

المارين الماري

تَفَسِّيْرِ جُزْئِي ٱلفُرُقَانِ وَٱلنَّمَالِ ( ١٩- ٢٠)



تَأْلِيْفُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ حَيْثِ أَنْ إِنْ كُلِّ أَلِيْنَ الْمُعَالِمُ الْمَا الْمُؤَالِكُ الْمَا الْمُؤَالِكُ الْمَا الْمُؤَالِ السُّنَاذُ أَلِحُدِيْثَ وَالْفَسْتِيزِ فِي جَامِعَةِ إِبْ



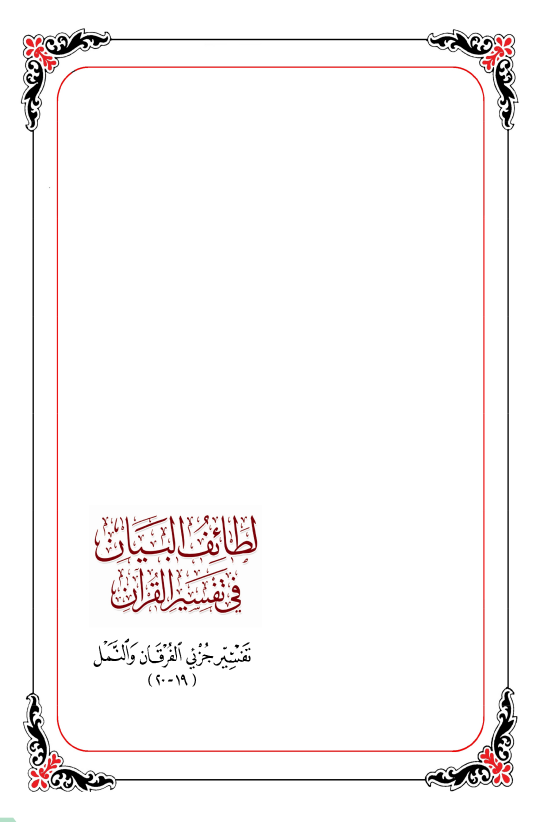
















العنوان: لطائف البيان في تفسير القرآن.

تفسير: جزئي الفرقان والنمل (19-20).

تألِيف: أ.د.حسن بن محمد شبالة.

الصفحات: (261 صفحة).

الطَّبعة: الأولى، 1446هـ - 2025م.

النَّاشِر: غافق للدراسات والنشر.

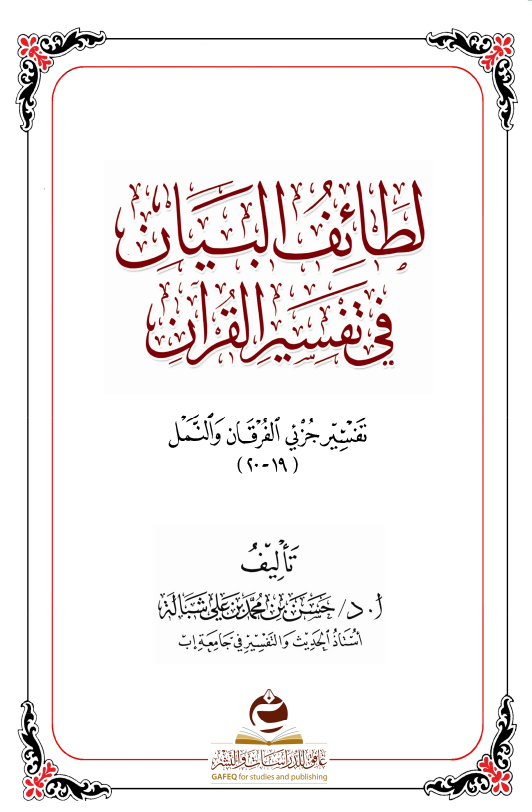
رقم الإيداع: الهيئة العامة للكتاب بصنعاء برقم (126) 2024م.

إخراج فني وإلكتروني: هشام بن حسين الأهدل.

من أراد طبعه وتوزيعه مجانا، فليتواصل مع المؤلف للإذن له به.

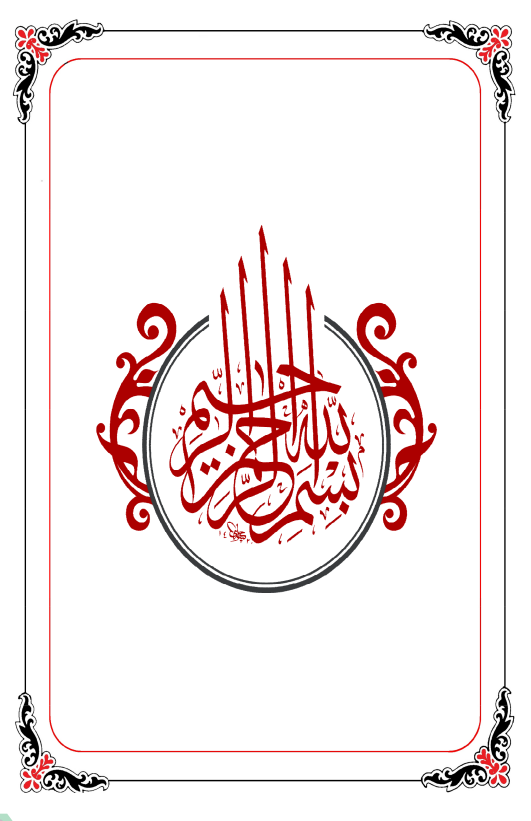
















المقدمة\_\_\_\_\_



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن شرف العلم بشرف المعلوم، وإن الاشتغال بتدبّر القرآن الكريم وتفسيره من أقرب القربات إلى رب الأرض والسموات، خاصة إذا صلح القصد، وخلصت النيات، وقد يسّر الله لنا إقامة مجموعة من الدروس في تفسير عددٍ من أجزاء القرآن الكريم خلال السنوات الماضية في مسجد الأنصار جوار جامعة القلم، بمحافظة إب، اليمن.

وكانت تلك الدروس عبارة عن درس أسبوعي طوال العام بين مغرب وعشاء، ودرس يومي بعد العصر في شهر رمضان، ويتم تسجيل هذه الدروس، وتُنشر في وسائل التواصل، وقد نفع الله بها كثيراً.

وقد حرصت أثناء إلقاء هذه الدروس على تقريب المعنى للسامعين ممن يحضرون الدروس من طلبة العلم وعموم الناس، واقتصرت على ذكر الراجح من تفسير معاني الآيات، وحرصت على ربطها بالواقع الذي تعيشه الأمة اليوم غالباً، مع أخذ الدروس والعبر منها بقدر الإمكان.

وقد اقترح عليّ بعض الأفاضل أن يتم تفريغها نصياً من قبل بعض الطلاب، وأن أقوم بمراجعتها وحذف ما لا يناسب النشر من كلمات وعبارات، وتوثيق بعض



. لطائف البيان في تفسير القرآن

النصوص، وتخريج الأحاديث، ومن ثم نشرها مطبوعة في سلسلة كتب ليسهل الاطلاع عليها لمن أراد الاستفادة منها، وسميته: "لطائفُ البيان في تفسير القرآن".

وقد تم ولله الحمد إنجاز الكتاب السادس من هذه السلسلة، والذي يحتوي على تفسير جزئي: (الفرقان والنمل) (19 – 20).

ويسرّني هنا أن أشكر الإخوة الذين ساهموا في تفريغ هذه الدروس وتوثيق نصوصها وراجعوها، وأسأل الله تعالى أن يجزيهم خير الجزاء، وأن يكتب لهم الأجر والثواب.

كما أنبّه القرّاء الكرام إلى أننا نفتح صدورنا لملاحظاتهم على هذه الطبعة التجريبية، فهي لن تسلم من الأخطاء، رغم حرصنا على تجاوزها، لكن العمل البشري معرّض للخطأ.

وبإمكانهم التواصل معنا عبر الواتس: (55007733700559)، أو الإيميل: (Shabalh220@gmail.com).

نسأل الله تعالى أن ينفع بها الجميع، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا جميعًا، والله الموفّق والهادي إلى سواء السبيل.

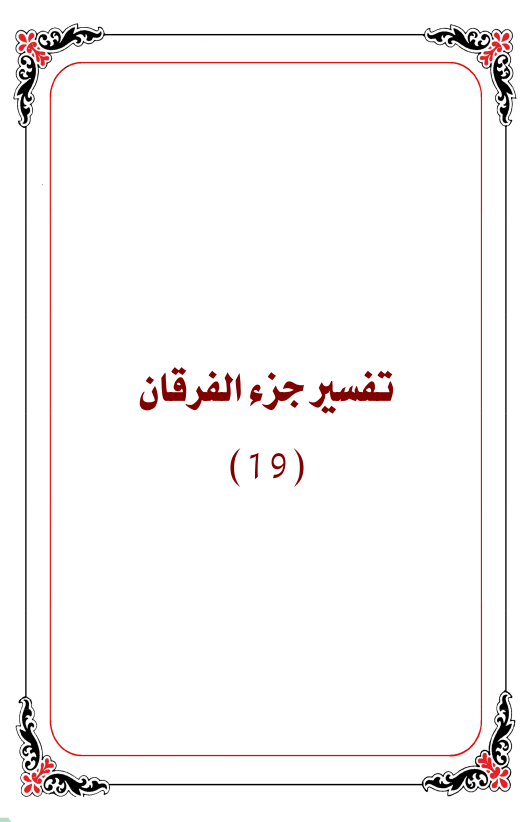
المؤلف

إب الخضراء - اليمن

1 ذو الحجة 1446هـ













شِوْرَةُ الْفُرُقِيَّانِ ﴾

# تفسير سورة الفرقان الفرقان تفسير المقطع الأول من سورة الفرقان تفسير المقطع الأول من سورة الفرقان

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا (١) ٱلَّذِى لَهُ. مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَـدُاولَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءِ فَقَدَّدُهُ نَقْدِيرًا ٢٠٠٠ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٤ - الِهَةُ لَا يَخْلُقُونَ شَيْءًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتُاوَلَاحَيَوْةً وَلَانْشُورًا ٣٠ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَنذَآ إِلَّاۤ إِفْكُٱفْتَرَىٰدُ وَأَعَانَهُۥ عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونِۖ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُورًا 😲 وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِي تُمَلِّى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا وَ فَلَ أَنزَلَهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَعَفُورًا رَّحِيمًا وَ وَقَالُواْ مَالِ هَنذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسُواقِ ۖ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُون مَعَهُ، نَذِيرًا ٧٧ أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنْزُ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَتَبِعُونِ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ( النظر كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُّواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا 🕚 تَبَارِكَ ٱلَّذِيٓ إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَالِكَ جَنَّاتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهِ ٱلْأَنْهَارُ وَيَجْعَل لَكَ قُصُورًا سُ بَلَ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ ۗ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا سُ إِذَا رَأَتَهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سِمِعُواْ لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا اللهِ وَإِذَآ أَلُقُواْمِنَهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُّقَرَّنِينَ دَعَواْ هُنَالِك ثُبُورًا اللهُ لَلْعُواْ ٱلْيَوْمَ ثُبُوزًا وَحِدًا وَأَدْعُواْ ثُبُورًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ قُلُ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ ۚ كَانَتَ لَمُمُّ جَزَاءً وَمَصِيرًا ﴿ اللَّهِ لَمُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ خَلِدِينَ ۚ كَانَ عَلَى رَيِّكَ وَعْدًا مِّسْتُولًا اللهُ.

. لطائف البيان في تفسير القرآن

### شخصية السورة:

سورة الفرقان؛ سورة مكية<sup>(1)</sup>، والمقصد العام لها هو الدفاع عن رسول الله معليه الله عن رسول الله معنى والانتصار لحقوقه، ورد شبهات المشركين وطعنهم فيه وفيما جاء به من القرآن الكريم.

ابتدأت بقوله: ﴿ بَهَارَكُ اللَّهُ وَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلَوْهَ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ ، على الله ولا يُصرف إلى غيره سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، ومعنى البركة: الكثرة من كل ذي عيره سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، ومعنى البركة: الكثرة من كل ذي خير (2) ، والمقصود به هنا الخير المستمر من الله على رسوله سُبُولُهُ إنزاله القرآن الكريم عليه، وسمى القرآن فرقانا ؛ لأنه يُفرق بين الحق والباطل، ولأنه نزل مُفرّقاً على مدة ثلاثة وعشرين عاماً ، وهي مدة حياة النبي سُبُولُهُ بعد البعثة، ولذا معبر بقوله: ﴿ زُلُ ﴾ ، وفيها معنى التكرار والتكثير (3) ، ووصف رسولَه محمداً عبر بقوله: ﴿ زُلُ ﴾ ، وفيها معنى التكرار والتكثير (3) ، ووصف رسولَه محمداً أن يترقّى في منازل العبودية لله تعالى ، وقد أن يترقّى في منازل العبودية لله تعالى ، وقد اختار الله هذا الوصف لرسوله سُبُولُهُ في منازل التشريف والتكريم، فوصفه بذلك اختار الله هذا الوحي عليه ، كما في قوله: ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ عَمَا أَوْحَدُ اللهُ عَبْدِهِ عَلَيْهُ اللهُ عَمْداً المُحْمَى المُحْمَى النّه عَلَيْهِ عَالَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمْدِهِ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدَا اللهُ عَمْدَا اللهُ عَمْدَا اللهُ عَمْدَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدا اللهُ عَلَيْهُ عَمْدِهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَمْدِهُ عَلَيْهُ عَمْدِهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدِهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلِيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ ا



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 92).

<sup>(2)</sup> معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 57).

<sup>(3)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 92).

لَيُلا ﴾ [الإسراء:1]. وعند قيامه بالدعوة والإرشاد، كما في قوله: ﴿ وَأَنَّهُ اللَّا فَامَ عَبَّدُ اللّهِ نبيّه فيها بوصف اللّهِ مِدْه المقامات العظيمة ذكر الله نبيّه فيها بوصف العبد، وقد أضاف فيها لفظ العبد إلى ضمير الذات الإلهية، وإلى الاسم الظاهر، وقد انفرد بذلك محمد من الرسل الذين كان يذكرهم بدون إضافة أو يُضيفهم إلى "نا" المتكلم، مما يدلّ على أن له مكانة عظيمة عند ربه جلّ وَعَلا.

وقوله: ﴿لِيكُونَ لِلْعَكَمِينَ نَذِيرًا ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقوله: ﴿ اللَّذِى لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَدُاوَلَمْ يَكُن لَهُ مُرَكُ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءِ فَقَدَّرَهُ وَلَقَدِيرًا ﴿ آ﴾ هذا وصفٌ لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ، فإنه المالك لما في السموات وما في الأرض، وهو المُسيطر والمتصرف فيهما، وملكه لهما دليلٌ على غناه وعدم حاجته إلى الخلق، فليس محتاجاً إلى الولد الذي يلزم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/131).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

لتحصيله الزوجة، ولم يشاركه في ملكه أحدٌ من خلقه، بل هو المتفرد في ملك السموات والأرض وما فيهما، وقد أوجد الخلق كله من العدم، وجعل لكل خلق الهيئة المناسِبة له، وجعل لهم أجلاً محدوداً يعيشون فيه.

وقوله: ﴿وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَغَلّقُونَ شَيْتًا وَهُمْ يُغَلّقُونَ وَلا يَمْلِكُونَ وَلا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَيْوَةً وَلاَنْشُورًا ﴿ الله عَلَى الله على سبيل التعجب والاستغراب، فكيف يتركون عبادة الله المشركين، ذكره الله على سبيل التعجب والاستغراب، فكيف يتركون عبادة الله القادر المالك لما في السموات والأرض، المُنفرد بالخلق والإيجاد، ويعبدون غيره من الأصنام العاجزة عن خلق شيءٍ من المخلوقات الضعيفة؟!!، بل هذه الأصنام يصنعها أهلها بأنفسهم، ثم يعبدونها، وقد كان بعض العرب يصنع صَنمَه من التمر، فإذا جاع أكله! فهي لا تملك أن تدفع عن نفسها ضراً ولا تجلب لها نفعاً، وقدّم ذكر الضر لأن دفعه أهم من جلب النفع، وإذا كانوا بحيث لا يقدرون على الدفع والنفع فيما يتعلق بأنفسهم، فكيف يملكون ذلك بحيث لا يقدرون على الدفع والنفع فيما يتعلق بأنفسهم، فكيف يملكون ذلك لمن يعبدهم (۱)، وهي كذلك لا تستطيع أن تميت حيّاً ولا تحيي ميتاً، ولا تستطيع أن تبعث شخصاً بعد موته لتحاسبه على عمله، فهي مصابة بالعجز المطلق، فأنّى لها أن تكون آلهة وهي بهذه الصفات.؟!

وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ أَإِنَّ هَندَآ إِلَّاۤ إِفْكُ ٱفۡتَرَىٰدُ وَأَعَانَهُ, عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخرُونَ فَقَدُ جَآءُو ظُلُمًا وَزُورًا ﴿ اللهِ عَبدا الله عَلم الله عَبدا الله العظيم المتفرد بالخلق باتخاذ آلهة من الأصنام والأوثان وتركهم عبادة الله العظيم المتفرد بالخلق



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 71).

والإيجاد، عطف عليه كفرهم بالأقوال، ومنها: الطعن في القرآن الكريم، وصدق رسول الله يُعَيِّقُ في تبليغه، حيث زعم بعضهم أن القرآن إفك، والإفك هو الكذب المخترع الذي فيه قلب للحقائق، وعبروا عنه باسم الإشارة تحقيراً له، واتهموا محمداً والله بأنه هو من اختلقه وألّفه، ولم يفعل ذلك وحده بل أعانه عليه قوم آخرون لقّنوه بعض ما يقوله، ويقصدون بهم بعضاً من أهل الكتاب ممن أسلم وكانوا يلتقون به، فرد الله عليهم قولهم هذا ووصفه بالظلم؛ وهو وضع الشيء في غير موضعه، فقد وصفوا النبي والله بالكذّاب المفتري، وهو خلاف ذلك، فهذا من الظلم له، كما وصف قولهم بالزور، وهو تنميق الكلام وتحسينه، وهو في الحقيقة كذبٌ محض، فكذبوا في قولهم هذا وأخرجوه مخرجاً حسناً حتى يُقبَل، وهو باطل قبيح.

وقول هـ : ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ الْأَوَّ لِينَ اَكْتَبَهَا فَهِى تُمُلَى عَلَيْهِ بُحُكْرَةً وَوَصِيلًا ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

فرد الله عليهم بقوله: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلذِّي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ إِنَّهُ كَانَ الشر غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾، قل لهم يا محمد: إن الذي أنزل القرآن هو الله الذي يعلم السر في السموات والأرض، ويعلم سرّي وسرّكم، ويعلم من الكاذب ومن الصادق، وترك التصريح بلفظ الجلالة إلى الوصف لفائدة عظيمة، وهي أن الله لا يغيب



لطائف البيان في تفسير القرآن

عن علمه شيءٌ في هذا الكون، وذيّل الآية باسميه (الغفور الرحيم)؛ لترغيب الكفار في التوبة والعودة إليه مهما صدر منهم من كفر وجحود، فالله غفور رحيم، ومن رحمته بهم أنه لم يعاجلهم بالعقوبة على هذا الافتراء والكذب العظيم في حق نبيّه وينيّلُهُ، بل منحهم سنّة الإمهال لعلّهم أن يتوبوا ويقلعوا عن ذلك.

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسْوَاقِ لَوَلَآ أُنزلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ، نَدِيرًا ﴿ أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنَرُّ أَوْ تَكُونُ لَهُ، جَنَّةٌ يُأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ١٩٠٠، ثم انتقل إلى ذكر طعنهم في رسول الله الله الله المالية واعتراضهم على طريقة حياته بينهم، والاستفهام تعجبي يفيد بطلان كونه رسولاً، لأنه يعيش معهم بهذه الكيفية، والمعنى: لو كنت رسولاً حقًّا لما كنت مثلنا تأكل الطعام وتخرج إلى السوق لطلب الرزق، وخصّوا أكل الطعام والمشي في الأسواق لأنهما من الأحوال المشاهدة المتكررة(1)، ثم اقترحوا وجود أشياء تؤيّد رسالته، ومنها: لو كنت رسولاً حقًّا لأنزل الله معك ملَكًا يُصدّقك في قولك وإنذارك لنا، ومنها: ولو كنت رسولاً حقًّا لأُلْقى إليك كنزُّ، وهو المال الكثير الذي يحصل عليه بدون مشقة وتعب، فتستغنى به عن الضرب في الأسواق والبحث عن الأرزاق، ومنها: ولو كنت رسولاً فعلاً لأعطاك الله جنةً، وهي البستان العظيم المليء بالأشجار المثمرة، فتأكل منها، وخصّوا الجنة بالذكر؛ لأن مكة لا جنات فيها، فوجودها معه في مكة



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (18/ 327).

شِيُونَاوُ الْفِرُقِيَاانَ ﴿

أمر خارق للعادة، ثم خلصوا إلى القول بأنه ليس رسولاً، لعدم وجود هذه الاقتراحات معه، وإنما هو رجل مصاب بالسحر، وما يقوله من كلام هو أثر من آثار السحر عليه.! وعبّر عنهم بوصف الظلم لبيان حالهم في تعاملهم مع رسول الله عليه.

فرد الله عليهم بقوله: ﴿ اَنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ الْأَمْثَالُ فَضَالُواْ فَكَ لَا يَسَتَطِيعُونَ سَيِيلًا ﴿ الله عليهم بقوله: ﴿ انظر يا محمد كيف عدّدوا لك تلك الاقتراحات لتكون رسولاً وفق أهوائهم، وانظر إلى كثرة الاتهامات التي رموك بها، فمرّة يقولون: ساحر، ومرّة يقولون: كاهن، ومرّة يقولون: كذاب، ونحوها، وهي دليل على كثرة تخبطهم، فسبّب لهم ذلك الوقوع في الضلال، ولو بحثوا عن الحقائق بصدق لدلتهم على طريق الهداية، ولكن لكثرة ادعاءاتهم عليك واتهاماتهم لك زاغت قلوبهم عن الحق وابتعدت عن معرفته، فلا يستطيعون الوصول إليه؛ لأنهم لم يسلكوا الطريق الصحيح للوصول إليه، بل زاغوا عنه، فأزاغ الله قلوبهم، و ﴿ كَيْفَ ﴾، ليست هنا استفهامية حتى تحتاج إلى جواب، وإنما هي تعجبية، أي: انظر وتعجب من تناقضهم وسفاهة عقولهم وضلالهم عن معرفة الطريق الطويق.

ثم قال الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى تعقيبًا على ما سبق من اقتراحاتهم: ﴿ تَبَارُكَ ٱلَّذِى ٓ إِن شَارَكَ ٱلَّذِى َإِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّتٍ تَعَاظِم ضَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّتٍ تَعَاظُم خيره الذي لو أراد لأعطاك خيراً وأفضل من كل اقتراحاتهم السابقة، بحيث يعطيك في الدنيا جنات متعددة تجري من تحت أشجارها الأنهار المتعددة،



لطائف البيان في تفسير القرآن

ويمنحك القصور وهي البيوت العظيمة المبنية من الأحجار ونحوها، ولكن حكمة الله اقتضت عدم البسط والتوسعة للرسول والتوسعة للرسول الله قع هذه الدنيا، ولكن المشركين لا يدركون هذه الحكمة لجهلهم بها، فإن الله تعالى قد خيّر رسوله واقتصر على ذكر العبودية، فاختار أن يكون عبداً رسولاً، لا ملكاً رسولاً(1)، واقتصر على ذكر الجنات والقصور لندرتها في مكة، فقد كانت أغلب مساكنهم من الخيام وبيوت الشعر.

وقوله: ﴿ بَلُكُذُ بُوا بِالسّاعَةِ وَاعْتَدُنَا لِمَن كُذَّ بِالسّاعَةِ مَعِيرًا ﴿ اللّهِ مَلِهِ اللّهِ مَا سَبق ذكره مَكَانِ بَعِيدِ سِمِعُوا لَمَا تَعَيُّظًا وَرَفِيرًا ﴿ اللّهِ مَلا اللهِ صَراب وإبطال ما سبق ذكره من أسباب لعدم إيمانهم، وإثبات أن كفرهم كان بسبب أنهم لا يُؤمنون بالساعة وينكرون البعث والنشور، وهي عقيدة متجذّرة في قلوب المشركين، ومن كذّب بالساعة منهم فقد أعد له جهنم التي نارها ذات سعير ومشتعلة لا تنطفئ أبداً، ثم وصف حال جهنم حين ترى المكذبين بها يساقون إليها من بعيد، والتغيظ شدة الغضب، وهو الصوت الذي يصدر منها بسبب شدة غليانها، والزفير هو امتداد النفس من شدة الغيظ وضيق الصدر، وأصل الزفير هو أول نهيق الحمار (2)، وهو الصوت الذي يُصدره الحمار إذا قُدّم له الشعير فرحاً به، وهو تشبيه بليغ، فمن الصوت الذي يُصدره الحمار المشتاق إلى التهامهم؛ يصدر منها ذلك الصوت الذي يشبه صوت الحمار المشتاق إلى طعامه!!.



<sup>(1)</sup> ينظر الحديث في: مسند أحمد: (12/ 76)، برقم: (7160)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> تاج العروس: (11/ 435).

شُوْلَةُ الْفِرُقِيَّالِيْ الْفِرُقِيَّالِيْ الْفِرُقِيَّالِيْ الْفِرُقِيَّالِيْ الْفِرُقِيَّالِيْ الْفِرُقِيَ

وقوله: ﴿ وَإِذَآ أَلُقُواْ مِنْهَا مَكَانَا ضَيِّقًا مُّقَرَّنِينَ دَعَواْ هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴿ الْآ لَا نَدْعُواْ الْيُومَ النار لا يدخلون النار برغبتهم، بل يهربون منها فتأخذهم الملائكة بقوة، كما قال: ﴿ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوْسِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ [الرحمن: 4]، والنواصي مقدمة الشعر، والأقدام أطراف الأرجل، ويرمونهم في جهنم في مكان ضيّق منها، زيادة في الشدة والبلاء لهم، بمعنى أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يجعل أهل النار في زنازين خاصة تضيق بها أجسادُهم كما يفعل بأهل السجون في الدنيا لمزيد من إصابتهم بالعذاب النفسى، وهم مُقيّدون بالسلاسل، فتُربط أيديهم وأرجلهم إلى أعناقهم بالسلاسل ثم يُقذفون في هذا المكان الضيّق، فمن شدة العذاب فيه يدعون على أنفسهم بالويل والهلاك والحسرة، فتُجيبُهم الملائكة من خزنة جهنم، لا تكتفوا بدعاء ثبور واحد، فإن ما أنتم فيه من الهلاك أكبر من ذلك وأعظم، وادعوا ثبوراً كثيراً، وذلك على سبيل التبكيت والتقريع لهم، والمعنى: مهما دعوتم فلن يُستجاب لكم ولن يُلتفت إليكم، بل ستبقون في العذاب أبد الآبدين.



لطائف البيان في تفسير القرآن

في تقواهم، قد وعدهم الله بأن تكون الجنة ثواباً لأعمالهم الصالحة في الدنيا، ومكاناً يستقرون فيه في الآخرة، ولهم في الجنة كل ما يطلبون وتشتهيه أنفسهم، وهم خالدون مخلدون فيها لا يخرجون منها، فأثبت الله لهم مطلق العطاء مع مطلق البقاء، وهذا الوعد الذي وعد الله به أهل الجنة حتَّ سيكون دون تخلف فليترقبوا حصوله، أو أن المؤمنين والملائكة يسألون الله في الآخرة تحقيق ذلك الوعد، فيستجيب لهم (1).

# فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 منزلة الرسول عَلَيْكُ عند ربه، فقد شرّفه بالعبودية ووصفه بها في مواطن التشريف وهي أعلى مراتب ومنازل البشر.
- 2 بيان افتراءات كفار قريش على نبيّنا محمد الموالي وعلى القرآن الذي جاء به .
- 3 أن الرسالة لا تستلزم انتفاء البشرية عن الرسول، بل كونه من البشر أبلغ في تحقيق الحكمة من إرساله.
- 4- بيان تواضع النبي ﷺ، في خروجه إلى الأسواق وطلبه للرزق كغيره من البشر.
- 5 بيان شدة عذاب جهنم على الكفار، وأنه لا مقارنة بين حالهم وحال أهل الجنة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1261).

شِوْرَةُ الْفُرُقِيَّانِ ﴾



﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَايَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَنَوُلآءِ أَمّ هُمَّ ضَكُّواْ ٱلسَّبِيلَ الله عَالُواْ سُبْحَنكَ مَا كَانَيَلْبَغِي لَنَا أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَولِيَآءَ وَلِكِكن مَّتَّعْتَهُمْ وَءَابَآءَهُمْ حَتَّى نَسُواْ ٱلذِّكْرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا 🐠 فَقَدْكَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَلَا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقْهُ عَذَابًا كَبِيرًا ١٠٠ وَمَآ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِايِنَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْ كُلُونَ ٱلطَّعَكَامَ وَيَمْشُونِ فِي ٱلْأَسْوَاقِ" وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ ۖ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا 💮 🏶 وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَكَمِ كَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنا ۖ لَقَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُوًّا كَبِيرًا اللهُ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَلَتِمِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَيِذِ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَّحْجُورًا اللهُ وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبِكَآءَ مَنتُورًا ٣٠ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَ إِن خَيْرٌ مُسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا اللهُ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَامِ وَفُزِلَالْلَلَيْحِكَةُ تَنزِيلًا الله الْمُلْكُ يَوْمَبِنِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَانَ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ عَسِيرًا اللهِ وَيَوْمَ يَعَضُ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا اللهِ عَنَ يَلْتَنِي لَوْ أَتَخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا اللهِ لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ ٱلذِّكِّرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَكَابَ ٱلشَّيْطَكُنُ لِلْإِنسَكِنِ خَذُولًا اللَّهِ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا اللَّ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَّ وَكَفَى بِرَبّلِكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴿ ال

لطائف البيان في تفسير القرآن

قول الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمُ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَنَوُلآءِ أَمْ هُمْ صَلُّواْ ٱلسَّبِيلَ اللهِ قَالُواْ سُبْحَننَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَآ أَن نَّتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أُولِيآءَ وَلِكِكِن مَّتَّعْتَهُمْ وَءَابَآءَ هُمْ حَتَّى نَسُواْ الذِّكْرَ وَكَانُواْ قَوْمُا بُورًا ١٨٠٠)، واذكرْ يا محمد للمشركين يوم القيامة حين يحشرهم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ مع آلهتهم التي كانوا يعبدونها من دون الله، كعيسى والملائكة وعزير وغيرهم، فيسأل الآلهة فيقول: هل طلبتم من الخلق ترك التوحيد والوقوع في الشرك بدعوتهم إلى عبادة غير الله، أم ضلالهم كان ناتجاً عن انحرافهم وفسادهم دون دعوة ولا أمر منكم؟! فيجيبون بقولهم: ﴿ سُبُحُنكَ ﴾ أي: نُنزِّهك ونُقدَّسك يا الله أن نقول مثل هذا القول أو ندعوهم إلى مثل هذا الفعل القبيح، فما يصح ولا يصلح لا عقلاً ولا شرعاً أن نتخذ وليًّا ولا محبوبًا ولا إلهاً نعبده غير الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فالله وحده هو المستحق للعبادة دون سواه، بل كانت عبوديتهم وشركهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ صادرة من ذات أنفسهم بسبب أنك أسبغت عليهم وعلى آبائهم من قبلهم بالنعم الكثيرة التي انشغلوا بها عن معرفة الحق والهدى، وكان شركهم ناتجاً عن غفلتهم عن الآخرة وانشغالهم بمتاع الدنيا الزائل، كما أن هؤلاء القوم قد وُجد فيهم مقتضى الفساد في أنفسهم بسبب تعطيل عقولهم عن التدبر والتأمل فيما خلق الله من وسائل توصلهم إلى الهداية، فانحرافهم كان بسبب وجود الفساد في قلوبهم، فلم يُوجد فيها محلٌ للصلاح حتى يتأثروا بهدي القرآن ودعوة الرسل، فالبوار: هو عدم وجود قابلية للصلاح، مأخوذ من أرض



شِيُورَةُ الْفُرُقَاٰانَ اللهُ الْفُرُقَاٰنِ اللهُ الل

بائرة، إذا كانت غير صالحة للزراعة (1)، وهكذا كانت قلوبهم ونفوسهم قد بلغت في القبح مبلغاً كبيراً.

وقوله: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرَّفًا وَلَا نَصَّرًا وَمَن يَظُلِم مِنكُم نُذِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ فَ اللّٰهِ الخطاب للمشركين، فقد كذّبكم الشركاء الذين زعمتم أنهم أمروكم بعبادة غير الله، فالآن لا تستطيعون أن تصرفوا عن أنفسكم العذاب ولا تستطيعون النجاة من الوقوع فيه، فمن وقع منكم في الشرك ولم يتُب منه فإن مصيره إلى العذاب الكبير في جهنم، والعياذ بالله.

ثم قال سبحانه: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَا ٓ إِنَّهُمُ لِيَا كُلُونَ الطّعام وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ وَحَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصَّه بِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ ثَنَّ فَي اللّاسُولَ وَ وَحَعَلْنَا بَعْضَكُمْ إِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصَّه بِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ ثَنَّ ﴾ ، الخطاب لمحمد والتجارة والزراعة وطلب الرزق، فهكذا كان الخلق، وليس أول من يمتهن التجارة والزراعة وطلب الرزق، فهكذا كان الأنبياء والرسل من قبله كلهم يأكلون الطعام كغيرهم من البشر، ويطلبون الرزق بالضرب في الأسواق بيعاً وشراءً وصناعة وزراعة ، كما تفعل أنت، فهذا حال المرسلين من قبلك، ومن سنّة الله في الخلق أن خلقهم مختلفي الأحوال والصفات؛ فجعل بعضهم غنياً وجعل بعضهم فقيراً، وجعل بعضهم صحيحاً وجعل بعضهم مريضاً، وجعل هذا الاختلاف امتحاناً وابتلاءً للخلق، لينظر وجعل عمل يقير الفقير على فقره؟ وهل يشكر الغني على غناه؟، ومن ذلك جعل



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 79).

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

محمداً على عبداً رسولاً، وجعله محل ابتلاء واختبار لقومه هل يتبعونه أم لا، وكان الله بأحوال خلقه بصيراً لا يخفى عليه شيء منهم، وهذا وإن كان أسلوبه الخبر إلا أنه يُفيد معنى التهديد والوعيد، ومعناه: إن صبرتم جازاكم على صبركم، وإن كفرتم جازاكم على كفركم.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآءَنَا لَوْلَآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَكَ مِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنّاً لَقَدِ ٱسْتَكْبُرُواْ فِي آَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُوّاً كَبِيرًا اللهِ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَلَتِ كَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ بِذِلِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا تَحَجُورًا ﴿ إِنَّ ﴾، يخبر الله عن كفار قريش الذين كفروا بمحمد المُعَلِّلُهُ وكذَّبوا بالبعث والنشور، بأنهم اقترحوا على الله أن ينزل عليهم رسولاً من الملائكة؛ لكي يؤمنوا به، وهو اقتراح باطل، لا تحقق به الحكمة من إرسال الرسل من البشر، وهي الاقتداء والتأسّي بهم، فإن الإنسان لا يُمكن أن يقتدي ويتأسّى بمَلَكٍ لا يراه ولا ينظر إليه، كذلك المَلَكُ معصوم من الخطأ، والإنسان غير معصوم من الخطأ، فيصعب عليه التأسّي به، ويحتمل أنهم طلبوا أن تنزل عليهم الملائكة فيرونها عيانًا، فتخبرهم أن محمداً رسول الله(1)، ثم إنهم تجاوزا الأدب مع الله فاقترحوا عليه أن يتجلّى لهم حتى يروه، ويقول لهم: أنا الله وقد أرسلت محمداً رسولاً إليكم فصدّقوه، وهو اقتراح يدل على جهلهم بالله، ويبيّن مدى الكِبر الذي قد بلغ في نفوسهم منتهاه، فالسين والتاء تُفيد المبالغة، والعتو: أشد الكفر وأفحش الظلم، وعتوهم هو طلبهم رؤية الله حتى يؤمنوا به (2)، فقد



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 139).

<sup>(2)</sup> اللباب في علوم الكتاب: (14/ 507).

شِيُونَاوُ الْفِرُقِيَااِنَ

رأوا أنفسهم في مكانة عالية تستحق أن ترى الله جهرة في الدنيا، فرد الله عليهم بطلان هذه الاقتراحات، وأن تحققها سبب لهلاكهم، فرؤية الكافر للملائكة ليست ممدوحة بل هي نذير شؤم وعذاب عليه، ويراها في ثلاثة مواطن: عند الموت؛ فيرى ملائكة العذاب فتخاف نفسه وتتفرق في جسده، وفي القبر؛ حين يرى مُنكراً ونكيراً بصورةٍ شديدةٍ مُفزعة، ويوم البعث؛ فيرى الملائكة وهي صفوف حول الخلق بين يدي الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ تحرس الخلق وتمنعهم من الهرب، وفي هذه الثلاثة الأحوال سيرى الكفار ما لم يكونوا يتوقعونه من الخوف والفزع والتهديد والوعيد بسبب كفرهم وإجرامهم في الدنيا، وتقول لهم الملائكة: لا بُشرى لكم، وأنتم ممنوعون من رحمة الله، وحرام عليكم دخول الجنة (1)، وقيل: إن القائل هم الكفار أنفسهم حين يرون الملائكة فيُفزعون ويقولون: حجراً محجوراً، وهو لفظّ تقوله العرب إذا نزلت بهم مصيبة أو تفاجأوا بمُعضلة، ومعناه: حرامٌ عليك التعرّض لي(2)، والأول هو الراجح، وهو قول جمهور المفسرين.

وقوله: ﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴿ الله عَلَى الله تعالى إلى سبحانه عن مصير أعمال الكفار الصالحة في الآخرة، حيث يقصد الله تعالى إلى ما عمله الكفار من عمل حسنٍ في الدنيا مثل الإحسان إلى الناس والإطعام للفقراء وكفالة الأيتام، والأعمال الإنسانية الإغاثية التي تشاهدون بعض الكفار



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 20).

<sup>(2)</sup> ينظر: المصدر السابق: (13/23).

\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

يشتغلون فيها، فيُقيمون جمعيات ومؤسسات خيرية، ويعملون مشاريع إغاثية وإنسانية هنا وهناك، فأجرها وثوابُها يتحوّل يوم القيامة إلى هباء، وهو ذرّات الغبار التي تراها في شعاع الشمس عند دخوله من فتحة في السقف إلى الداخل(1)، والمعنى: أن تلك الأعمال لا فائدة منها ولا قيمة لها عند الله في الآخرة، وإن الله تعالى أحبط أعمالهم حتى صارت بمنزلة الهباء المنثور؛ لأنهم لم يؤمنوا بالله وعملوها لغير الله، وقد حصلوا على أجرهم منها في الدنيا بالسمعة الحسنة وانشراح صدورهم بسبب فعلهم للخير والإحسان إلى الخلق.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَ لِهِ خَيْرٌ مُّسْتَقَرّاً وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ الْهُو بِعِد ذكره لحال المجرمين في الآخرة، ذكر حال المؤمنين فيها؛ لبيان الفرق بينهما للسامعين، فكل مؤمن تقي فهو من أهل الجنة الملازمين لها، وهي خير مُستَقَر لهم، والمُستقر هو المكان الذي يستقر فيه الإنسان، والمقيل المقام وقت القائلة، وهو نصف النهار، وقد استدل بعض السلف أن أهل الجنة أول ما يدخلون الجنة عند زوال الشمس، من الصباح إلى زوال الشمس يُحاسبون في مدة نصف يوم، ثم يُؤمر بهم فيدخلون الجنة فيرتاحون في فترة القيلولة مع أزواجهم في قصورهم (2)، ولفظ: "خير" و"أحسن" ليست على بابها في التفضيل؛ لأنه لا وجه للمقارنة بين حال أهل النار وحال أهل الجنة، وإنما المقصود بها هنا كمال وتمام الشيء الذي منحه الله لأهل الجنة.



<sup>(1)</sup> ينظر: معانى القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 64).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 258).

شُوْرَةُ الْفُرْقَاٰنِ ٤

ثم قال سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَامِ وَنُزِّلَ ٱلْمَلَكَ إِكَةُ تَنزِيلًا أَن ٱلْمُلْكُ يَوْمَ إِنَّا ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ١٠٠٠)، واذكر يوم القيامة وما فيه من الشدة والكروب، حين تشقق السماء، أي: تتشقق، وحُذفت التاء تخفيفًا، فيخرج منها الغمام وهو نورٌ يتلألأ على شكل سُحب بيضاء، وتصير السماء أبواباً فتنزل منها الملائكة التي كانت تسكن فيها، فتنزل ملائكة السماء الأولى وتكون صفاً في المحشر، ثم ملائكة السماء الثانية وتكون صفاً ثانياً، وهكذا حتى تكون سبعة صفوف، ثم ينزل حملة العرش(1)، وهم من أعظم الملائكة خلقًا، وقد جاء في الحديث وصف الواحد منهم: "أن ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام"(2)، وأكّد الفعل بالمصدر ليذهب عنه المجاز وأن النزول حقيقي، فيقضى الله بين العباد فهو المالك المتفرد بملكهم ولا ملك غيره، وأتى باسم الله الرحمن هنا؛ لأن الموقف عسيرٌ وشديد فأراد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن يشعر المؤمنين بأن رحمته لهم تسبق غضبه، فترتاح نفوسهم ويطمعون في رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ويكون هذا اليوم عسيراً وشديداً على الكافرين، ويُستفاد من هذا التخصيص خفته ويسره على المؤمنين، وفي ذلك تنبيه للناس أن يستعدوا للخروج من عُسر ذلك اليوم بالإيمان والعمل الصالح والتوبة الصادقة، فإن الكرب فيه شديد والفزع عظيم.

<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (16/ 468).

<sup>(2)</sup> سنن أبي داود: (4/ 232)، برقم: (4/27)، وإسناده صحيح.

- لطائف البيان في تفسير القرآن

26

ثم قال: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَنَيْتِنِي ٱتَّخَذَتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا (٧٠٠) يَنَوَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمُ أَتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ اللَّهِ لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِ ۗ وَكَابَ ٱلشَّيْطَنُ لِلِّإنسَانِ خَذُولًا ١٠٠٠ ، واذكر يوم القيامة حين يعضّ الكافر على أصابع يديه من شدة قهره وندامته وحسرته على ما فرّط في جنب الله في الدنيا، ويقول وهو يعضّ على يديه: يا ليتني استجبت لدعوة الرسل وسرت في طريقهم وآمنت بهم، وهو تمن لا فائدة منه فقد ذهب وقتُه، فإن الآخرة دار جزاء لا دار عمل، ثم يقول: يا حسرتي احضري، فهذا وقت حضورك، ثم يتمنى أنه لم يطع الشيطان(1)، وقيل: هو كل من يُضلّ الإنسان من شياطين الإنس أو الجن(2)، وهو أرجح، فيتمنى أنه لم يتخذه صديقًا مقرّبًا، ثم يعلّل ذلك أنه قد أبعده عن الإيمان والاستقامة وسماع القرآن الذي جاء به محمد المرابي بعد أن علم به وأغواه بوسوسته وتزيينه الباطل له حتى أوقعه في الانحراف والفساد، وكان الشيطان لكل من اتبعه وأطاعه من الإنس خذولاً يزيّن له الباطل ويقبّح له الحق، ويعده الأماني ثم يتخلى عنه ويتبرأ منه في الآخرة، وفي هذا تنبيه للعبد لاختيار أصدقائه ومعرفة صفات من يصاحب، هل هم من الصالحين أم من الفاسدين، حتى لا يندم في وقت لا ينفعه الندم.

وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ مَعَلَنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُ وَكَفَى بِرَبِّلِكَ هَادِيكَ وَنَصِيرًا ﴿ اللهِ عَدُوًّا مِنَ ٱلْمُعُصود بِالرسول لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُ وَكَفَى بِرَبِّلِكَ هَادِيكَ وَنَصِيرًا ﴿ اللهِ عَدُوًّا مِنَ ٱلْمُحْرِمِينَ فَكَفَى بِرَبِّلِكَ هَادِيكَ وَنَصِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا اللهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 143).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 582).

شُوْلَةُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰلِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

هنا محمدٌ الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الم الله الم الله عنه الم الله عنه الم الله عنه الم الله عنه الله ع الرسول المالية اشتكى إلى ربه في الدنيا من كفار قريش الذين لم يُؤمنوا بالقرآن وهجروا اتباعه وابتعدوا عنه، وقالوا عنه: كاهن، وساحر، ونحوها، ويحتمل أن الرسول المنافي يقول ذلك في الآخرة حينما يبعث الله تعالى كلّ رسولٍ ليشهد على قومه، فيشتكي الرسولُ إلى ربه أن قومَه الذين ماتوا على الكفر كذبوه ورفضوا الإيمان بالقرآن الذي جاء به، والقول الأول أرجح، لأن السياق والآية التي بعده تدل عليه، وكما جعلنا لك أعداء من مشركي قومك هجروا القرآن وكذبوا بك؛ جعلنا لكل نبي عدوًّا من كفار قومه المجرمين يكذبون به ويعرضون عن الإيمان به، والمعنى: لست أول من يُكذبه قومه، فقد سبقك رسل كذَّبهم أقوامُهم، فهذه سنّة الله في رسله وأنبيائه، أن يُوجد في قومهم من يؤمن بهم، ويوجد مجرمون يعادونهم، ولكن العاقبة والنصر والتمكين للرسل ومن آمن بهم، وفي ذلك تسلية له، فاطمئن، فالله سُبْحَانَهُوَتَعَالَىٰ هو حسبك وكافيك، فهو الذي يهدي من يشاء من الخلق إلى الإيمان بك، وسوف ينصرك على المكذبين بك، وقد حقق الله له ذلك فآمن الناس ودخلوا في دين الله أفواجًا، ونصره على أعدائه المكذبين به.

<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 319).

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 الحذر من الاشتغال بالدنيا ولذائذها فهو أحد أسباب نسيان الآخرة.
- 2 بيان الحكمة من إرسال الرسل من البشر لكي يقتدوا بهم كونهم من جنسهم.
  - 3 أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خلق الخلق متفاوتين في النعم ابتلاءً واختباراً لهم.
    - 4- أن الكفر مانع من قبول الأعمال الصالحة في الآخرة والثواب عليها.
      - 5- بيان خطر صديق السوء، وندامة صاحبه يوم القيامة على ذلك.
- 6 بيان خطر وضرر هجر القرآن، سواءً كان بعدم الإيمان به وهو أعظمها، أو بترك التحاكم إليه، أو ترك تلاوته، أو ترك تدبره والاستشفاء به، ونحوها.



شِيُورَةُ الْفُرُقَاٰانَ اللهُ الْفُرُقَاٰنَ اللهُ الل



قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَبِعِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ عَفُوا دَكُ وَرَتَلَنْكُ تَرْتِيلًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَنْكَ مِاللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكِ اللَّهِ عَنْكَ مِأَلُوا لِلَّاحِثَى اللَّهِ عَنْكَ مِأْلُولُ اللَّهُ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلِ إِلَّا حِثْنَاكَ مِاللَّهُ وَهِي وَلَيْلُ اللَّهُ عَنادهم ذكر بعض مقترحات كفار قريش لمحمد المنافي وهي دليل على عنادهم وتكذيبهم برسالته، وهذا من ضمن اقتراحاتهم، فإنهم اعترضوا على نزول



### لطائف البيان في تفسير القرآن

القرآن عليه مفرّقًا، وكان الأولى على وفق مقترحهم أن ينزل عليه دفعةً واحدةً، كما أُنزلت التوراة والإنجيل والزبور، وهذا من المعلومات التي أخذوها عن أهل الكتاب، وأخبرنا الله بذلك كما في قوله: ﴿ وَوَاعَدُنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيَّلَةً وَأَتَّمَمْنَاهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ وَأَرْبَعِينَ لَيَّلَةً ﴾[الأعراف:142]، فاستكمل أخذ موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ للتوراة في أربعين ليلة متتالية، فرد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عليهم هذا الاقتراح وأبطله، وهو أعلم وأحكم بما يفعل سبحانه، ببيان الحكمة من إنزال القرآن مفرّ قا، ومن ذلك: تثبيت فؤاد النبي النبي المنافية بحفظ القرآن فيه فلا ينساه، لأن حفظ القليل المفرّق أقوى من حفظ الكثير المجموع، ويدخل في معنى التثبيت أيضاً أن استمرار نزول جبريل على محمد الله الله الوحي بين الحين والآخر عامل من عوامل تثبيته وتقوية قلبه ليتحمل تكذيب قومه له، ومن الفوائد أيضًا أن الله نزّله عليك شيئًا فشيئًا من أجل أن يكتمل حفظه في صدرك، وقيل: بيّناه لك تبييناً (1)، ولا مانع منهما معاً، فالترتيل في اللغة التمهّل في الكلام وفصل بعضه من بعض (2)، ومع نزول الآيات المتتابع ينزل جبريل إليك فتأنس به وتزداد ثباتًا واستمراراً على ما أنت عليه، ومن الفوائد: أن لا يسألك المشركون سؤالاً ولا يضربوا لك مثالاً تعجيزياً إلا جاءك القرآن بالجواب عليه وحل الإشكال في وقته بأحسن بيان وأصدق تفسير، فلا يوجد بيانٌ أحسن من بيان الله ولا توضيح للمعاني ولا حل للإشكالات مثل ما يأتي تفسيره وبيانه في القرآن



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 86).

<sup>(2)</sup> ينظر: العين: (8/ 113).

شِيُونَاوُ الْفِرُقِيَااِنَ ﴿ لَا مُنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنْ ال

الكريم، وفي هذا إشارة إلى بعض آيات القرآن الكريم التي لها أسباب نزول، فإن جُلّ القرآن الكريم نزل بدون سبب.

ثم قال: ﴿ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِ هِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُوْلَيَهِكَ شَرُّ مَّكَانًا وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللهِ اللهِ عموم الكفار في الآخرة، ومن ضمنهم المنتقدون لرسول الله المالية المعارضون لدعوته، فسياق الآية يشير إليهم، فيحشرهم الله يوم القيامة يمشون على وجوههم، وهذا من احتقارهم لكبرهم وغطرستهم في الدنيا، وقد استشكل ذلك بعض السامعين فقال له رسول الله عَلَيْكُونُ: "إن الذي أمشاهم على أرجلهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم، أما إنهم يتقون بوجوههم كل حدب وشوك"(1)، ويحتمل أن الملائكة تسحبهم على وجوههم ثم تلقيهم في النار، ولا مانع من اجتماع الأمرين في حقهم، واستخدم لام البُعد في اسم الإشارة العائد إليهم؛ إشارة إلى بُعْدِ مكانتهم عن الله وشدة احتقاره لهم، فمصيرهم إلى شر الأماكن، فلا يوجد مكانٌ أكثر شراً منه، وهو النار، لأنهم كانوا أبعد سبيلاً عن الحق في الدنيا، فأبعدهم الله في الآخرة عن القُرب من مكان أهل الحق؛ فالحق في الدنيا قِيمٌ ومبادئ وأعمال يسعى إليها الإنسان ويسلكها، والحق في الآخرة ثواب وجزاء وأجور ينالها، فمن ابتعد عن مبدأ الحق في الدنيا؛ أبعده الله عن أجره وثوابه في الآخرة.!

ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَأَخَاهُ هَارُونَ وَزِيرًا ﴿ وَا

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (14/ 288)، برقم: (8647)، وسنن الترمذي: (5/ 252)، برقم: (3290)، وإسناده حسن لغيره.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم جاء الحديث عن موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ وبعض الأنبياء مع أقوامهم بعد الحديث عن اقتراحات ومعارضات قريش لمحمد المرابي من باب التأنيس والتسلية له، فالله قد أعطى موسى الكتاب وهو التوراة وصيّر معه أخاه هارون معيناً له؛ استجابة لدعاء موسى بذلك، كما قال: ﴿وَالجُعَل لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي اللهُ هَرُونَ أَخِي اللهُ وَمُعيناً ومُعيناً ومُعيناً ومُعيناً ومُعيناً ومعاعداً له في دعوة فرعون وإنقاذ بني إسرائيل من بطشه وظلمه.

وقوله: ﴿ فَقُلْنَا أَذْهَبَآ إِلَى ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَلِتِنَا فَدَمَّرْنَهُمْ تَدْمِيرًا الله موسى وهارون بالذهاب إلى القوم الذين كذّبوا بالمعجزات الحسّية التي أرسل الله بها موسى إليهم، وهم فرعون وقومه، لدعوتهم فلما استمروا في التكذيب أهلكهم بسبب ذلك، فكان عاقبة تكذيبهم هو هلاكهم بإغراقه وجنوده في البحر فانتهى ملكه وذهب سلطانه.!

وقوله: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ لّمّا كَذَبُوا الرُّسُلَ اَغَرَقْنَهُمْ وَجَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ اَلَةً وَاَعْتَدْنَا لِلطّّلِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ وَ وَ اذكر قوم نوح حين كذبوا نوحًا عَلَيْهِ السّلامُ، وجعلهم مكذبين للرسل كلهم؛ لأن تكذيب رسول واحد هو تكذيب لجميع الرسل، فجعل عاقبة تكذيبهم هو الغرق بالطوفان، وصيّر هلاكهم علامة دالة على قدرة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على أخذ واستئصال الظالمين، وأن إهلاكهم بالعذاب في الدنيا لا يعفيهم من العقوبة في الآخرة، فما ينتظرهم في الآخرة هو العذاب الأليم في جهنم بسبب ظلمهم لأنفسهم بالكفر والتكذيب.

وقوله: ﴿ وَعَادًا وَتُمُودُ أُوَأَصْعَبَ ٱلرَّسِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ ٢٠٠٠ ﴾، واذكر عاداً،



شُوْكَةُ الْفُرُقَاٰانَ اللهُ الْفُرُقَاٰنَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وهم قوم هود، وثمود، وهم قوم صالح، وأصحاب الرس، والرّسُ هي البئر المحفورة بالأرض ولكنها غير مطوية بالأحجار (1)، وقد اختلف المفسرون في تعيين من هم أصحاب الرس (2)، فقيل: إنهم أصحاب حنظلة بن صفوان، وقيل: إنهم أصحاب القرية التي في سورة ياسين، وقيل: أنهم بقايا من قوم ثمود كانوا في جزيرة العرب، وقيل: غير ذلك، ولم يرد دليل صحيح في القرآن أو السُنة على التعيين، ويكفي أنهم قومٌ أهلكهم الله بسبب كفرهم، ونُسبوا إلى البئر لأنهم كانوا يسكنون حوله ومشهورون به، واذكر أقوماً آخرين بين هؤلاء الأقوام دمرهم الله بسبب كفرهم بالله وتكذيبهم برسله، عددهم كثير لا يُحصى.

ثم قال: ﴿ وَكُلَّا ضَرَبْنَالَهُ ٱلْأُمْثِلُ وَكُلَّا تَبَرْنَا تَنْبِيرًا ﴿ الله إليهم بالحجج التي أهلكناها وسميناها لكم أو لم نسمها لكم قد أعذر الله إليهم بالحجج والبراهين، وضرب لهم الأمثال ونبههم إلى خطورة الكفر وعاقبته الوخيمة، فلم يستفيدوا من ذلك، بل أعرضوا عن كل الحجج والبراهين واستمروا في الكفر والتكذيب، فكان هلاكُهم عدلاً من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والتبير: التدمير والهلاك(٤)، فأهلكهم الله جميعاً إهلاكاً شديداً لكفرهم وعنادهم.

ثم قال الله: ﴿ وَلَقَدْ أَنَوْا عَلَى لَقَرْيَةِ ٱلَّتِيَّ أُمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ أَفَكُمْ يَكُونُواْ يَرَوْنَهَا عَلَى لَقَرْيَةِ ٱلَّتِيَّ أُمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ أَفَكُمْ يَكُونُواْ يَرَوْنَهَا بَلْكَارِ فَرِيشٍ، فقد كانوا يُسافرون إلى بَلْكَانُواْ لَا يَرْجُونَ فَلَا كَانُوا يُسافرون إلى



<sup>(1)</sup> ينظر: أساس البلاغة: (1/ 352).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 269)، وزاد المسير في علم التفسير: (3/ 21).

<sup>(3)</sup> معانى القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 68).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الشام فيمرون على قرية قوم لوط، وهي قرية سدوم، ومطر السوء هو إهلاكهم بإنزال حجارة من سجيل عليهم من السماء، وقلب الله عاليها سافلها، والاستفهام إنكاري، فقد كانوا يرون آثار تدمير الله لها بسبب كفرهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فلم يعتبروا بذلك، بل كانوا يرونها ولكن سبب عدم اعتبارهم بها؛ كفرهم بالآخرة، وإنكارهم للبعث والنشور، فإن الذي لا يؤمن بالآخرة لا يتعظ بالآيات ولو رآها، ولا يرجو ثواب عمل خير بعد البعث، فلذا يقع في الكفر والمعصية.

وقول ه: ﴿ وَإِذَا رَأَوَكَ إِن يَنْجِذُونَكَ إِلّا هُـزُوا أَهَلَذَا ٱلّذِى بَعَثَ ٱللّهُ رَسُولًا ﴿ الله وَإِذَا رَأَى المشركون محمداً وَ الله وهم في مجالسهم ومنتدياتهم استهزأوا به والتعبير بصيغة الحصر بـ "إن" النافية و"إلا" للتشنيع عليهم بانحصار تعاملهم معه في ملازمة الاستهزاء به ولا يخلطون معه شيئاً من تذكّر أقواله ودعوته والاستفادة منها (1)! والاستفهام تعجبي إنكاري، وذكر الرسول باسم الإشارة دون ذكر اسمه، إشارة إلى احتقارهم له واستنقاصهم لشأنه، والمعنى: ما وجد الله إلا هذا الإنسان الفقير يرسله رسولاً إلينا؟!.

وقوله: ﴿ إِن كَادَلَيُضِلُنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلاَ أَن صَبَرُنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعُلَمُونَ عِلَى وَ الله وَ الله وَلاَ أَن صَبَرُنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعُلَمُونَ عِلَى وَلِهَ مِن يَرُونَ الْمَدْرِ كُونَ مِع بعضهم عن خوفهم من تأثير دعوة محمد الله عليهم، قائلين: رغم أن محمداً شخصٌ مُحتقر عندنا ولا نُلقي له بالاً إلا أنه أوشك أن يُضلّنا عن عبادة الأصنام، وكاد



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 32).

بعضنا أن يترك عبادتها ويؤمن بما جاء به، لولا تحلينا بالصبر عليها والدفاع عنها والتمسك بها، وفي الآية إشارة إلى ضعف عقولهم وسخافة تفكيرهم الذي جعلهم يتمسكون بهذه الخزعبلات ويصبرون على عبادة أصنام صنعوها بأيديهم!، فرد الله عليهم هذا السخف بالتهديد والوعيد لهم، وأنهم سيعلمون حين تقوم الساعة ويرون جهنم المُعدة لعذاب الكافرين من هو الضال المنحرف، الذي يستحق العذاب الأليم، ومن هو صاحب الحق والهدى الذي يفوز بجنات النعيم، هم أم محمد المنطق ومن آمن به؟!.

وقوله: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّاكَا لَأَنْعَكُم ۖ بَلْ هُمْ



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 90).

#### لطائف البيان في تفسير القرآن

أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللهِ عَدِيبُ مِن الحُسبان، والاستفهام للإنكار، والمعنى: هل تظن يا محمد أن أكثر المشركين من قومك يسمعون ما تقوله لهم سماع استفادة، وهل تظن أنهم يفهمون ما يسمعون، فيميزون الهدى من الضلالة؟!، وإنما نفي عن أكثرهم دون جميعهم فهم الأدلة السمعية والعقلية؛ لأن هذا حال دهمائهم ومقلديهم، وفيهم معشر عقلاء يسمعون ويفهمون، ولكنهم غلب على بعضهم حب الرئاسة والكبر، فمنعهم من اتباع محمد المينية أن يكونوا متساوين مع المؤمنين الضعفاء من أصحابه (1)، وبعضهم قد يسمع سماع استفادة فيهديه الله، كحال مَن منَّ الله عليهم بالإيمان من أهل مكة، ثم بيّن حال من لم يستفد منهم من سمعه وعقله في معرفة الحق بأنهم يشبهون الأنعام، ووجه الشبه بينهم وبين الأنعام؛ أن الأنعام تسمع الصوت ولكن لا تفهم المحتوى، ولكن المشركين أشد ضلال من الأنعام؛ لأنها غير مُكلّفة ولا مطلوب منها الإيمان والعمل الصالح، ولأنها تفقه بعض ما تسمعه من أصوات الزجر ونحوها من رعاتها، وهؤلاء المشركون لا يفقهون شيئًا من أصوات من يدعوهم ويرشدهم إلى الله، ولأن الأنعام تنظر ما ينفعها فتفعله، وما يضرها فتتركه، والكافر ينظر ما ينفعه فيتركه وما يضره فيفعله، فصار الضلال عند الكافر أشد من ضلال الأنعام، وفي الحديث: "إنما مثلى ومثل الناس كمثل رجل استوقد ناراً، فلما أضاءت ما حوله جعل الفراش وهذه الدواب التي تقع في النار يقعن فيها، فجعل ينزعهن ويغلبنه فيقتحمن فيها، فأنا آخذ بحجزكم عن النار، وهم يقتحمون فيها"(2)،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 37).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (8/ 102)، برقم: (6483).

شُوْلَةُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ الْفُرُقَاٰاِنَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

فالأنبياء أُرسلوا لإنقاذ البشرية من النار، ودعوتهم إلى الهداية ودخول الجنة والكافر يأبي إلا أن يُلقيَ بنفسه في النار، وشبّههم بالأنعام؛ لأنها أكثر اختلاطًا بالناس من غيرها من الحيوانات.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان الحِكم من تنزيل القرآن مفرّقاً، ومنها: تثبيت الحفظ، وتثبيت فؤاده، والإجابة على الأسئلة.
  - 2 بيان أن الكفر والتكذيب هو سبب هلاك الأمم.
- 3 بيان أن السخرية والاستهزاء بالصالحين في كل زمان ومكان من طبيعة أهل الشرك والضلال.
  - 4 بيان أن الاستهزاء بالمناظر والهيئات الحسنة دليل على فساد الفطرة.
- 5 بيان خطر اتباع الهوى، وأن الإنسان إذا جرى وراء أهوائه تحوّل الهوى إلى إلهٍ يُعبد ويطاع من دون الله.
- 6- بيان انحطاط الكافر الذي لا يستخدم عقله وسمعه وبصره في معرفة الحق والصواب، وأنه أضل من الأنعام؛ لأنها تستفيد من هذه الحواس فيما ينفعها و تستعد عما يضرها.



\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ، سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا 🐠 ثُمَّ قَبَضْ نَهُ إِلَيْ نَا قَبْضًا يَسِيرًا ﴿ إِنَّ وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيكَ بُشَرًّا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴿ اللَّهُ لِنُحْدِى بِهِ عَبَلَدَةً مَّيْمًا وَنُسْقِيَهُ رِممَّا خَلَقْنَآ أَنْعَكُما وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكَّرُواْ فَأَبَى آكَتُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا نَ وَلَوْ شِنْنَالَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا نَ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَجَنْهِ دَهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا 😗 ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَٱلْبَحْرَيْنِ هَلْذَا عَذْبُ فُرَاتُ وَهَلَذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخَاوَجِجْرًا مَحْجُورًا الله وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ السَّبَا وَصِهَرًا ۗ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ وَ لَهُ عَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُّ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى إِنَّ مُ مَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (٥٠) قُلْمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْ هِمِنْ أَجْرِ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ عَسِيلًا ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمْدِهِ عَ وَكَفَىٰ بِهِۦ بِذُنُوبِعِبَادِهِۦخَبِيرًا 🐠 ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَافِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّا ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسْتَلْ بِهِ خَبِيرًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُواْ لِلرَّحْمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنسَّجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُورًا ١ ١٠٠٠ ﴿

قول الله تعالى: ﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى رَبِّكِ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ, سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثُنَّ مُتَ فَبَضَ نَهُ إِلَيْ نَا قَبَضًا يَسِيرًا ﴿ ثَنَ ﴾ ، هذه الآية من الأدلة على قدرة الله جَلَّوَعَلَا في تدبير شؤون الكون، وقد ذكرها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هنا رداً على



شُورَةُ الفُرُقِ إِنْ

المشركين الذين كانوا يُنكرون ألوهية الله جَلَّوَعَلَا ويُكذبون رسوله، والخطاب لرسول الله الله الله الله المن يصلح له الآن، والسؤال سؤال تعجبي تقريري لا يحتاج إلى جواب، والرؤية بصرية، ويجوز أن تكون قلبية بمعنى العلم(1)، فإن الإنسان إذا رأى تكوين الظل وهو الفيء، وتأمل فيه رأى فيه دليلاً على قدرة الله، و(كيف) هنا ليس المقصود بها السؤال، وإنما بيان كيفية مدّ الظل، والمقصود بمده انتشاره وبسطه في فترة ما بعد الفجر إلى شروق الشمس، فإن هذا الوقت هو وقت امتداد الظل، فإذا بدأت الشمس تُشرق بدأ الظل ينسحب شيئًا فشيئًا، ولو شاء الله لجعله ثابتًا مستقرًّا دائمًا لا تنسخه الشمس، وفي هذا إشارة إلى قدرة الله، فإنه هو الذي يُوجد الأشياء ويُحركها، و"ثم" حرف عطف يفيد التراخي، لأن الظل ينزاح تدريجياً بشروق الشمس، المرشد إلى الطريق والهادي إليه(2)، أي: جعلناها علامة يستدل بأحوالها على أحواله، وذلك لأن الظل يتبعها كما يتبع الدليل في الطريق<sup>(3)</sup>، والقبض ضد المد، فالذي بسط الظل ونشره؛ هو الذي يقبضه ويُنقصه بالتدريج بسبب حركة الشمس عليه، فالظل لا يزول كله فجأة، وهذا فيه إشارة إلى آية من آيات الله وهي حركة الشمس، فإنه لولا حركة الشمس لما تكوّن الظل، وحركة الشمس فيها دلائل وبراهين على قدرة الله وعظمته، وفيها فوائد عظيمة للإنسان والحيوان والنبات، ولها أثرٌ في تغيّر المناخ والجو، إلى غير ذلك من الفوائد التي لا تُعدّ، وفي الآية تشبيه للهداية بنور الشمس، وتقلص

<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 92).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/42).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 92).

40 لطائف البيان في تفسير القرآن

ضلال الكفر بانقباض الظل بعد أن كان مديداً قبل طلوع الشمس<sup>(1)</sup>، وفي ذلك بشارة بزوال الكفر من مكة وما حولها وظهور نور الإيمان فيها.

وقوله: ﴿ وَهُو اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا ﴿ الله وهذه آية أخرى، من آياته الدالة على عظمته وكمال قدرته، فقد صير لعموم المكلفين الليل لباسًا وهو الستر والغطاء، فإن الليل إذا أقبل بظلامه غطى الناس وسترهم، وصيّر النوم وقتًا للراحة، والسبات مأخوذ من السّبْت، وهو القطع، وسُمي النوم سباتًا؛ لأن الأصوات والحركات تنقطع عن النائم، وصيّر النهار وقتًا للانتشار والحركة والعمل، وفي الآية إشارة إلى قدرة الله على البعث والنشور، فإن الذي يميت الناس بالنوم ليلاً ويوقظهم نهاراً؛ قادرٌ على أن يبعثهم ويُحييهم يوم القيامة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 39).

لا نبات فيه، وهيّأنا الماء للشرب فكل من احتاج للشرب شرب منه (1)، وأناسي جمع إنسي، وقيل: جمع إنسان (2)، وهو من يُؤنس به، فجعل الماء سبباً لحياة النبات والحيوان.

وقول ها: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمُ لِيذَ كُرُواْ فَأَبِنَ أَكُرُ النَّاسِ إِلَا كُفُورًا ﴿ وَ الْحَلَى الْحَلَى الْمَصْرِونِ فِي عودة الضمير في قوله: ﴿ صَرَّفَنَهُ ﴾، على قولين (3) فقيل: إنه يعود على ماء المطر، والمعنى: ولقد أنزلنا المطر ووزّعناه بينهم ليذكروا نعمة الله تعالى عليهم مع نزوله عليهم وفي حالة إمساكه عنهم ويعتبروا بذلك، وقيل: إن الضمير يعود على القرآن بناءً على سياق الآية التي بعده، وهي: ﴿ وَجَهُ لَهُمُ بِهِ ٤ ﴾، والمعنى: ولقد بيّنا ونوّعنا في القرآن الحجج والبراهين ليكون لهم هذا القرآن سبباً للاتعاظ والعودة إلى الإيمان والتوبة وترك الكفر والإلحاد، فأبى أكثر الناس إلا أن يكفروا بحجج القرآن وبراهينه، والقول الثاني هو الأرجح.

وقوله: ﴿ وَلُو شِئْنَالَبُعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ﴿ اللهِ عَظِيمٌ لشأن النبي الله عَلَى مَن جعله نذيراً عاماً للناس أجمعين، ولو أراد لجعله نذيراً خاصاً بأهل مكة وبعث في كل قرية ممن حولها نذيراً منهم، ولكن الله عظم شأنه وأعطاه ما لم يعط أحداً من الأنبياء والرسل قبله، وبعثه رحمة للعالمين، وفي الحديث: "أُعطيت خمساً لم يُعطهن أحدٌ قبلي"، وذكر منها: "وكان الرسول



<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق: (19/48).

<sup>(2)</sup> ينظر: معاني القرآن للفراء: (2/ 269).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 149).

لطائف البيان في تفسير القرآن

يُبعث إلى قومه خاصةً وبُعثت للناس عامة"(1).

وقوله: ﴿ فَلا تُطِع ٱلْكَيْرِينَ وَجَهِدُهُم بِهِ عِهَادًا كَيْرًا الله عَن الله عَن طاعة الكفار فيما يقترحونه عليه من أمور تتنافى مع قضايا التوحيد والعبادة، وتفسد الدين والأخلاق، ولا تيأس من هدايتهم ولا تترك إبلاغهم لأهوائهم، وأمره بالاستمرار في جهاد الكفار والمشركين بحجج القرآن وبراهينه العقلية والنقلية، ففيه كل ما يتعلق بمخاطبة العقول والأنفس والمشاعر، بحيث لو استمع إليه المخالف بتمعن وتأمل لاستجاب له وآمن به، وهذا الجهاد يحتاج إلى صبر واستمرار، واستخدام الأسلوب المناسب لكي يؤثّر في الناس ويقبلونه.

ثم قال: ﴿وَهُو النِّي مَرَجُ الْبَحْرِيْنِ هَذَا عَذْبُ فُراتُ وَهَذَا مِلْحُ أُجَاجُ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرُزَخًا وَحِجُرًا مُحَبُورًا ﴿وَهُو الْخَرِى للحديث عن دلائل قدرته وعظمته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي خلق وتدبير شؤون الكون، ومن ذلك أنّ مياه البحار لا تختلط، مع أنها متصلة، ومرج في اللغة تأتي بمعنى الإرسال والتخلية وترك الشيء (2)، والمقصود بالبحرين مياه الأنهار والأمطار ومياه البحار، وسُمّيا بحرين على التغليب، والمعنى: أرسلهما في مجاريهما وجعلهما متلاصقين ولكن لا يختلطان، فيبقى العذب وحده والمالح وحده، والعذب الفرات هو: شديد العذوبة، وهو الهنيء في الشرب، والأجاج: شديد الملوحة، وجعل بينهما حاجزاً معنوياً بقدرته، وهي القوانين الإلهية التي تمنع أن يختلط أحدهما بالآخر، معنوياً بقدرته، وهي القوانين الإلهية التي تمنع أن يختلط أحدهما بالآخر،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (1/ 74)، برقم: (335).

<sup>(2)</sup> ينظر: تاج العروس: (6/ 207).

ويبقى كلاهما حافظًا لطعمه عند المصب، وقد أثبت العلم الحديث ذلك(1).

وقوله: ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ مَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَلِيرًا الله وهذا من دلائل قدرته وعظمته سبحانه، والمقصود بالماء هنا هو نطفة المني التي خلق منها أجنة البشر في الأرحام، وصيّر من الأجنّة ذكراً وأنثى، وجعلهم ذوي نسب؛ وهم الذكور الذين ينسب إليهم، فيقال: فلان بن فلان، وفلانة بنت فلان، وذوات صهرٍ؛ وهن الإناث اللاتي يصاهر بهن (2)، فيزوجن من شخص فلان، وذوات صهرٍ؛ وهن الأسرة، وذيّل الآية بأن من فعل ذلك من الماء المهين، فهو عظيم القدرة سُبْحَانَهُ وَتَعَالى.

وقول ه: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُّ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ -

ظَهِيرًا ﴿ وَمع ما سبق من دلائل على عظيم قدرته واستحقاقه وحده للعبادة إلا أن الكفار تركوا عبادته سبحانه وعبدوا غيره من الأصنام والأوثان، التي إن أطاعوها لا تنفعهم، وإن عصوها لا تضرهم، لأنها جمادات لا تقدر على فعل شيء لنفسها ولا لغيرها، وكان الكافر على معصية ربه معاوناً للشيطان في ذلك، فجعل المشرك في إشراكه بالله مع وضوح دلالة عدم استحقاق الأصنام للألوهية، كأنه ينصر الأصنام على ربه الحق سبحانه (3).

# ثم قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ أَن الْخَطَابِ للرسول

- (1) ينظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي: (2/ 102).
  - (2) ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:282).
    - (3) ينظر: التحرير والتنوير: (19/55).



لطائف البيان في تفسير القرآن

المنافرين بالعقوبات والعذاب في النار، وفيها إشارة إلى استمرار تكذيبهم له، وإرشاد له بأن لا يحزن لذلك، فمهمته محصورة في البلاغ المبين.

وقوله: ﴿ قُلُما الشَّاكُ مُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ عَلَي دعوق قل يا محمد للمشركين الذي تدعوهم إلى الإيمان بالله: ما أسألكم على دعوق لكم أجراً، ولا أريد منكم شيئاً، وهذه طبيعة دعوة جميع المرسلين، فقد نقل لنا عن كثير منهم مثل هذا القول؛ لأنهم يعملون مع الله وأجرهم عليه، وقد أرسلهم الله ليبلغوا دينه للناس، فليست الدعوة إلى الله وسيلة لاكتساب المال، كما يفعل ذلك المشعوذون والدجالون وأصحاب السحر والبطالة، والاستثناء في الآية منقطع عند جمهور المفسرين، وإلا بمعنى لكن، والمعنى: لا أريد منكم أجراً على دعوق لكم، ولكن من أراد أن يحصل على الأجر العظيم من الله؛ فليتبع الدعوة، وليشارك في نشرها، ولينفق شيئاً من ماله في نصرتها.!

وقول هـ : ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ رَسُولُهُ بِالتَّوْكُلُ وَسَيّحٌ بِحَمْدُوهَ وَكَفَى بِهِ عِبْدُوْكِ عَبِدَادِهِ عَلَى الله ، فهو الحيّ الذي عِبَادِهِ عَبِيرًا ﴿ الله مهما كبر وعظم لا يموت، وفيه إشارة إلى إبطال التوكل على غير الله ، فإنّ غير الله مهما كبر وعظم فإنه يموت، كما قال: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ الرحمن: 26] ، وأمره بتنزيه الله عن كل ما لا يليق به ، وأن يجعل تسبيحه مصحوبًا بالحمد والثناء المطلق على الله؛ لتمام كماله سبحانه ، وكفى بالله خبيراً بذنوب خلقه ، لا يخفى عليه شيءٌ منها ، والتخويف ، العليم بدقائق الأمور وجزئياتها ، وفي العبارة معنى التهديد والوعيد والتخويف ،

شِيُونَكُو الْفُرْقِ الْفَرِقِ الْفَرِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِيلَّا اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فمن يفعل ذنبًا فالله مطلع عليه، وسيحاسبه عليه وسيُجازيه عليه.!

وقول ... في اللّه منه الله ولا أخرى خَلَق السّمَون والله والذي خلق السموات والأرض وما العَرَّشِ في هذا وصف لله سُبْحَانهُ وتَعَالَى، فهو الذي خلق السموات والأرض وما بينهما من المخلوقات في مقدار ستة أيام من أيام الدنيا، لأنه لم يكن ثمّ أيام حين خلقها، وكان الله قادراً على خلقها في لحظة، ولكن أراد أن يعلّمنا التؤدة والتدرج في أفعالنا، والاستواء هو العلو والارتفاع، أي: علا وارتفع على العرش علواً يليق بجلاله عَرَّبَكِلَ، والعرش هو أعظم المخلوقات، والله غير محتاج إليه، وهو بائن عن الله منفصلٌ عنه، وهو الله الرحمن، الذي وسعت رحمته كل شيء، وهو من أعظم الأسماء المرتبطة بالذات الإلهية، ولذلك يحلّ محل الاسم العلم الذي هو أعظم الله، كما قال: ﴿ قُلُ الدَّعُوا اللَّهُ الرَّمُنَ ﴾ [الإسراء: 110]، فاسأل -يا محمد - الله يخبرك عن نفسه الكريمة، فهو الذي يعلم صفاته وعظمته وجلاله ولا أحد أعلم من الله بنفسه، وقيل: اسأل عنه من هو خبير عارف به، ورجّحه ابن جزيء (1)، فلا أحد من البشر أعلم بالله ولا أخبر به من عبده ورسوله محمد المنه.

وقول هذا قيل لَهُمُ أَسَجُدُوا لِلرَّمَانِ قَالُوا وَمَا الرَّمَانُ أَنسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمَّ فَقُورًا اللَّهِ مَا السّجود هو الخضوع لله حسّا ومعنى، فالحسّي هو السّجود بين يدي الله على أعضاء السّجود السبعة، وهذه الهيئة علامة على الخضوع، والمعنوي هو خضوع القلب بالسمع والطاعة له سبحانه، وقد رفض كفار قريش السّجود بنوعيه الحسي والمعنوي، وأنكروا معرفتهم باسم الله الرحمن، وتساءلوا عنه حين



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1284).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

ذكره الرسول لهم، وقالوا كيف نسجد لمن لا نعرفه ولا نقر به؟! فلما أُمروا بالسجود للرحمن ازدادوا بُعْداً من الإيمان؛ لأنهم كانوا أصحاب كبر، والسجود علامة للخضوع والتواضع والاستسلام لله عَرَّفَجَلَّ، ولذلك كانت عبادة السجود من أعظم العبادات في هذا الدين، وحُرِّمت لغير الله، فلا يُسجَد لمخلوقٍ مهما علت رتبته، وفي الحديث: "لا يصلح لبشر أن يسجد لبشر، ولو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد؛ لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها"(1).

# فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 تعدد دلائل قدرة الله تعالى في الخلق، وضرب لنا أمثلة لها لبيان أنه مستحق وحده للعبادة.
- 2- بيان أن القرآن احتوى على الحجج والبراهين الحسية والمعنوية، العقلية والعاطفية.
- 3- بيان أن الدعوة بالقرآن ونشر العلم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر صورة من صور الجهاد في سبيل الله، وأنها أول مراتب الجهاد.
- 4- بيان مجّانية الدعوة إلى الله تعالى، وأنه لا يجوز أخذ الأُجرة عليها، وخاصة ممن توجه إليه، وجواز التفرغ لها وأخذ راتب على ذلك من جهة أخرى.

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (2/ 64)، برقم: (12614)، وسنن الترمذي: (2/ 456)، برقم: (1159)، وإسناده حسن.



شِيُوكَةُ الْفِرُقِيَّالِنَ اللهِ الْفَرُقِيَّالِنَ اللهِ اللهِي اللهِ المُلْمِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل



﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَكَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَقَكَمُرًا ثُمْنِيرًا ﴿ اللَّهُ وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَنَّكَّرَ أَوْ أَرَادَشُكُورًا ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا اللهَ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمَا اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِلَى عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا الله وَأَلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَأَثَامًا ﴿ يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عُهَانًا اللهُ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَتِمِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنَفُورًا رَّحِيمًا نَ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ، يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا نَ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ٧٠٠ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِحَايَنتِ رَبِّهِ مْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا اللهِ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُرنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ اللَّهُ أُوْلَيَجِكَ يُجِّزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَبُلُقَوْنِ فِيهِا تَحِيَّةً وَسَلَامًا ١٧٠ حَلِدينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ١٧٠ قُلُ مَا يَعْبَوُّأ بِكُورَبِّ لَوْلَا دُعَآ وَكُمْ ۖ فَقَدْ كَذَبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ١٠٠٠ ﴿.

قول الله تعالى: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِى جَعَلَ فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَقَهَرًا مُنْ مَلِ الله قيها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على مُنِيرًا ﴿ اللهِ فيها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على مُنِيرًا ﴿ اللهِ فيها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على



لطائف البيان في تفسير القرآن

نفسه، بلفظ: "تبارك"، أي: تعاظم وكثُر خيرُه، فالأولى في قوله: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزُّلُ وَتكلم به، الفُرْقَانَ ﴾ [الفرقان: 1]، وفيها إشارة إلى عظمة القرآن وعظمة من أنزله وتكلم به، والثانية في قوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى ٓ إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّن ذَلِكَ ﴾ [الفرقان: 10]، وفيها إشارة إلى عظمة الرسول وما أعطاه الله من الفضل والخير، والثالثة هنا، وفيها إشارة إلى عظمة خلق السماء وما فيها، وهي كمقدمة وتمهيد للدخول إلى بيان صفات عباد الرحمن والثناء عليهم، وفي ذلك كله بيان لارتباط نزول القرآن بالمُنزَل عليه وهو محمد والثناء عليهم، وفي ذلك كله بيان الرتباط نزول القرآن بالمُنزَل عليه وهو محمد والثناء عليهم، وأفلاكاً تسير فيها الكواكب، وصيّر فيها الذي صيّر في السماء منازل وممرات وأفلاكاً تسير فيها الكواكب، وصيّر فيها شمساً تضيء الكون في النهار وتمدّه بالدفء، وصيّر في السماء قمراً يُنير الكون ليلاً، وإنارته تأتي من الشمس لا من ذاته؛ ولذلك لا يوجد دفءٌ في ضوء القمر، وهي من آيات الله التي تدل على عظمة الله وقدرته سبحانه.

وقول هذه أي الليل والنهار خِلفة لَم الليل والنهار خِلفة الليل والنهار خِلفة الليل الليل والنهار خِلفة الليل الليل والنهار خِلفة الليل الليل الليل الليل والنهار خِلفة الليل وعلل المن أراد أن يتدبرها ويتأمل فيها فينتفع بها، والتذكر تفعّل من الذكر أو من الذكرى، وهو الموعظة الي الحقيقة هو ذهاب لعمر الإنسان، وكل يوم يذهب هو تقلّب الليل والنهار في الحقيقة هو ذهاب لعمر الإنسان، وكل يوم يذهب هو جزء من عمره، فيتذكر بذلك انتهاء أجله، ففي تصرّم الليالي والأيام وذهابها



شِيُونَةُ الْفِرُقِيَّالِنَ

عبرة لمن اعتبر، أو أراد أن يشكر الله بعبادته والعمل بطاعته على تلك النعم، وربط التذكر والشكر بإرادة العبد لكي يفعل ذلك باختياره ليُؤجر على فعله، أو يتركها باختياره ليعاقب على تركه، فإن العبادة اختيارية والأجر والإثم على فعل العبد وكسبه، وعبر للتذكر بالفعل المضارع ليدل على استمرار التذكرة في تصرم الليالي والأيام وتقلّب الليل والنهار، وتجديد الاتعاظ بين الفينة والأخرى، بينما في باب الشكر أتى بالمصدر؛ لأن الشكر يأتي دفعة واحدة (1).

ثم قال: ﴿ وَعِبَادُ الرَّمْنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُونَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِ الُونِ عَاطفة وهو من عطف جملة على جملة، وعباد الرحمن وصف تشريف للمؤمنين الخُلَص الذين آمنوا بالله واستسلموا له وآمنوا برسله، وإضافتهم إلى الرحمن تشريف لهم، وتشنيع على أولئك القوم الذين كذبوا بالرحمن ولم يعترفوا به، ثم وصفهم بإحدى عشرة صفة، وهذه الصفات تنقسم إلى ثلاثة أقسام: قسمٌ يتعلق بفعلهم الطيب المبارك، وقسمٌ يتعلق باجتنابهم لما لا ينبغي فعله، وقسمٌ يتعلق بطمعهم وحبهم لازديادهم من الخير، فمن القسم الأول: ذكر الصفة الأولى لهم في قوله: ﴿الدِّينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُونَ الْ ﴾، والمشي المهون: هو الذي ليس فيه ضرب بالأقدام وخفق النعال، كحال مشية المتكبرين المعجبين بنفوسهم وقوتهم (2)، والمقصود بهذا الوصف التواضع، بينما فالذي يمشي بهدوء على الأرض ولا يُزعج من حوله هو المتواضع، بينما فالذي يمشي بهدوء على الأرض ولا يُزعج من حوله هو المتواضع، بينما



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/66).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: (19/ 68).

\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

المتكبر تسمع له صولة وجولة إذا مشى، فهذا وصف لمشيهم، وهو كناية عن تواضعهم وضبطهم لحركات كل جوارحهم، وذكر الصفة الثانية لهم في قوله: واضعهم ألْجَدهِلُورِ قَالُواْ سَلَامًا ﴾، أي: إذا تعرّض لهم أصحاب الجهل بالسب أو الشتم بالكلام السيّء فإنهم لا يردون عليه، بل يقولون له: "سلامًا"، ولها معنيان: إما على سبيل الدعاء: اللهم سلّمنا من هؤلاء الأشرار، واكفنا شرهم، وربما قالوها في أنفسهم، أو على سبيل إلقاء السلام على من أساء إليهم، فلو سبّهم شخص أو شتمهم أو استهزأ بهم قالوا: سلامً عليك، أي: لسنا مستعدين للدخول معك في قيل وقال، ومعناها عدم الرد على المسيء، ولا مانع من كِلا المعنيين، وهو تصرّف يدل على حسن أخلاقهم مع من يُؤذيهم أو يُسيء إليهم.

ثم ذكر الصفة الثالثة لهم في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَيَيِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجُّكَا وَصِفَ وَقِيكُمّا الله وهذا وصف لحالهم في الليل مع الله، والأولى والثانية وصف لحالهم في النهار مع الخلق، فهم في الليل في عبادة وطاعة للخالق سبحانه، والبيتوتة هي الدخول في الليل نمْتَ فيه أو لم تنم (1)، وهي هنا بمعنى عدم النوم، وقدّم أي: يقضون ليلهم في عبادة الله بالصلاة التي تحتوي على السجود والقيام، وقدّم السجود لفضله وشرفه، ففي السجود يكون العبد أقرب من الرب، وهو محل انكسار العبد وخضوعه بين يدي الله سبحانه.

ثم ذكر الصفة الرابعة لهم في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصۡرِفَ عَنَّا عَذَابَ



<sup>(1)</sup> ينظر: لسان العرب: (1/ 393).

شِيُوكَةُ الْفِرُقِ الْفِرِينَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللّلْمِلْمِلْمِلْمُلْعِلْمِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللللَّمِي الللَّهِ الللللَّمِي الللللَّمِي الللَّهِ الللللَّمِ

جَهَنّم أُرِك عَذَابَها كَانَ عَرَامًا فَ إِنّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرّا وَمُقَامًا الله مُ ومسن صفاتهم الخوف من عذاب النار، فأكثروا من دعاء الله سُبْحانَهُ وَتَعَالَى بصرفه عنهم، وهو دليل على أن تعلقهم بالله والدار بالآخرة أكثر من تعلقهم بالدنيا، ومن حق العبد أن يدعو بأدعية دنيوية ولكن لا ينسى أدعية الآخرة فهي الباقية، فعباد الرحمن يدعون الله أن يصرف عنهم عذاب جهنم ويُنجيهم من النار وأن يُدخلهم الجنة، ويُصلح لهم أحوال آخرتهم، وعقب الله على دعائهم هذا بالتأكيد على أهميته، فعذاب جهنم شديد ودائم ملازم لا ينفك عمن دخلها، والغرام: التعلق بالشيء تعلقاً لا يستطاع التخلص(1)، وجهنم مكان سيّء ومقر خبيث لمن دخلها واستقر فيها، وهذا وصف لحال عذاب جهنم مع الكفار، فإنها ملازمة لهم لا تتركهم ولا تفنى عنهم ولا يخرجون منها، فهي دائمة وهم مُخلدون فيها.

ثم ذكر الصفة الخامسة لهم في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْلُمۡ يُسۡرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ وَكَانَ بَيۡرَ وَهِذَا وصف لنفقاتهم في الخير، أما النفقات في الخير، أما النفقات في الشر فكلها إسراف ولو كانت قليلة، فكل نفقة في المحرّم والشر فهي إسراف مهما قلّت، ومنه سرف الماء: ما ذهب منه في غير سقي ولا نفع (2)، فإذا كانت النفقة في المباحات فلا بد أن تكون وسطاً بين الإسراف والتقتير، فالإسراف هو المبالغة في النفقة، والتقتير هو التضييق والبخل، فخلاصة تعاملهم مع المال: لا



<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط: (2/ 651).

<sup>(2)</sup> تهذيب اللغة: (12/277).

52 لطائف البيان في تفسير القرآن

يضعونه في غير موضعه، ولا يقصرون به عن حقه، فهم معتدلون في نفقاتهم التي ينفقونها في حاجاتهم وسائر أمورهم.

ثم ذكر القسم الثاني من صفاتهم، وهي المتعلق باجتناب المحرمات في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُورَكُ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَأْتُ مَا ١٠٠٠ ، فالصفة السادسة لهم هي: عدم الشرك بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى والابتعاد عنه، والصفة السابعة لهم هي: عدم قتل النفس المعصومة، واستثنى من ذلك أن يكون قتلها بالحق، وهو المذكور في قوله عَلَيْكُ ! لا يحل دم امرئ مسلم، يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والمارق من الدين التارك للجماعة"(1)، والصفة الثامنة لهم هي: عدم الزنا، وجاء في حديث عبد الله بن مسعود، قال: "قلت يا رسول الله، أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله نداً وهو خلقك، قلت: ثم أيّ ؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يأكل معك، قال: ثم أيّ ؟ قال: أن تزاني حليلة جارك، وأنزل الله تصديق قول النبي الله النبي الما الله عَلَيْكُ : قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ﴾ [الفرقان: 88]، الآية "(2)، فقد جُمعت هذه الثلاث الخصال في آية واحدة وحديث واحد لشدة قبحها، ومن يفعل هذه الثلاث مجتمعة فإنه سيلقى جزاء إثمه في الآخرة عظيماً، ثم بيّن ذلك بقوله: ﴿ يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَاذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ وَيَغُلُدُ فِيهِ مُهَانًا سُ ﴾، أي: يُعذب يوم القيامة عذابًا مُضاعفًا في جهنم، ويُهان



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (9/5)، برقم: (6878).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (8/8)، برقم: (6001).

فيها ولا كرامة له ولا مكانة، وذكر الخلود هنا مرتبط بفعله لهذه الثلاثة الذنوب مع بعض، لأن قتل النفس والزنى كبيرة من الكبائر، ومن فعلهما من المؤمنين فإنه لا يُخلّد في النار على المذهب الصحيح لجماهير أهل السنة والجماعة خلافًا للمعتزلة والخوارج.

ثم استثنى الله سُبَكانَهُ وَتَعَالَى من هذا الحكم من تاب منها توبة صحيحة بشروطها قبل الموت، فقال: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلا صَلِحًا فَأُولَتِ لِكَ بَيُدِّلُ اللّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدتٍ وَكَانَ اللّهُ عَ فُولًا رَحِيمًا ﴿ ﴾ فمن ترك الشرك والكفر، وأسلم وحسن إسلامه، وتاب من قتل النفس والزنا، وعمل الأعمال الصالحة وهي فعل الطاعات والقربات، وحقق شروط التوبة هي: الإقلاع عن الذنب، والندم على فعله، والعزم على عدم العودة إليه، ورد المظالم والحقوق لأهلها، وألندم على فعله، والعزم على عدم العودة إليه، ورد المظالم والحقوق لأهلها، وأثار التوبة وصدقها مع الله، وفضل الله وكرمه على التائبين، وذيّل الآية باسميه أثار التوبة وصدقها مع الله، وفضل الله وكرمه على التائبين، وذيّل الآية باسميه (الغفور الرحيم)، حتى لا يأس ولا يقنط من أذنب، وقد جاء سبب نزولها: "أن ناساً من أهل الشرك قتلوا فأكثروا وزنوا فأكثروا، فأتوا محمداً وقلها، فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لحسن لو تخبرنا أنّ لما عملنا كفارة، فنزلت: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا الذي تقول وتدعو إليه لحسن لو تخبرنا أنّ لما عملنا كفارة، فنزلت: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونِ كُمُ عَاللَّهِ إِلَاهًا ﴾ [الفرقان: 83]، الآية "(1).

وقوله: ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِلهَا فَإِنَّهُۥ يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَ ابًا ﴿ ثَابَ مَمْ عَمَّم وأكَّد هذا الحكم ليشمل أصحاب المعاصي والذنوب كلها، فكل تائبٍ من أيّ ذنب،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (6/ 125)، برقم: (4810).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

إن صدق في توبته وترك المعاصي وأقبل على فعل الأعمال الصالحة؛ فإن الله يقبل توبته ويغفر ذنبه، ويمحو حوبته، وتوبته هي التوبة الكاملة الخالصة لله، وفي ذلك تشجيع وتحفيز للكفار والمسرفين في فعل الذنوب والمعاصي بالإسراع إلى الإيمان والتوبة وأن لا ييأسوا من رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

شم قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْبِاَيكتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيانًا ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ



<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط: (2/ 831).

آيات القرآن أو الموعظة تأثروا بها، وعبّر عن حالهم معها بالنفي من باب المقابلة لصفات الكفار الذين كانوا حريصين على عدم سماع الموعظة كأن بهم صمم أو أصيبوا بعمى الأبصار فلا يرون الواعظ والمذكّر لهم بها، وأصل الخرور في اللغة: السقوط من أعلى (1)، فشبّه حالهم بحال من لا يحب أن يرى شيئًا، فيجعل وجهه على الأرض، واستعير الخرور هنا لشدة الكراهية والتباعد منهم عند سماع القرآن والموعظة (2)، بخلاف المؤمنين فإنهم بعيدون كل البعد عن هذه الحال، بل هم حريصون على سماع الموعظة والاستفادة منها.

ثم ذكر القسم الثالث من صفاتهم، فقال: ﴿ وَالَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَبُ لَنَامِنَ الْمُنْقِينَ الْمُنْقِينَ إِمَامًا ﴿ وَالْحِينَ وَالْجَعَلَىٰ اللَّمُنَقِينَ إِمَامًا ﴿ وَهِي صفات الحرص على الازدياد من الخير، فذكر الصفة الثانية عشرة لهم، وهي: الدعاء بصلاحهم وصلاح الأزواج والذرّيّة، فهم حريصون على صلاح أزواجهم وذرّيّاتهم في الدنيا، وقد جمع ذلك لهم في صفة قرّة أعين، فإنها جامعة للكمال في الدين واستقامة الأحوال في الحياة، فهم يطلبون من الله أن يرزقهم زوجات وذرّيّة يعجبهم صلاحها واستقامتها وإقبالها على الله، ليعيشوا معهم حياة سعيدة في الدنيا والآخرة، كما أنهم لم ينسوا أنفسهم من الدعاء، بل كانوا أصحاب همة عالية في ذلك، فلم يطلبوا أن يكونوا صالحين فقط، بل طلبوا من الله أن يجعلهم قدوة وأثمة للصالحين المتقين، والإمامة في الدين نعمة عظيمة تُمنح بالصبر واليقين، كما قال: ﴿ وَيَحَعَلْنَا المتقين، والإمامة في الدين نعمة عظيمة تُمنح بالصبر واليقين، كما قال: ﴿ وَيَحَعَلْنَا



<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس (11/ 153).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/80).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبُرُواً وَكَانُواْ بِعَايَدِتِنَا يُوقِنُونَ ﴾[السجدة:24].

ثم قال: ﴿ أُوْلَكِيكَ يُجُرِّزُونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَاصَكِبُرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا يَحِيَّةً وَسَكَمًا (V) خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتَ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا (V) ، وهذه الجملة خبر للمبتدأ (1) في قوله: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ﴾، أي: من توفرت فيه تلك الصفات السابقة؛ فإنه يُثاب على ذلك في الآخرة بدخول القصور العالية المرتفعة في الجنة، والغرفة في اللغة المكان العالى المرتفع (2)، والباء سببية، أي بسبب صبرهم في الدنيا على جميع أنواع الصبر: الصبر على الابتلاءات، والصبر على الطاعات، والصبر عن المعاصى والمحرمات، فأعطاهم الله أعلى درجات الجنة في تلك الغرف العالية، وتُلقى الملائكة عليهم التحية والسلام كلما مرّت بهم، وذلك لشرف مكانتهم ومنزلتهم عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، وهم فيها سالمون من كل الآفات والأسقام والأمراض وسائر القذرات، وهم فيها خالدون، فلا يخرجون منها ولا يموتون فيها، ولا تنقطع تلك النعم عنهم، وهذه نعمة أخرى لهم في الجنة، فإن الإنسان إذا حصلت له النعمة يعتريه الخوف من أمرين: أن تنتهي النعمة، أو أن يموت هو، فمنح الله أهل الجنة هذين الأمرين، فهم أحياء خالدون، والنعمة دائمة لا تنتهى، ونِعم المستقر والمقام مستقرهم ومقامهم في تلك الجنات، نسأل الله من فضله.

# ثم ختم الله السورة بقوله: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُ أُ بِكُرُ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ وُكُم ۖ فَقَدْ كَذَّ بَثُمْ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القاسمي: (7/ 446).

<sup>(2)</sup> ينظر: تاج العروس: (2/ 254).

شُوْكَةُ الْفُرُقَاٰانَ اللهُ الْفُرُقَاٰنِ اللهُ عَلَيْ الْفُرُقَاٰنِ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا الله قل عند الله ولا قدر، وأصل العب على كفرهم: إن الله لا يُبالي بكم، فلا وزن لكم عند الله ولا قدر، وأصل العب عبادتكم وإيمانكم، وللمفسرين في معنى الدعاء هنا ثلاثة أقوال (2)، الأول: لولا عبادتكم وإيمانكم، والثاني: لولا استغاثتكم ودعاؤكم الله فيرحمكم، والثالث: لولا أن الله دعاكم إلى عبادته بإرسال الرسل، والمعنى الثالث هو الأقرب للسياق بعده وهو قوله: ﴿فَقَدَّ كَذَبَتُمْ ﴾، أي: كذّبتم برسلي، فقد أرسلت إليكم محمداً يدعوكم إلى الإيمان ولكنكم قابلتم دعوته بالتكذيب، فحقّ عليكم العذاب وسينزل بكم لا محالة في الدنيا وفي الآخرة، وقد حصل لهم عذاب الدنيا في بدر وفي غيرها من الغزوات، وفي الآخرة ينتظرهم عذاب جهنم، وفي الآية إشارة إلى حقارتهم عند الله تعالى، وأنه ما بعث إليهم رسوله إلا رحمة منه بهم لإصلاح حالهم وقطعاً لعذرهم (3).

## فوائد وهدايات من الآيات:

1 – بيان أهم صفات عباد الرحمن، وعددها اثنتا عشرة صفة، وهي: التواضع، والإعراض عن الجاهلين، وقيام الليل، والخوف من عذاب الله، والتوسط في النفقة، وعدم الشرك بالله، وعدم قتل النفس المعصومة، وعدم الزنا، وعدم شهادة الزور، وعدم الجلوس في



<sup>(1)</sup> معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 78).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 162).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/85).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مجالس الباطل، وسرعة تأثّرهم بالذكر، والدعاء بصلاحهم وصلاح الأزواج والذرّيّة.

- 2 بيان أن التوبة النصوح تجبّ ما قبلها، وأن من تاب توبة نصوحاً بدّل الله سئاته حسنات.
- 3- بيان العاقبة الحسنة للصبر، وأن الله تعالى يُوفّي الصابرين أجرهم في الآخرة بغير حساب.
- 4- غِنى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن عبادة الخلق أجمعين، وهوان الخلق على الله إن كفروا به.



شُوْلَةُ الشَّيْعِ إِنَّ الشَّيْعِ إِنَّ الشَّيْعِ إِنَّ السَّيْعِ إِنَّ السَّيْعِ إِنَّ السَّيْعِ إِنَّ السَّ

# تفسير سورة الشعراء تفسير المقطع الأول من سورة الشعراء تفسير المقطع الأول من سورة الشعراء

# بِنْ عِلْلَهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

## شخصية السورة:

سورة الشُعراء؛ سورةٌ مكية(1)، والمقصد العام للسورة هو: بيان آيات الله



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 135).

60 في تفسير القرآن

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في تأييد المرسلين، وإهلاك المُكذبين، وسُميت بسورة الشعراء للذكر وصف الشعراء في آخرها.

وابتدأ بقوله: ﴿ طَسَمَ ﴿ اللهِ مَ اللهِ مَا اللهِ مَا مَن حروف الهجاء التي يتكوّن منها القرآن الكريم، وفي ذلك إشارة إلى إعجازه، فهو يتكوّن من حروف لغة العرب التي تتكلم بها العرب، ومع ذلك عجزوا أن يأتوا بسورة مثله.

وقوله: ﴿ تِلُكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ اللَّهِ ، أي: هذه آيات القرآن البيّن الذي يفصل بين الحق والباطل، والواضح في إعجازه، فلا غموض في أحكامه وتشريعاته.

وقوله: ﴿ لَعَلَّكَ بَنْ خَعُ نَفَسَكَ أَلَا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ الخطاب لنبيّنا محمد الله والعل" إذا جاءت في ترجّي الشيء المخوف، سُميت إشفاقًا وتوقعًا، والباخع: القاتل (1)، والمعنى: من شدة حرصك على هدايتهم؛ تكاد أن تموت من الهم والحزن بسبب تكذيبهم لك، وعدم إيمانهم بك، وهذا من شفقته والمحان بأمته وحرصه على هدايتهم، ويجب أن يقتدي به الدعاة والعلماء في كل مكان وزمان، فيكون حالهم مع المدعوّين كحاله والحزن لابتعاد الناس عن الخير، ويُفكرون في الأساليب والوسائل التي تشجع الناس على الاستقامة والصلاح.

وقوله: ﴿إِن نَّمَا أَنْزَلَ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآء ءَايَةً فَظَلَّتَ أَعَنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴿ أَي: لو نريد لنزّلنا عليهم معجزة تدفعهم إلى الإيمان الاضطراري، ولكنّا لانفعل ذلك؛



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (19/ 93).

فَيُونَ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَا عَلَيْ

لأنّا لا نريد من أحدٍ إلا الإيمان الاختياري بحجة وبرهان وقناعة، فلا يصلح الإكراه للناس على الإيمان، كما قال: ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ النّاسَ فيه بالقوة والإكراه لا إيونس: 99]، فلذلك أيّ مذهب أو عقيدة أو فِكر يَدخل الناس فيه بالقوة والإكراه لا يُكتب له الاستمرار، بل ينتهي بانتهاء سببه وهو الإكراه، وغالبًا من يفعل ذلك هم أصحاب المعتقدات والأفكار الباطلة التي لا يمتلك أصحابها الحجة والبرهان لإقناع الناس فيضطرون إلى فرضها عليهم بالقوة، أما الاعتقاد الصحيح فلدى أصحابه من الحجج والبراهين ما يكفي لإقناع الناس وقبولهم به باختيارهم، فيقبلون عليه ويدافعون عنه ويستمرون عليه حتى الموت، وعبر بخضوع الأعناق، فيقبلون عليه ويدافعون عنه ويستمرون عليه حتى الموت، وعبر بخضوع الأعناق، رأسه وأنزل رقبته فهي علامة على الاستسلام، وفي الآية إشارة إلى فضّل الإيمان بالغيب، وهو من أخص صفات المؤمنين، كما قال: ﴿ النِّينَ فُونُونَ بِالنَّيْ فِهُ وَاللَّهِ الله بالماديات والمحسوسات.

وقوله: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِنَ الرَّمْنِ مُحَدَثِ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن الرَّمْنِ اللَّهُ كَذَبِينَ أَنهُم لا يُؤمنون بآيات القرآن، بل يعرضون عن سماعها عند تجدد نزولها، وسمّاها ذكراً؛ لأن في تجدد نزولها تذكيراً لهم، أتى هنا باسم (الرحمن) من باب الترغيب لهم، فرحمته وسعت كل شيء، فآمنوا به، وصدّقوا برسوله.

و ﴿ مُحَدَثٍ ﴾، وصف للإنزال وليس للمُنزَل، أي: يأتيهم الذكر في أوقات متجددة، وقد كان القرآن يتنزل على نبيّنا محمد بين الحين والآخر خلال فترة



<sup>(1)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1297).

6 طائف البيان في تفسير القرآن

حياته معهم، ولا حجة للمعتزلة في الاستدلال بهذا اللفظ على أن القرآن مخلوق (1)، بل القرآن كلام الله، وهو صفة ذاتية له سبحانه غير مخلوقة، كغيره من الصفات، والتعبير بالحصر يدل على استمرارهم في الإعراض عنه وعدم الإقبال عليه والاهتداء به فصار وصفاً لازماً لأولئك الكفار.

وقوله: ﴿ فَقَدَّكَذَّبُوا فَسَيَأْتِهِمَ أَنْبَتُوا مَا كَانُواْبِهِ عِيسَانَهُ رَءُونَ ﴿ ﴾ ، فقد كذّب هؤلاء المعرضون بما جاءت به الرسل من الحق بفعلهم هذا ، فسيأتيهم جزاء وعقوبة كفرهم وتكذيبهم واستهزائهم بالرسول الموسول ا

ثم قال سبحانه: ﴿أُولَمْ يَرُوْا إِلَى ٱلْأَرْضِ كُوْ ٱلْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِ زَوْجِ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَعْ مِن السوال تقريري لاَيهُ وَمَا كَانَ ٱكْثَرُهُم مُوَّمِنِينَ ﴿ فَي وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَ ﴾ السوال تقريري توبيخي لهم، والرؤية بصرية، فإنهم يرون الأرض وهي ميتة يابسة لا نبات فيها، فإذا أنزل الله عليها المطر أخضرت وأنبتت من كل صنف من أصناف النبات، كما قال: ﴿ أَهُ تَزَتُ وَرَبَتُ وَٱلنَّبَتُ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ [الحج: 5]، والكريم في الأصل: الحسن الشريف (2)، والمقصود به هنا النافع، وما من نبات من النباتات لا يعرف إلا وفيه منفَعة قد يعرفها بعض الناس وقد لا يعرفونها، كبعض النباتات لا يعرف منفعتها إلا الخبراء في الطب فيستخرجون منها العلاج، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لم يخلق شيئًا عبثًا حتى من الأشجار، وفي آية أحياء الأرض وإنبات أصناف الزرع يخلق شيئًا عبثًا حتى من الأشجار، وفي آية أحياء الأرض وإنبات أصناف الزرع



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السمعاني: (3/ 367).

<sup>(2)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 110).

فَيُولَعُ النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا النَّ

النافعة حجة وبرهان على قدرة الله وعظمته، لو كانوا هؤلاء الكفار يعتبرون بالآيات والحجج؛ لآمنوا وصدَّقوا، لأن حجج الله على خلقه في هذا الكون كثيرة، ولكن قد سبق في علم الله أن أكثر مشركي أهل مكة (1) لا يؤمنون، ثم ذيّل الآية بذكر اسمين من أسمائه الحسني، ف (العزيز) يفيد الترهيب، ففيه معنى القهر والبطش والانتقام من المكذبين، و(الرحيم) يفيد الترغيب، ففيه معنى الرحمة واللطف والنجاة للمؤمنين.

# شم قال: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱلْتِ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ فَوْمَ فِرْعَوْنَ ۗ أَلَا

ينَقُونَ الله بدأ بذكر قصة موسى عَلَيْهِ السَّلامُ مع فرعون قبل غيرها من القصص التي هي قبلها في الزمن؛ لأنها مليئة بالطغيان والظلم وهو موجود مثله في قوم قريش، تنبيها لهم لعلهم أن يتعظوا بما جرى لفرعون وقومه، والمعنى: واذكر يا محمد لقومك قصة موسى حين نادى ربك موسى عَلَيْهِ السَّلامُ في الوادي المقدس، كما جاء ذلك في آيات أخرى، وجاء الكلام هنا مُختصراً، وأمره بالذهاب إلى القوم الظالمين أنفسهم بالكفر والشرك والمعاصي، والظالمين لبني إسرائيل بالاستعباد وذبح الأولاد، فادعهم إلى الإيمان بالله، وأنذرهم عاقبة الكفر والطغيان، ثم بين المقصود بهم وأنهم قوم فرعون، وأمره أن يذكّرهم بأنه قد حان وقت ترك ما يغضب الله وصرف عقوبته عنهم بالإيمان بالله!



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (19/ 102).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 104).

لطائف البيان في تفسير القرآن

أحوالهم، فقد نشأ بينهم وعلم كفرهم وفسادهم.

وقول ه قَالَ رَبِّ إِنِّ أَخَافُأَن يُكَذِّبُونِ الله وَيَضِيقُ صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَدُونَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَلَى ذَنْكُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُ لُونِ اللَّهُ، فخدشي موسي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ أَلا يُستجاب له من آل فرعون بسبب معرفته بطغيانهم، فذكر مجموعة من المُبررات التي تعذره في حال عدم تصديق آل فرعون له، وهذا ليس تهرّباً من موسى ولا اعتذاراً منه عن الدعوة، فإنه لا يجوز لمسلم أن يعتذر من العمل مع الله، ولذلك لا تقبل الاستقالة من الدعوة، لأن العمل فيها مع الله، ولا أحد أحسن قولاً من الداعية إلى الله، كما قال الله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى أَللَّهِ ﴾؟![فصلت:33]، ثم بيّن أثر تكذيبهم له وإعراضهم على نفسيته فتصاب بالضيق من كثرة همه وحزنه عليهم، وهذا الحال لموسى يتوافق مع ما سبق من حال محمد المنافية في بداية السورة، وهو يدل على شفقة الأنبياء والرسل على أقوامهم، كما أن تكذيبهم له يُؤدي إلى انعقاد اللسان عن الانطلاق في الكلام والاستمرار في دعو تهم (1)، فإن الإنسان المقهور والمتعب نفسيًا لا ينطلق لسانه بالحديث كالشخص الهادئ طيّب النفس، وقيل (2): إن موسى عَلَيْهِٱلسَّلَامُ يُشير إلى ما في لسانه من عيب بسبب ما حصل له وهو طفل صغير في قصر فرعون، حين اختبره فرعون بالجمرة والتمرة، فأخذ الجمرة فوضعها في فمه، فأصابت لسانه(3)، وقد وصفه فرعون في حواره مع قومه، بقوله: ﴿ أَمِّ أَنَّا خَيْرٌ مِّنْ هَذَا ٱلَّذِي



<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق: (19/ 106).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 166).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 236).

سِنُونَ فِي الشِنْ عَلَا الشِنْ عَلَا السِنْ عَلَا السِنْ عَلَا السِنْ عَلَا السِنْ عَلَا السِنْ عَلَا السَّنِ عَلَى السَّنِ عَلَى السَّنِ عَلَى السَّنِ عَلَى السَّلِي عَلَى السَّنِ عَلَى السَّنِي عَلَى السَّلِي عَلَى السَلِي عَلَى السَلِي عَلَى السَّلِي عَلَى السَلِيقِ عَلَى السَلِي عَلَى السَلِيقِ عَلَى السَلِيقِ عَلَى السَلِيقِ السَلِيقِ السَلِيقِ السَلِيقِ السَلِيقِ السَلِي عَلَى السَلِيقِ السَلِ

هُوَ مَهِ يُزُولَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾[الزخرف: 52]، أي: لا يكاد يفصح في كلامه، ولذلك طلب موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ من ربه أن يكون معه أخوه هارون رسولاً ومعيناً له في الرسالة، وبيّن سبب ذلك، كما في قوله: ﴿ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَانًا ﴾ [القصص: 34]، ولا مانع من اجتماع السببين السابقين، فلا تعارض بينهما، ثم أضاف عذراً آخر وهو أنه قد قتل شخصًا من آل فرعون بالخطأ، فتآمر آل فرعون على قتله، فهرب منهم إلى مدين، فعودته إليهم ستكون سببًا لقتله بالقتيل السابق منهم، وليس ذلك منه هلعًا وفرقًا من الموت، ولكنه خشى أن يكون ذلك عائقًا له من إتمام المهمة المكلّف بها، فرد الله عليه بقوله: ﴿ قَالَكُلَّا فَأَذْهَبَا بِعَايَنتِنَآ ۚ إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ ١٠٠٠ ﴿ اكلا معناها الردع والزجر، والرفض والإضراب، عما سبق من تخوّف موسى من أن يقتله آل فرعون(1)، فوعده الله بانتفاء القتل منهم له، بل سيحميهما الله معاً من أذية آل فرعون لهما، وينصرهما عليهم، كما في قوله: ﴿ وَنَجَعَلُ لَكُمَّا سُلْطَنَا فَلاَ يَصِلُونَ إِلَيْكُمَّا بِعَايَكِتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمَا ٱلْعَلِبُونَ ﴾[القصص:35]، واستجاب الله لطلبه، فأرسل معه أخاه هارون نبياً، وأمرهما بالذهاب إلى فرعون وقومه لدعوتهم، وأعطى الله موسى الآيات المعجزات كالعصى التي تتحول إلى ثعبان، واليد التي تكون بيضاء من غير مرض، ووعد الله موسى وهارون بأن يكون معهما بالتأييد والنصر والتوفيق والتسديد، كما قال: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَكُ ﴾[طه:46]، ومع آل فرعون بالعلم والإحاطة، فنحن مستمعون لما تقولون لهم وما يقولونه لكم، ولا يفوتنا من ذلك شيء.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 29).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقول معنا بني وقول وقول معنا بني وقول معنا بني وقول معنا بني العنام أن أرسل معنا بني المراه وقول معنا بني المراه أي: اذهبا إلى فرعون وأبلغاه أن الله أرسلكما إليه لدعوته إلى الإيمان بالله، وترك الاستعباد والقهر لبني إسرائيل وتركهم وشأنهم، ولفظ: "رسول" مصدر وصُف به، فيطلق على الواحد والاثنين والجماعة (1).

وقوله: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ١٠ وَفَعَلْتَ فَعَلَتك ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ١٠٠٠ أَلكَنفِرِينَ اللَّهُ ، فلما وصل موسى وهارون إلى فرعون؛ كان موسى هو الذي خاطب فرعون، لأنه هو صاحب الرسالة، وهارون معاوناً وتابعاً له، فرد فرعون الخطاب إلى موسى قائلاً له: كيف يصدر منك هذا الكلام؟! وقد كنت طفلاً صغيراً عندنا، أخذناك من النهر رضيعاً، وربيناك في قصرنا حتى كبُرت وصرت شاباً قوياً نشيطاً، فلم تشكر نعمتنا عليك بالتربية والإحسان إليك، بل جحدتها ولم تؤدِّ حقها، وقتلت واحداً من القبط انتصاراً لشخص من قومك، ثم هربت منا سنوات، والآن أتيت لتدعونا إلى دينك الجديد!!، وكان قصد فرعون توبيخ موسى عَلَيْهِ السَّلامُ بهذا الكلام والتشغيب عليه حتى لا يستمع إليه أحد، وهذا هو منطق المجرمين في كل زمان ومكان، وتخيّل معى عندما تكون صغيراً في القرية، وتكون صاحب مشاكل وأذية للناس في صغرك، ثم يمنّ الله عليك وتذهب لطلب العلم في مركز علمي لعدة سنوات، ثم ترجع إلى قريتك داعياً وواعظاً ومرشداً للناس، فربما تجد من المجرمين ورفقاء السوء السابقين من يذكَّرك بسيرتك السيئة السابقة؛ ليمنعك من الدعوة



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1298).

<u>سُوُنَةُ السِّبُحَا</u>لُ فَعَلَمُ السِّبُحَالُ فَعَلَمُ السِّبُحَالُ فَعَلَمُ السِّبُحَالُ فَعَالِمُ السِّبُحَالُ فَاللَّهُ السِّبُحَالُ فَاللَّهُ السِّبُحَالُ فَاللَّهُ السِّبُحَالُ فَاللَّهُ السِّبُحُونُ اللَّهُ اللَّ

واستفادة الناس منك، لذلك لا تبتئس ولا تترك الدعوة، بل اثبت واستفد من سيرة موسى عَلَيْهِ السَّلامُ.

وقوله: ﴿قَالَ فَعَلَّنُهَآ إِذًا وَأَنَاْ مِنَ ٱلضَّآلِينَ نَ أَنْ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَني مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ (أَنَّ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهُ عَلَيْ أَنْ عَبَدَتَّ بَنِي إِسْرَةِ مِلَ (أَنَّ ﴾، فـــرد موسى على فرعون قوله معترفًا بفعلته، وهي قتل القبطي، ومبرراً لوقوعها منه، بأنه كان آنذاك من "الضالين"، وفي معناها قولان<sup>(1)</sup>، الأول: أنّى لم أتعمد قتله، ولم أكن أعلم أن وكزي له سيقضي عليه، والثاني: أنّي فعلت ذلك قبل أن يوحى الله إلى، ويبعثني رسولاً، ولا تعارض بين المعنيين، ويمكن أن يكون قصدهما معاً، ثم بيّن أنه لم يجحد النعمة التي يدّعيها عليه فرعون، وإنما هرب خوفاً منهم، بعد أن ثبت عنده أنهم يُخططون لقتله، وبعد الهروب منهم والمُكث في مدين عشر سنين منحه الله وأعطاه النبوة، وقيل: العلم والفهم (2)، ولا تعارض بين المعنين، فالنبوة تستلزم العلم والفهم، وأرسله إليهم من ضمن الرسل الذين يُرسلهم الله إلى الخلق، ثم رد موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ على فرعون امتنانه عليه بالتربية صغيراً؛ بأنها نعمة واحدة لكنها لا تقارن بما فعله من ظلم واستعباد لبني إسرائيل، فقد أحسن إلى واحد وظلم آلافًا من قومه، فأيّ نعمة هذه التي يمّن بها عليه؟!! وقد فهم موسى من فرعون المنّ عليه بذلك، فاستنكر ذلك منه، وأعلمه بأن بني إسرائيل هم أصحاب المِنّة على فرعون؛ فإنهم قائمون بخدمته



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/35).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 95).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والعمل الذي يجري في مملكته، رغم ظلمه لهم، وهذا خُلق الطغاة في كل زمان، فبعضهم يسجن العلماء والصالحين ويصادر حقوقهم، ثم يمَّن على بعضهم بالإفراج، فيطلب من أهلهم شكره على فعله هذا، والتحدث بنعمته عليهم!.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان شفقة الرسل وحرصهم على هداية أقوامهم، ووجوب أن يقتدي بهم في ذلك العلماء والدعاة إلى الله.
- 2 أن ضيق الصدر يجعل اللسان يتوقف عن الحوار والكلام، فعلى الداعية أن يُوسع صدره لينطلق لسانه في الدعوة والبلاغ المؤثر.
- 3 بيان أن دعوات الأنبياء والرسل جاءت كلها لتحرير الناس من العبودية لغير الله، وهكذا يجب أن يقف الدعاة والعلماء في كل زمان ومكان مع المظلومين والمضطهدين والسعي في تحريرهم.
  - 4 بيان فضيلة الاعتراف بالخطأ وذكر مبرره، وفضيلة التوبة منه.
  - 5 بيان أن أخطاء الداعية تُحسب عليه، ولا تُحسب على دعوته.



شِوْكَةُ الشِّيُعِلَّ الشَّيِّ الْشَيْعِلَ فِي السَّلِي عِلَا السَّلِي عِلَا السَّلِي عِلْمَ السَّلِي عِلْمَ ال



﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ الْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَ أَلْاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَ أَلْا رَبُ الْمَثْمِونِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا يَنَهُمُ أَلْاَرْضِ وَمَا يَنَهُمُ أَلْاَكُونَ اللَّهِ عَلَىٰ وَالْكُمُ اللَّهِ الْمَعْرِبِ وَمَا يَنَهُمُ أَلْا وَلَيْ وَلَكُمُ اللَّهِ الْمَعْرِبِ اللَّهَ عَلَىٰ وَلَى اللَّهُ وَالْمَعْرِبِ وَمَا يَنَهُمُ أَلْا وَلَى وَلَيْ اللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ الللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ا

قول الله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ مَا زَالَ الحوار مستمراً بين فرعون وموسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ، فحين سمع فرعون قول موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ إنه رسولٌ من رب العالمين، سأله فرعون سؤال استنكار لعبودية موسى لغير فرعون، فمن هو هذا الرب الذي أرسلك، وهل يوجد رب للناس غيري؟!(١)، فأجابه موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ، بقوله: ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا إِن كُنتُمُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 138).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مُّوقِنِينَ السموات والأرض الله عند الله الله الله والله السموات والأرض وما بينهما من المخلوقات العظيمة، إن كنتم مستعدين للإيقان وممن يطلب الحقّ ويستيقن به!، واليقين مرحلة لا يصل إليها إلا الخُلُّص من المؤمنين، وهؤلاء يعيشون حالة عظيمة من الشك والريب، ولذلك لم يقبل فرعون بجواب موسى، بل شغّب عليه بقوله: ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ أَلا شَمِّعُونَ ١٠٠٠ ﴾، فالتفت بخطابه إلى حاشيته والحاضرين عنده، مستنكراً ومتعجباً من جواب موسى، طالباً منهم التعجب مما سمعوا، فهو الإله والرب، ولا رب للناس سواه!، كما في قوله: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾[القصص:38]، وقوله: ﴿أَنَّا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النازعات:24]، وهذا منه مغالطة وتشغيب لمّا لم يجد جوابًا عن الحجة التي أوردها عليه موسى ٥٠٠ فلما سمع منه موسى هذا الاستهزاء والاستخفاف، رد عليه بقوله: ﴿ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾، وفي هذا إشارة إلى أنك يا فرعون لا تصلح أن تكون إلهاً ورباً، لأنك مولود، ولديك أب، وآباؤك لديهم آباء، والمُتوالد مخلوق، فلا يصلح أن يكون إلها ورباً، فالله سبحانه هو ربكم ورب آبائكم السابقين لكم، وقد كان الأقباط يعتقدون أن الفراعنة آلهة مقدّسة ١٠٠٠ فأبطل موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ هـذه الفكرة ونقض أصلها، فلما سمع فرعون هـذا الكلام من موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ اشتاط غضباً، وخاطب من حوله بقوله: ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي ٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ ﴿ ١٧ ﴾، والتعبير برسولكم إشعار برفض رسالته



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 114).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/19).

عَلَيْ النَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

إليه؛ لأنه يرى أنه إله ورب، ثم وصفه بأنه لا يعي ما يقول، ولو كان عاقلاً لما صدر منه مثل هذا الكلام، وهو: أن الله هو رب العالمين ورب السموات ورب آبائنا الأقدمين الذين نعتقد أنهم آلهة، وهنا يظهر أثر الطغيان على العقل حتى ينكر القطعيات ويناقش في البديهيات، فصار من يقول: إن الله هو رب العالمين مجنوناً، ومن يقول: إن فرعون هو الرب والإله عاقلاً!!، فأي انتكاسة في الفطر والعقول أكبر من هذا؟!، ولكن موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ لم يلتفت إلى سفاهته وينشغل بها، بل استمر في سرد الحجج والبراهين الدالة على بطلان ما يقوله فرعون، بقوله: ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِن كُننُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾، فنقله إلى الحجج والبراهين والآيات المُشاهَدة، وهي شروق الشمس وغروبها، فالذي يجعلها تشرق وتغرب ويتصرف في هذا الكون، هو الله، وأنتم ترون ذلك بأعينكم، وهذا الاستدلال شبيه باستدلال إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَم في حواره مع النمرود، حينما رأى أنه لا يفقه الحجج والبراهين، لما قال له: ﴿رَبِّي ٱلَّذِي يُحْبِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحِّي -وَأُمِيتُ ﴾[البقرة: 258]، فترك جداله ونقله إلى برهان وآية مشاهدة، فقال: ﴿فَإِتَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِي كَفَرَ ﴾ [البقرة: 258]. فهنا: ﴿قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِن كُنْهُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾، فارتقى معه في الخطاب قليلاً فأظهر فيه معنى القوة والصلابة في الحجة والثبات، ولك أن تتخيّل أن شخصاً يقف أمام طاغية وحوله جنوده وحاشيته ويُحاوره بكل ثبات وقوة، وقد استخدم معه في بداية الحوار أساليب اللين والتلطف.

ولكنه لما تجاوز حدود الأدب معه في قوله: ﴿إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي آُرُسِلَ إِلَيْكُور



لَمَجْنُونٌ ﴿ الله عليه بقوله: ﴿ إِن كُنتُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ ، والمعنى: لو كنتم تعقلون لاتضح لكم من هو المجنون الظاهر عليه الجنون في كلامه وتصرفاته، موسى أم فرعون؟! فلما سمع فرعون هذه العبارة؛ لم يستمر في الحوار، وانطلق إلى التهديد بالقوة والبطش؛ لأنه لو استمر لانفضح أمره بين قومه وانهزم، ف ﴿ قَالَ لَهِ وَ النَّهِ لَهُ عَمَدُنُكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ الله وهذا تهديد واضح وصريح لموسى عَلَيْوالسَّلَامُ بالسجن لو استمر في الدعوة إلى توحيد الله وترك عبادة فرعون، كما فعل النمرود من قبله مع إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ ، كما في قوله: ﴿ قَالُوا حَرَقُوهُ وَانْصُرُوا ءَالِهَ تَكُولُهُ وَالْمُنَاكُمُ ﴾ [الأنبياء: 86].

وهذا حال الطغاة في كل زمان ومكان، يهربون من الحجة والبرهان إلى استخدام القوة والبطش لإثبات مذهبهم وإرعاب المخالفين لهم، وقوله: ﴿مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾، فيه إشارة إلى أنك لست أول من يسجن عندنا، بل سبقك غيرك، وكان من عادته أن يضع المسجون في بئر عميقة وحده لا يبصر فيها ولا يسمع، فكان ذلك أشد عليه من القتل(1)، فرد عليه موسى عَلَيْهِ السَّلامُ، بقوله: ﴿قَالَ أَوَلَوُ وَكَانَ ذَلكَ أَشد عليه من القتل(1)، فرد عليه موسى عَلَيْهِ السَّلامُ، بقوله: ﴿قَالَ أَوَلَوُ عِنْ تَوْارِكُ هذا لو أعطيتك شيئاً واضحاً بينا يثبت أني صادق فيما أدعوك إليه؟!، فانتقل موسى من الحوار اللفظي بينا يثبت أني صادق فيما أدعوك إليه؟!، فانتقل موسى من الحوار اللفظي بالحجة المعنوية إلى إثبات صدقه بالدليل الحسي، وهو المعجزة الخارقة للعادة، فاستجاب فرعون لطلب موسى عَلَيْهِ السَّلامُ، حتى لا يخسر موقف من لعادة، فاستجاب فرعون لطلب موسى عَلَيْهِ السَّلامُ، حتى لا يخسر موقف من حوله، ف ﴿ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِن الصَّدِقِينَ ﴿ مَن العبارة إشعار المُعلَّدِ اللهُ المعارِق العبارة إشعار السَّد المعارِق العبارة إلى العبارة إلى الصَّد عَلَيْهِ السَّل مَن العبارة إشعار المناه العبارة المعارة المعارة المها المعارة المعارة المعارة المعارة المناه المناه المناه المعارة المناه العبارة المناه الم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (24/ 500).

عَنْ النَّهُ عَلَا النَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ

بالتحدي، والمعنى: إن كان معك معجزة فأتِ بها حتى نراها بأعيننا إن كنت صادقًا في دعواك، والذي دعا فرعون إلى التحدي لموسى، هو: هزيمته في الحوار اللفظي السابق، فيُريد بهذا التحدي لعله يحصل على فرصة للنصر على موسى أمام من حوله، فأجابه موسى عَلَيْهِ السَّلَامْ: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعَّبَانُ مُّبِينُ المَّنَ وَنَزَعَ يَدَهُ، فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ الرَّسُ ، والفاء للتعقيب، أي: باشر رمى العصى بين يدي فرعون ومن حوله دون تأخر، فتحولت إلى ثعبان واضح لكل من يشاهده، وأخرج موسى يده من فتحت ثوبه فإذا بها بيضاء تُشع نوراً دون مرض، يشاهد هذا البياض فيها كل من ينظر إليها، وصار بياضها مما يقصده الناظرون لأعجوبته، وكان لون جلد موسى السمرة(1)، فلما رأى فرعون هذه الآيات البيّنات سارع إلى رفضها، دون تأمل وروية، وهذا أثر من آثار الطغيان، فلم يقبل الأدلة المعنوية ولا الحسية، ف ﴿ قَالَ لِلْمَلِإِ حَوْلِكُ ۚ إِنَّ هَلَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ ﴿ ثَالَ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِخْرِهِ فَمَا ذَاتَأْمُرُونَ ١٠٠٠ ﴿ خَاطِبٍ مِن حوله مِن كَبِارٍ القوم وأركان المملكة، قائلاً لهم: إن ما ترونه هو سحرٌ فعلَه موسى بكم لأنه ساحر متمرس في السحر، عالم بطرقه وأساليبه، وهدفه من هذا الاتهام إبطال الحجة والمعجزة الحسية التي رأوها، ولم يكتفِ بهذه التهمة الباطلة، بل استنهض من حوله بذكر اتهام آخر لموسى بأنه أتى بهذا السحر لغرض طردكم من أوطانكم، وهذا تحفيز لنفوسهم وملؤها غيظاً وحنقاً على موسى ودعوته، طالباً منهم الشوري في كيفية رد هذه المؤامرة الخطيرة على البلاد!، والواقع أن



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 124).

فرعون لا يقبل الرأي والشورى من أحد، كما قال الله عنه: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمُ إِلَّا مَا آرَي وَمَا آهَدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾[غافر:29]، ولكن الطغاة يستخدمون مثل هذه الأساليب للضحك على من حولهم، وربما شكّلوا مجالس شكلية للشوري، لتمرير ما يريدون من قرارات، فطلب فرعون الأمر له ممن حوله ليس على حقيقته، بل كان نوعاً من الخداع لهم، ولكن الله جعل في جوابهم فرصة جديدة لموسى لإثبات الحجة أمام عموم الجماهير، لأن حواره هـذا كـان مقتصراً على المـلأ والحاضرين في القصر، وهذا من تدبير الله لموسى، فردوا عليه بقولهم: ﴿ فَالْوَأْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَٱبْعَثْ فِي ٱلْمُدَآيِنِ حَشِرِينَ (٣٠) يَ أَتُوكَ بِكُلِّ سَحَّارِ عَلِيمِ (٢٧) ﴿، أَي: أخّر الفصل في الحكم عليه وعلى أخيه حتى ترسل رسلاً من جنودك إلى المدن والقرى المبثوثة في مملكتك، ليجمعوا لك كل السحرة الماهرين في عمل السحر الخبيرين بطرقه وأساليبه، والهدف من ذلك إبطال ما جاء به موسى من السحر، وكانت مصر في عهد الفراعنة مشهورة بالسحر، ومعجزة كل نبي يأتي بها الله بناءً على المشهور في قومه، وفي قوم عيسى كان الطب مشهوراً فيهم، فجاءت معجزة عيسى في إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص، وفي عهد محمد المسالي كان العرب مشهورين بالشعراء والبلغاء الذين لا يُجاريهم أحد، فجاء القرآن معجزة لهم في ذلك، فلم يقدر أحد أن يأتي بجزء من مثله.

وقوله: ﴿ فَجُمِعَ ٱلسَّحَرَةُ لِمِيقَتِ يَوْمِ مَعَلُومٍ ﴿ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم مُجْتَمِعُونَ ﴿ اللَّ أي: ففعل فرعون ما طلبه منه الملأ، فأرسل رسلاً يجمعون السحرة من كل المدائن ويأتوا بهم، وقد كانوا سألوا موسى عن الزمان الذي يتم فيه لقاؤه بالسحرة،



سِنُونَةُ الشِّنُ عَلَا الشَّنِ عَلَا السَّنِ عَلَى السَّلِي عَلَى السَّلِيلِي عَلَى السَّلِي عَلَى السَلِي عَلَى عَلَى السَّلِي عَلَى السَلِيقِي عَلَى السَلِيقِيلِ عَلَى السَلِيقِ عَلَى ال

فحدده لهم، كما في قوله: ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحَشَرُ ٱلنَّاسُ ضُحَى ﴾ [طه: 59]، فالوقت المعلوم هو يوم عيدهم المعروف لهم، في وقت الضحى، واختار موسى هذا الوقت لكي يحضر أكبر عدد من الناس لتفرغهم عن مشاغلهم فيه كونه يوم عيد وراحة لهم، وأمر فرعون الناس بالاجتماع وعدم التخلف، فالاستفهام مستعمل في طلب الإسراع بالاجتماع، وبيّن لهم الهدف والغاية من الاجتماع، وهو اتباع السحرة عندما يغلبون موسى ويبطلون ما جاء به من السحر، وعبّر بالنالا أصل أدوات الشرط؛ فقد كانوا لا يشكون بهزيمة موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ والتغلب عليه (1)، وهذا شأن المغرورين والمعجبين بأنفسهم!

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن دلالات الخلق والإيجاد في هذا الكون كثيرة ومتنوعة، تدل على أن الله هو المستحق للعبادة، وحده لا شريك له.
- 2 أن ضعف الحجة سبب من أسباب الطغيان وترك الحوار السلمي إلى الحرب وحمل السلاح.
  - 3 أن من وسائل الطغاة استثارة العامة على الدعاة والمصلحين.
- 4- أن نفوس المؤمنين الصالحين لا تقبل بالظلم والاستبداد، بخلاف النفوس المستعبدة التي تسكين وتقبل بها.
  - 5 أن الشورى عند الطغاة شكلية لا حقيقية.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 126).

# تفسير المقطع الثالث من سورة الشعراء المعراء ا

﴿ فَلَمَّا جَآهَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَلِيِينَ ﴿ الْ قَالُ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَّمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ 😗 قَالَ لَهُم مُّوسَى ٓ ٱلْقُوا مَا آنتُم مُّلْقُونَ 😗 فَٱلْفَوا حِبَالَهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْغَلِبُونَ لَا اللَّهُ فَأَلْقَى مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ١٠٠ فَأَلْقَى ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ﴿ أَنَّ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَنِّ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ ﴿ أَنَّ عَاذَنَ لَكُمْ ۗ إِنَّهُ, لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۚ لَأَفَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَتَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَا فَالُواْ لَا ضَيْرً ۚ إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ ﴿ إِنَّا نَظْمَعُ أَنَ يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَيَنَنَا ۖ أَن كُنَّا أَقَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنَّ ﴾ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسَرِ بِعِبَادِىٓ إِنَّكُمْ مُّتَّبَعُونَ ﴿ أَن فَأْرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَابِنِ حَشِرِينَ ﴿ وَإِنَّا لَمُعَوُّلَاءَ لَشِرْدِمَةُ قَلِيلُونَ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَعَآإِظُونَ ﴿ وَإِنَّا لَجَمِيعُ حَدِرُونَ ﴿ وَالْمَا لِمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّالِيلَاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا ال فَأَخْرَجْنَاهُم مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ٧٠٠ وَكُنُوزٍ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ١٨٥٠ كَذَالِك وَأُوْرَثُنَاهَا بَنِي إِسْرَةِ مِلَ ١٩٥٠ فَأَتَبَعُوهُم مُشْرِقِينَ اللهُ فَلَمَا تَرْءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ال رَبِّي سَيَهْدِينِ اللَّهُ فَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ وَأَذْلَفْنَا ثُمَّ ٱلْأَخَرِينَ اللهِ وَأَنِجَيْنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَكُ أَجْمَعِينَ اللهُ أَتَمَ أَغَرَفْنَا ٱلْآخَرِينَ انَ فِي ذَالِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّقُومِنِينَ اللهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ اللهِ.

قول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعْنُ ٱلْفَالِمِينَ الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعْنُ ٱلْفُقَرَّبِينَ الله على السابق أن قَالَ نَعْمُ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ الله على السابق أن



فرعون أرسل في مدائن مصر جنوده لجمع كبار السحرة منها وإحضارهم لكي يناظروا موسى فيما ادَّعاه من بيّنة ومعجزة، فلما اجتمع السحرة وكانوا سبعين رجلاً<sup>(1)</sup>، قالوا لفرعون: هل ستعطينا أجراً وثواباً لو غلبنا موسى؟ قال: نعم، سأُعطيكم ثواباً، وأزيدكم على ذلك بأن أجعلكم من المقربين عندي في المرتبة والجاه، وهذا يدل على طبيعة العلاقة بين الطغاة وبين السحرة، وعلماء السوء قديماً وحديثاً، فهم الذين يزينون لهم الفساد في الأرض ويشجعونهم عليه بمقابل حصولهم على المصالح الشخصية العاجلة.

وقد وعظهم موسى لعلهم أن يتركوا ما اجتمعوا لأجله، كما في قوله: ﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيُلَكُمُ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا ﴾ [طه: 16]، فأبوا إلا أن يستمروا في تنفيذ ما جمعهم فرعون لأجله، فسألوا موسى هل نُلقي سحرنا أم تُلقي سحرك أنت؟! في قَالَ هُمُ مُّوسَىٰ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُّلَقُونَ ﴿ آلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ الصحيح، فإذا أردت أن تُبطل شبهة غيرك؛ أن تجعله يبدأ هو من أجل أن تُكِرّ على شبهته بعد أن تكون الصورة قد اتضحت لك، وهذا من فطنة موسى عَلَيْهِ ٱلسّلامُ.

**وقوله**: ﴿مَا أَنتُمُ مُّلَقُونَ﴾، فيها إشارة إلى أنه مستخف بهم وبما عندهم.

وقوله: ﴿ فَٱلْقُواْ حِبَاهُمُ وَعِصِيّهُمُ وَقَالُواْ بِعِزَةٍ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِبُونَ ﴿ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الله على أن يرموا بسحرهم دفعة واحدة لإبطال سحر موسى، كما يزعمون، وتخويفه، وكانوا قد صنعوا ذلك السحر من الحبال والعِصي، وحوّلوها إلى حيّات وثعابين واستعانوا عند إلقائها بعزة فرعون، وأكّدوا على أن



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن أبي حاتم :(7/ 2428).

الغلبة ستكون لهم بسببها، وكانوا مُقتنعين أنهم لن يُغلبوا، وهم بهذا العدد الكبير مقابل ساحر واحد، كما يزعمون، وألقوا سحراً عظيماً خاف الناس منه، ووقع في نفس موسى عَلَيْهِ السَّلامُ شيء من الخوف لم يظهره للناس، بل ثبّته الله، ووعده بالنصر عليهم، كما في قوله: ﴿فَأُوجَسَ فِي نَفْسِهِ عِيْهَةً مُّوسَىٰ ﴿ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

وقوله: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَأُلِّقِي ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ اللهُ قَالُواْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَصاه فتحوّلت إلى ثعبان عظيم ابتلع كل ما ألقوه من العصى والحبال التي تحولت بسحرهم إلى ثعابين في الميدان كذباً وزوراً، وأعدمها الله تعالى في جوفها وعادت العصا إلى حالها، فلما رأى السحرة هذا المشهد تأكدوا أن ما جاء به موسى ليس بسحر، بل معجزة؛ لأنهم يعلمون طبيعة السحر، فما كان منهم إلا الإذعان للحجة والإيمان بالله، وأن موسى نبئ مُرسل، فسجدوا لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خاضعين ورافعين أصواتهم بقولهم: آمنا برب العالمين رب موسى وهارون، لكي يسمعهم فرعون والحاضرون من الناس، وكان الواجب على فرعون ومن معه لما رأوا الحق، وأقر به السحرة وآمنوا به؛ أن يتبعوهم في ذلك، وأن يُعلنوا الإيمان بالله، ولكن الطغاة لا يقبلون الحق مهما كان واضحاً، بل يبحثون عن شبهة جديدة لرده والاستمرار في طغيانهم وفسادهم، حيث توجُّه فرعون بالخطاب إلى السحرة المومنين، ف ﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبَّلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۖ إِنَّهُ لِكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۚ لَأَقَطِّعَنَ أَيْدِيكُم وَأَرْجُلكُم مِّنْ خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُم أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهُ عَلْ الطاغية فرعون



شِيُونَةُ الشِّنَاعِ الْفَيْنَةِ السِّنَاعِ الْفَيْنِ عِلَا السِّنَاعِ الْفَيْنِ عِلَا السِّنَاعِ الْفَيْنِ عِل

أنه حين تحكّم في أجساد البشر وأموالهم وبلدانهم وثرواتهم؛ قادر على التحكّم في قلوبهم، فاستنكر كيف يؤمنون بموسى قبل أن يطلبوا الإذن منه؟! وتجاهل أن القلوب بيد الله وليست بيده، ثم اتهم السحرة بعلاقتهم بموسى باعتباره أستاذهم الذي علمهم السحر، وأنهم تواطؤا معه في هذا الفعل، وهذه فرية معلوم بطلانها، فإن السحرة لم يجتمعوا بموسى قبل ذلك اليوم(1)، وهدفه من ذلك تهييج مشاعر الجماهير ضدهم، وهذا يدل على إفلاس فرعون من الحجة، ولم يكتفِ بذلك، بل هددهم بالقتل إن لم يرجعوا إلى دينه ويكفروا بما جاء به موسى، بقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، وهو قطع اليد اليمنى والرجل اليسرى، ثم بقطع اليد اليسرى والرجل اليمنى والرجل اليمنى والرجل اليمنى والرجل اليمنى والرجل اليمنى والرجل اليمنى النخل ويتركهم قطع اليد اليسرى والرجل اليمنى على جذوع النخل ويتركهم تني عموتوا وهم على تلك الحال.

فكان رد السحرة المؤمنين عليه: ﴿ قَالُواْ لَاضَيْرَ ۖ لِنَّا اللّهُ وَلَا نَظْمَعُ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ وَلَا نَظْمَعُ اللّهُ وَلَا نَخْافَ اللّهُ لَا يَضْرَنا تهديدك ولا نخاف منه، فنفذه، كما في قوله: ﴿ فَا قُضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ [طه: 72]، إنّا راجعون إلى الله لا إلى غيره، فنحن نظمع أن يغفر لنا ربنا ما سبق من ذنوبنا وجرائمنا، بسبب أننا صرنا أول المؤمنين بالله من قومنا، وهذا يدلنا على وجود الإيمان بالله المُتيقن لديهم ويقينهم بعودتهم إلى الله، وما أعده الله لهم في دار كرامته، وفي ذلك دليل على أثر الإيمان على النفوس فإنها لا تهاب الموت، بل تستلذ به في سبيل الله!،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/141).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 349).

80 كائف البيان في تفسير القرآن

وقد نفّذ فرعون وعيده فيهم وقتلهم، فكانوا في بداية النهار سحرة يناصرون الطغيان ويدعون إلى الكفر والإجرام، وفي آخر النهار مؤمنين شهداء يموتون في سبيل الله!، وجاء في بعض الآثار أنهم لما سجدوا أراهم الله منازلهم في الجنة مما جعلهم يثبتون أمام تهديد وتعذيب فرعون لهم، وانتهت القصة بهذا الإيجاز لتُدلل على قوة الحق وبرهانه عند من نظر إليه بعين التأمل والتفكر، فالسحرة الذين لديهم علم بالسحر، نظروا في أدلة ومعجزة موسى بعين التأمل فما كان منهم إلا الإيمان، بخلاف الطغاة وأصحاب الأهواء فقد منعهم الطغيان والهوى عن النظر والتأمل في أدلة الحق وبراهينه فلم يُؤمنوا به.

وقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى ٓ إِنَّكُمْ مُتَّبَعُونَ ﴿ وَ الله بأن استمر موسى في دعوة آل فرعون عدة سنوات ولم يستجيبوا له، أمره الله بأن يخرج ببني إسرائيل من مصر سرّاً في الليل، فالإسراء هو السير ليلاً (2)، خشية أن يمنعهم آل فرعون لو خرجوا نهاراً، وأخبره بأن آل فرعون سيلحقون بهم ولن يتركوهم، فخروجهم ليلاً سيعطيهم فرصة أكبر للنجاة منه.

وقوله: ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَلَآبِنِ حَشِرِينَ ﴿ إِنَّا هَا فُلِآءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴿ وَ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَآبِظُونَ ﴿ وَ فَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَذِرُونَ ﴿ وَلَمَا أَصِبِح فَرَعُونَ وَعَلَم بِخُرُوجِ بِنِي لِغَآبِظُونَ ﴿ وَ وَلِمَا أَصِبِح فَرَعُونَ وَعَلَم بِخُروج بِنِي إِسْرائيل خرج فِي أثرهم، بعث إلى مدن وقرى مصر من يحشر له الجنود منها ويلحقوا به لمنع بني إسرائيل من الخروج، وكان محتوى الرسالة التي بعث بها



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن أبي حاتم: (7/ 2428).

<sup>(2)</sup> ينظر: القاموس المحيط: (ص:1294).

النَّذُ عَلَا النَّذُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْنُ عَلَا عَل

فرعون وأمر جنوده بإبلاغها للناس من أهل المدن: إن بني إسرائيل جمع قليل محتقر، وشرذمة كل شيء بقيته الخسيسة (1)، وهذا القول يقصد به تحقيرهم، وأنهم لا يُساوون شيئًا في ملكه، والغيظ: أشد الغضب، وقد فعلوا ما أغضبنا عليهم، وهو هروبهم دون إذن منا وأخذهم بعض أموالكم، ووجب علينا جميعًا الحذر من مساعدتهم وعدم السماح لهم بالخروج، وأن نكون مُتيقظين لأفعالهم، وكان فرعون وقومه لا يعلمون أين اتجه بنو إسرائيل، فأراد بهذا الإعلان تنبيه قومه بأن يتعرضوا لهم في كل طريق يمرون به (2).

وقوله: ﴿ كُلَالِكَ وَأُورَثُنَهَا بَنِي ٓ إِسَرَهِ يِلَ ﴿ ثَنَا ﴾ ، أي: أخر جناهم مما كانوا فيه مثل ذلك الإخراج الذي وصفنا لكم، وضمير أورثناها هنا عائد للأشياء المعدودة



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 232).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 130).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 118).

التي كانت مع الفراعنة، باعتبار أنها أسماء أجناس<sup>(1)</sup>، أي: أورثنا بني إسرائيل جنات وعيوناً وكنوزاً في أرض الشام، مثل تلك الجنات والعيون والكنوز، فإن بني إسرائيل لم يرجعوا إلى أرض مصر بل عاشوا في سيناء فترة التيه ثم دخلوا بعدها بيت المقدس، وأما أرض مصر فقد ورثها بعد الفراعنة قوم آخرون، كما في قوله: ﴿ كَنَالِكُ وَأُورَثُنَهَا قُومًا ءَاخَرِينَ ﴾ [الدخان:28]، وهم من تبقى من سكان مصر ولم يخرجوا مع فرعون وجنوده، حيث ورثوا مُلك مصر<sup>(2)</sup>، وعاشوا في الجنات والعيون والمقام الكريم الذي كان فيه فرعون وقومه الذين هلك في البحر ولم يرجعوا إليه.

قـــال الله: ﴿ فَأَتَبِعُوهُم مُشْرِقِينَ ﴿ فَالْمَا تَرَءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ أَي: فلحق فرعون وجنوده ببني إسرائيل عند شروق الشمس (3)، وقيل: اتّجهوا للبحث عنهم شرقًا (4)، ولا تعارض بين القولين، فقد انطلق فرعون وجنوده لملاحقة موسى وقومه عند شروق الشمس، واتجهوا للبحث عنهم شرق مصر، فأدركهم فرعون وجنوده قريبًا من ساحل بحر القلزم، الذي يُسمى اليوم بالبحر الأحمر في أقصى الشمال منه، وهو يسمى اليوم بخليج السويس، ويفصل بين مصر وشبه جزيرة سيناء، ورأى كلُ جمْع منهما الآخر، جمْع بني إسرائيل الهاربين، وجمْعُ الفراعنة المطاردين لهم، قال بنو إسرائيل جمْع ألفراعنة المطاردين لهم، قال بنو إسرائيل



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 133).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (5/ 73).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 143).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 173).

<u>سُوُلُونُ</u> اللَّيْنَ عِلَا إِنْ اللَّيْنَ عِلَا إِنْ اللَّيْنِ عِلَا إِنْ اللَّيْنَ عِلَا إِنْ اللَّيْنَ عِلْ

لبعضهم: هذا فرعون وجنوده قد لحقوا بنا، وهذا البحر أمامنا ولا منقذ لنا منه ولا طاقة لنا بهم، وهذا من قِلة يقينهم بالله، فرد عليهم موسى الواثق بربه، بقوله: (كلا)، وهي كلمة ردع وزجر لإبطال ما سبق، والمعنى: لن يُدركونا، ولن يصلوا إلينا، فإن معي ربي بالتأييد والنصر، وسيدلني على طريق النجاة، وقد وعدني بذلك، وانظر الفرق بين قول موسى عَلَيْوالسَّلامُ: ﴿إِنَّ مَعِي رَبِي ﴾، وقول محمد محمد الله لابي بكر الصديق في الغار لما لحقه فتيان قريش: ﴿إِنَّ أَللهُ مَعَى مَنَا ﴾ [التوبة: 40]، فأفرد المعية وخصها بموسى دون من معه، وجمعها في حق محمد الله ومن معه، وفي ذلك إشارة إلى ضعف إيمان ويقين من مع موسى عَلَيْوالسَّلامُ، وقوة إيمان ويقين من مع محمد المناتية.

وقوله: ﴿ فَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرِ فَانفلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴿ الله الله وَلَا تَاخِير، فأوحى إليه أن يضرب بعصاه سطح البحر الذي أمامه، لتكون المعجزة متصلة بموسى ومتعلقة بفعله، ومعلومٌ أن ضرب العصا لا يفلق البحر إلا بما اقترن به من قدرة الله سبحانه، فضربه فانشق البحر وصار فيه اثنا عشر طريقاً على عدد أسباط بني إسرائيل، ووقف الماء ساكناً كالجبل العظيم (2)، وصار طريقهم في البحر يبساً كوجه الأرض، وصار بين كل طريق و آخر طاقات ينظر بعضهم إلى بعض (3)، فتأنسوا بذلك، وإنما فصل بينهم في الطرق لشدة اختلافهم فيما بينهم حين كانوا بمصر.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 58).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 333).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 144).

84 كاثف البيان في تفسير القرآن

## 

ثم ختم الله القصة بقوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكُثُرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ وَ وَلَا شك أَن نجاة موسى وقومه وهلاك فرعون وقومه بتلك الصفة آية وبرهان وحجة عظيمة على قدرة الله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى، وعلى أنه الإله الحق، وعلى صدق رسله وأنبيائه، وأن العاقبة الحسنة لهم، والنهاية السيئة لمن كذبهم وكفر بما جاءوا به، وما كان أكثر قوم فرعون بمؤمنين، لأن قلة قليلة آمنت ونجت من الهلاك وأكثرهم هلكوا بسبب كفرهم، فربك يا محمد هو العزيز الذي ينتقم من أعدائه فيهلكهم، وهو الرحيم بأوليائه فينجيهم وينصرهم على من ظلمهم.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - بيان أن سبب العلاقة بين أهل الباطل هي المصالح الدنيوية، بخلاف أهل الحق فإن سبب العلاقة بينهم المبادئ والعقائد.



- سُونُونُ الشِّنْعَ الْ
- 2 بيان ثقة موسى عَلَيْهِ السَّلامُ بربه، وأن الله ناصره ومعينه.
- 3 بيان قوة إيمان السحرة رغم حداثته، وثباتهم على الحق رغم تعذيب فرعون لهم.
- 4- بيان أن القلوب بيد الله يُصرفها كيف يشاء، فادعُ الله أن يرزقك قلباً مؤمناً.
  - 5 بيان أن الطغيان من أسباب زوال الملك.
- 6- بيان أن العاقبة للمتقين، وأن الله ينصر عباده وإن ابتلاهم في بداية الطريق.





﴿ وَأَثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ اللَّهِ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ اللَّهِ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنظَلُّ لَمَا عَكِفِينَ ٧٧ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ٧٧ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ٧٧ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنا كَذَلِك يَفْعَلُونَ ﴿ ﴿ فَأَن قَالَ أَفَرَءَ يَتُم مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ الْأَقَدَمُونَ 🖤 فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِيِّ إِلَّا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ 🖤 ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ 💜 وَٱلَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ الله عَلَيْ وَإِذَا مَرِضَمْتُ فَهُو يَشْفِينِ الله وَٱلَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ الله وَٱلَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَّتَى يَوْمَ ٱلدِّينِ ١٠٠ رَبِّ هَبْ لِي حُكَمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ١٠٠ وَٱجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْأَخِرِينَ ١٤٠ وَٱجْعَلْنِي مِن وَرَثَةِ جَنَّةِٱلنَّعِيمِ ١٥٠ وَٱغْفِر لِأَبِنَ إِنَّهُۥكَانَ مِنَ ٱلضَّآلِينَ ١٠٠ وَلَا تُخْرِفِ يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ 🐠 وَبُرِّزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْعَاوِينَ 🖤 وَقِيلَ لَهُمُّ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعَبْدُونَ 👣 مِن دُونِ ٱللَّهِ هَلْ يَنصُرُونَكُمُّ أَقَ يَنْكِيرُونَ الله فَكُبْكِبُواْفِيها هُمْ وَٱلْغَاوُن الله وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ الله قَالُواْ وَهُمْ فِيها يَغْنَصِمُونَ الله تَأَلَّهِ إِن كُنَّ لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ (٧) إِذْ نُسُوِيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ (١٠) وَمَاۤ أَضَلَنَاۤ إِلَّاٱلْمُجْرِمُونَ (١٠) فَمَا لَنَا مِن شَنِفِعِينَ ﴿ ۚ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴿ فَا فَلَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّ تُوْمِنِينَ اللهُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَرْبِيُ التَّحِيدُ اللهُ .

قول الله تعالى: ﴿ وَاتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَا تَعْبُدُونَ ﴿ ﴾ الخطاب لمحمد السَّالِيُّةُ بأن يقرأ ويقص على قومه خبر قصة إبراهيم مع قومه،



سِنُولَةُ الشِّيُحِلَّةِ السِّيَّةِ السِّيْحِ الْفَائِحِ الْفَائِحِ الْفَائِحِ الْفَائِحِ الْفَائِحِ الْفَائِح

حين قال لأبيه، واسمه آرز، وقيل: تارح، وغلب عليه اسم آزر لخدمته صنماً يقال له آزر<sup>(1)</sup>، وكان مشركا، ويعمل في تجارة الأصنام وبيعها لقومه، وكانوا يسكنون بابل في جنوب العراق<sup>(2)</sup>، والسؤال تهكمي، فإبراهيم يعرف ماذا يعبدون، وقدّم ذكر قصة إبراهيم على قصة نوح مع أنها بعدها في الزمن، لوجود شبه بين قريش وبين قوم إبراهيم من بعض الوجوه، وتشابه بين صفات إبراهيم على عَلَيْهِ السَّلَمُ وبين محمد عَلَيْهُما لم يدعوا على أقوامهم بالهلاك، بل صبرا عليهم، فلم يُعذبهم الله بعذاب استئصال في الدنيا.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (3/882).

<sup>(2)</sup> ينظر: صورة الأرض لابن حوقل: (1/ 244).

تقليداً لآبائنا وأجدادنا فقد رأيناهم يعبدونها، فعبدناها مثلهم، فرد عليهم إبراهيم بقوله: ﴿ قَالَ أَفْرَءَ يَتُمُ مَا كُنْتُم تَعْبُدُونَ ﴿ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللللللهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

وقوله: ﴿ ٱلنَّذِى خَلَقَنِى فَهُو يَهُدِينِ ﴿ ﴾ ، بدأ بوصف ربه الذي هو رب العالمين، فهو سبحانه خالق الخلق أجمعين وهاديهم إلى ما يصلح أحوالهم، وعبّر بفعل الخلق بالماضي؛ لأنه قد أتم خلقهم ونفخ فيهم الروح، وفي فعل الهداية عبّر بالمضارع؛ لأن الهداية مستمرة لا تنقطع، فكل لحظة ويوم يحتاج الخلق إلى توفيق وتسديد من الله سبحانه في كل شؤون حياتهم.

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ اللهِ ﴾، وعبّر فيهما بالمضارع؛ لأن الإطعام والسقي يحتاج إليهما باستمرار.

وقوله: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشُفِينِ ﴿ ﴾ ، وهذا من حسن أدب إبراهيم مع ربه، فنسب المرض إلى نفسه ولم ينسبه إلى الله تأدبًا مع الله، وهو خالق الخير وخالق الشر.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 319).

النَّيْنَ عَلَا النَّيْنَ عَلَا اللَّهِ عَلَى الْعَالِي اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللْعَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحْيِينِ ﴿ الله عَناها النوم والاستيقاظ منه، وحذف ياء والإحياء مستمرة، خاصة إذا أدخلنا في معناها النوم والاستيقاظ منه، وحذف ياء المتكلم من الأفعال تخفيفًا من أجل الفاصلة، حتى تنتهي الآيات كلها بالنون، فذكر إبراهيم ثمانية أفعال لله في الخلق، وهي: الخلق، والهداية، والإطعام، والسقي، والمرض، والشفاء، والإماتة، والإحياء، ليبيّن للمشركين أن آلهتهم المزعومة لا تفعل شيئًا من ذلك، لأنها جمادات لا تملك لنفسها شيئًا، ومع ذلك يعبدونها من دون الله!.

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِى ٓ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَّتِي يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴿ وَٱلَّذِى َ أَطْمَعُ أَن يَغْفِر لِي خَطِيَّتِي يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴿ وَالذِي أُرجوه وَ وَارغب إليه أَن يمحو ما وقع مني من بعض الصغائر؛ لأن الأنبياء معصومون من الكبائر (1)، وحدّد ذلك بيوم الدين، وهو يوم القيامة؛ لأن ثمرتها وأثرها يظهر في ذلك اليوم.

وقوله: ﴿ رَبِّ هَبُ لِي حُكَمًا وَٱلْحِقِّنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴿ مَبُ لِي حُكَمًا وَٱلْحِقِّنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴿ مَنْ اللهُ أَنْ يَستمر بإمداده بالعلم والفهم طيلة حياته، وأن يُلحِقه بالصالحين، وهم الرسل والأنبياء من قبله (2).

وقول ه: ﴿وَالْجَعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ وَالْجَعَلْنِ مِن وَرَثَهَ جَنَّ قِٱلنَّعِيمِ ﴿ اللَّهِ حَمَّ فِي طلبه هذا بين سعادة الدنيا وسعادة الآخرة، فسعادة الدنيا بأن يجعل له ذكراً حسناً وثناءً جميلاً في لسان من يأتي بعده إلى يوم القيامة، وسعادة الآخرة بأن



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 94).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 123).

يجعله من أهل الجنة الذين لا تنزع منهم إلى غيرهم، فإن وراثة الجنة للمؤمنين تحصل بسبب أن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ جعل لكل واحد من الجِن والإنس مقعداً في النار(1)، فإن آمن دخل وأخذ مقعده، وإن كفر ورث مقعده المؤمن، وقد ورد أن أهل النار تسعة وتسعون بالمائة وأهل الجنة واحد، كما الحديث: "يقول الله تعالى: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك، والخير في يديك، فيقول: أخرج بعث النار، قال: وما بعث النار؟، قال: من كل ألف تسع مائة وتسعة وتسعين، فعنده يشيب الصغير، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى وما هم بسكارى، ولكن عذاب الله شديد، قالوا: يا رسول الله، وأيّنا ذلك الواحد؟ قال: أبشروا، فإن منكم رجلاً ومن يأجوج ومأجوج ألفاً"(2)، فكل واحد من أهل الجنة سيرث تسعة وتسعين مقعداً من مقاعد أهل النار، إضافة إلى مقعده.!

وقوله: ﴿ وَاعْفِرْ لِأَبِى إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِينَ ﴿ اللَّهِ عَانَ أَبُوه مشركًا، فوعده بأن يستغفر له رجاء إسلامه، فلما مات مشركًا ويأس من إيمانه، تبرأ منه وقطع الاستغفار له، كما في قوله: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَ إَيَّاهُ فَلَمَّا نَبَيَّنَ لَهُ وَأَنَّهُ وَكُولٌ لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ ﴾ [التوبة: 114].

وقوله: ﴿ وَلَا تُخْرِنِي يَوْمَ يُبُعَثُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ، وطلب من ربه أن يجيره من الخزي ولا يفضحه يوم القيامة حين يبعث الخلائق من أولهم إلى آخرهم، وقد جاء في الحديث: "يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة، وعلى وجه آزر قترة وغبرة، فيقول له



<sup>(1)</sup> ينظر: صحيح البخاري: (6/ 170)، برقم: (4945).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 138)، برقم: (3348).

91 <u>سُوُنَةُ الشَّنِعَ الْ</u> السِّنِيَّةِ السِّنِيِّةِ السِّنِيِيِّةِ السِّنِيِّةِ السِّ

إبراهيم: ألم أقل لك لا تعصني، فيقول أبوه: فاليوم لا أعصيك، فيقول إبراهيم: يا رب إنك وعدتني أن لا تخزيني يوم يبعثون، فأي خزي أخزى من أبي الأبعد؟، فيقول الله تعالى: "إني حرمت الجنة على الكافرين، ثم يقال: يا إبراهيم، ما تحت رجليك؟، فينظر، فإذا هو بذيخ متلطخ، فيؤخذ بقوائمه فيلقى في النار"(1)، والذيخ ذكر الضبع الكثير الشعر(2) المتلوث بالدم، فأري إبراهيم أباه على غير هيئته ومنظره ليسارع إلى التبرؤ منه، ثم رمي به إلى النار دون أن يعلم من حوله أنه أبو إبراهيم، حتى لا يخزى الله إبراهيم بأبيه استجابة لدعوته هذه.

وقوله: ﴿ وَوَله اللّهِ مَالُ وَلا البنون للوقاية من عذاب الله مهما كان عددهم، ولا ينفع يومٌ لا ينفع فيه المال ولا البنون للوقاية من عذاب الله مهما كان عددهم، ولا ينفع إلا الإيمان والعمل الصالح، وهل الاستثناء مُنقطع أم متصل؟ محتمل هذا وهذا، فإن جعلته منقطعاً؛ فيكون المعنى: لكن من أتى الله بقلب سليم هو الذي ينتفع بسلامة قلبه، وإن جعلته متصلاً؛ فيكون المستثنى منه معنى المال والبنين، وهو الغنى، والمعنى: يوم لا ينفع غنى إلا غنى من أتى الله بقلب سليم (3)، والقلب السليم هو القلب السالم من الشرك والشكوك والنفاق وسيء الأخلاق.

وقوله: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴿ وَبُرِّزَتِ ٱلْجَعِيمُ لِلْعَاوِينَ ﴿ وَقُرِّبِتِ الجنةِ للمتقين، وهم الخُلَّص من المؤمنين فلا يتجشمون مشقة الذهاب إليها،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 139)، برقم: (3350).

<sup>(2)</sup> ينظر: الصحاح تاج اللغة: (1/124).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 320).

وأُظهرت النار للكفار المستحقين لدخولها، وكشف الغطاء عنها، وفي الحديث: "يؤتى بجهنم يومئذ لها سبعون ألف زمام، في كل زمام سبعون ألف ملك يجرّونها"(1)، فتظهر لهم وتكون واضحة أمام أعينهم، والغاوي في الأصل هو الذي ضل الطريق، والمقصود به هنا صاحب الرأي الفاسد، وهم الكفار كانوا أصحاب رأي وعقيدة وتصورات فاسدة في الدنيا، وهي التي أضلتهم عن طريق التوحيد والاستقامة.

وقوله: ﴿ وَقِيلَ لَهُمُّ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ اللهِ مَلْ يَصُرُونَكُمُ أَوْ يَننَصِرُونَ ﴿ اللهِ م وتقول الملائكة للكفار: أين الأصنام والأوثان والكواكب وغيرها، التي كنتم تعبدونها من دون الله؟!، هل هذه الأصنام والأوثان تنجيكم اليوم من عذاب الله، أو تنجي نفسها من العذاب؟! والاستفهام توبيخي تهكمي بهم.

وقوله: ﴿ فَكُبُرِكُوا فِيها هُمُ وَالْغَاوُرنَ ﴿ وَ وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ﴿ الْكِبِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ فَي النار من الفعل الكَبَّ اللهِ وهو إلقاؤهم على وجوههم وتنكيسهم على رؤوسهم في جهنم، مرة بعد مرة (2)، وهو إلقاؤهم على وجوههم وتنكيسهم على رؤوسهم في جهنم، والمعنى: فتلقى في النار كل الأصنام والأوثان مع عبادها من الكفار، وذرية إبليس وكل من لحق به وتجند في طاعته من الجن والإنس، فالجميع يُكبون ويُلقون على وجوههم في جهنم مرة بعد أخرى، والعياذ بالله، وفائدة إيقاع الأصنام في النار مع أنها لا تفقه ولا تحس؛ لأن رؤيتهم لأصنامهم وحضورها معهم في العذاب هو



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2184)، برقم: (2842).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1303).

احتقار لها، وأقوى شاهد على أنها لا تملك شيئًا لهم ولا لأنفسها(1).

وقوله: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ﴿ ثَا تَاللّهِ إِن كُنّا لَفِي صَلّالِ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسُوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنْ أَلْعَلَمِينَ ﴿ إِنْ أَلْقُوا جَمِيعاً فِي الجحيم مع معبوداتهم، خاصم العباد الشياطين والمعبودين، وكانت رؤيتهم لها سبب للخصومة بينهم، وأقسم العباد بالله أنهم كانوا في الدنيا في ضلال واضح حين جعلوا هذه الأصنام مساوين لله رب العالمين المستحق للعبادة وحده، وفي قولهم هذا تعجب من حالهم آنذاك وتسفيه منهم لأنفسهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 153).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 124).

المؤمنين بالله وما جاءت به رسله، وهم كاذبون في ذلك، كما قال عنهم: ﴿وَلَوْ رَدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ [الأنعام: 28].

ثم ختمت هذه القصة بقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةُ وَمَاكَانَا كُثُرُهُم مُّؤَمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ وَيَكَ لَا يَهُ وَمَاكَانَا كُثُرُهُم مُّؤَمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ وَيَكَ لَا يَعْرِيرُ النَّهِ عَلَى هَوْ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴿ أَي: فيما ذكر من قصة إبراهيم وقومه حجة وبرهان على وجوب الإيمان بالله، ولكن أكثر الناس لا يؤمن بالله لعدم استفادتهم من البراهين والحجج الدالة على ذلك، وذيّل الآية بذكر عزته التي قهر بها الكفار وعذبهم، وبذكر رحمته التي نجى بها المؤمنين وأدخلهم الجنة.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 خطر التقليد الأعمى، وخاصة في باب العقائد والتصورات، فإنه سبب من أسباب الضلال.
  - 2 فضل الرجاء في الله والطمع في رحمته وفضله.
- 3- أهمية سلامة القلب من الشرك والشكوك والحسد والبغضاء وسائر الأمراض، فهذا القلب الذي ينفع صاحبه في الدنيا فيعيش سعيداً منشرح الصدر، وفي الآخرة يكون من أهل الجنة.
- 4- بيان أن أهل النار يختصمون فيما بينهم عند دخولها، وكلٌ منهم يتهم الآخر بإضلاله.
- 5 بيان الفرق بين صداقة المؤمن وصداقة الكافر، فصداقة المؤمن تستمر، وصداقة الكافر تنقطع.



سُورَةُ الشُّنْجَاءُ

9 5

# تفسير المقطع الخامس من سورة الشعراء

﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠٠ إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا نَنْقُونَ ١٠٠٠ إِنِّ لَكُمُ رَسُولٌ أَمِينُ ١٠٠٠ فَأَتَقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ١٠٠٠ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ لِإِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ١٠٠٠ فَأَتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ١٠٠٠ ﴿ قَالُواْ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْدَلُونَ ١٠٠٠ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١١٠٠ إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ ﴿ ١١٠ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ١١٠ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ ١٥٠ قَالُواْ لَبِن لَّمْ تَنتَهِ يَننُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ١٠٠ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ ١١٠ فَأَفْنَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجِّنِي وَمَن مَّعِيَ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ. فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ اللَّهُ أَغَرَفْنَا بَعْدُ ٱلْبَاقِينَ اللهُ إِنَّا فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُّؤْمِنِينَ اللهُ وَإِنَّا رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ اللهُ كَذَّبَتْ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠٠ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَنَّقُونَ ١٠٠٠ إِنِّي لَكُوْ رَسُولٌ أَمِينٌ ١٠٠٠ فَأَنَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ١٠٠٠ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ لِنَ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللَّهِ أَتَبَنُونَ بِكُلّ رِيعٍ ءَايَةَ تَعَبَثُونَ اللهُ وَتَتَّخِذُونَ مَصَىانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَلُدُونَ ١٠٠٠ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ١٠٠٠ فَأَتَقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ الله وَاتَقُواْ ٱلَّذِي ٓ أَمَدُّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ الله الْمَدَّكُم بِأَنْعُامِ وَبَنِينَ الله وَجَنَّاتِ وَعُيُونٍ الله إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١٠٠٠) قَالُواْ سَوَآةً عَلَيْنَا ٓ أَوَعَظْتَ أَمْرَلَهُ تَكُن مِّن ٱلْوَعِظِينَ (١٠٠٠) إِنْ هَنَآ إِلَّا خُلُقُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ ﴿ فَا فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكْنَاهُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِكَ ۖ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَإِنَّارَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ ﴾.

قول الله تعالى: ﴿كُذَّابُتُ قُومُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠٠ ﴾، يخبر الله تعالى عن قوم نوح



عَلَيْهِ السَّلَامُ أنهم كذبوا المرسلين، وهم كذبوا رسولاً واحداً، وهو نوح عَلَيْهِ السَّلامُ، ومن كذّب رسولاً واحداً فقد كذّب بجميع الرسل؛ لأن كل رسول يأمر بتصديق جميع الرسل (1)، كما قال: ﴿لاَنْفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ۽ ﴾[البقرة: 285]، وقوم نوح من حيث الترتيب الزمني كانوا بعد آدم عَلَيْهِ السَّلامُ، وقد مكث الناس على التوحيد بعده عشرة قرون (2)، يعني ألف سنة، ثم انحرفوا فأرسل الله إليهم نوحاً عَلَيْهِ السَّلامُ.

وقوله: ﴿ إِذْقَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا نَنْقُونَ ﴿ وَاذَكِرِ يَا محمد لقومك قصة نوح مع قومه حين قال لهم أخوهم نوح، والأخوة هنا هي أُخوة النسب، فهو منهم (٤)، فمن حكمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن يُرسل كل نبي من قومه ليكون معروفاً لهم، و"ألا" تحتمل أن تكون للاستفهام الإنكاري، ويحتمل أن تكون للتحضيض (٤)، وقد صدر منه هذا القول لهم بعد أن دعاهم إلى الإيمان وكرر دعوته لهم بذلك، ورآهم مصرين على الكفر، فعلى الاحتمال الأول؛ فالمعنى: ما الذي يمنعكم من ما يغضب الله من الشرك والكفر بعد أن اتضح لكم بطلان ذلك، وعلى الاحتمال الأال عبادة غيرة؟!.

وقوله: ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينُ ﴿ إِنَّ فَأَتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ أَي: فقد بعثني الله



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/88).

<sup>(2)</sup> ينظر الحديث في صحيح ابن حبان: (14/ 69)، برقم: (6190).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/88).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 158).

النُّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلْ

تعالى وأرسلني إليكم وأنا مُتَّصفٌ بالأمانة، واتِّصاف الرسول بالأمانة مهمٌ جداً؛ لأنه مُبلّغ عن ربه لا يخون في البلاغ، فلا يُنقص منه، ولا يزيد عليه، فآمنوا بي واتركوا ما يُبعدكم عن الله من الشرك والمعاصي، وأطيعوني فيما أمرتكم به من الإيمان والأعمال الصالحة.

وقول ه. ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ الْإِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَا أَلْكَ عُوالِكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرًا على دعوتي لكم إلى الإيمان، فأنا أدعوكم وأطيعُونِ ﴿ فَ وَلا أطلب منكم أجراً على دعوتي لكم إلى الإيمان، فأنا أدعوكم إلى الله بدون مقابل، وأحتسب أجري عند الله، فهو الذي يثيبني على إبلاغ دعوته إلى الناس، وكرر أمرهم بالتقوى لله والطاعة له فيما يأمرهم به، وهذا التكرار بسبب أن نوحاً مكث فيهم وقتاً طويلاً، وهو ألف سنة إلا خمسين عاماً، وهو يدعوهم ويُرشدهم ويذكرهم بين الحين والآخر.

وقول ه : ﴿ قَالُوا اَنْوُمِنُ لَكَ وَاتّبَعَكَ الْأَرْدَلُونَ ﴿ اللّهِ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فكان رد كبراء قومه عليه: كيف نُؤمن لك وكلُ أتباعك من الناس البُسطاء والفقراء، وأصحاب المهن الرذلة، وهؤلاء في نظرنا أراذل وضُعفاء وليسوا من ذوي المكانة، والاستفهام إنكاري، وهذه شبهة المُتكبرين الذين يريدون دينا خاصا بهم، بعيداً عن دين الفقراء والضعفاء، وتجاهلوا أن دين الله للناس أجمعين، لا فرق فيه بين الغني والفقير، والضعيف والقوي، وكون الضعفاء والفقراء يسبقون الكبراء والأغنياء إلى الإيمان به، فهذا مِنةٌ من الله عليهم وفضل؛ لأنهم بعيدون عن الكِبر والطغيان الذي يمنع صاحبه من الإيمان، فرد نوح عَلَيْهِ السَّلَمُ على شبهتم بقوله: إني لا



أعلم تفاصيل الناس وأحوالهم وأعمالهم قبل الإيمان، فهذا الأمر يعود إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، فهو الذي خلقهم وقسم الأرزاق والأحوال بينهم، وهو الذي يحاسبهم على ذلك، فلست وكيلاً عليهم، ولا أهتم بتحصيل علم ما كانوا يعملونه قبل إيمانهم، والتعبير بلفظ: "لو تشعرون" فيه تجهيل لهم وإرغام لغرورهم الباطل، والمعنى: لو تفكرتم قليلاً بقولكم هذا لاتضح لكم بأنه باطل،

ودل على أنكم تتكلمون عن هوى ولا تشعرون بأمانة الكلمة.!!

وقوله: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ الله وهذا يدل على أنهم طلبوا منه أن يطردهم مثلما طلبت قريش من محمد المريق أن يطرد ضعفاء المسلمين حتى يُؤمنوا به، فرد عليهم بأنه لا يمكن أن يطرد المؤمنين الضعفاء من مجلسه ولا يمنعهم من الدخول في دينه، فهو مرسلٌ لهداية كل الناس، ومهمته هي البلاغ المبين وإنذار الناس أجمعين، فمن قبل النذارة وآمن فهذا الذي وفقه الله، ومن رفض وأعرض عن الإيمان فقد حرم نفسه الخير في الدنيا والآخرة.!

وقوله: ﴿ قَالُواْ لَمِن لَّمْ تَنتَهِ يَكُنُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴿ الله فلما أعياهم وأفحمهم نوح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ بقوة الحجة، انتقلوا إلى سلاح المبطلين، وهو استخدام البطش والأذى، فهددوه إن لم ينته عن دعوتهم ويسكت عن وعظهم وإرشادهم ليصبحن في عداد المرجومين عندهم، ومعنى الرجم فيه قولان(١)، الأول: الكلام القبيح، والثاني: الرجم بالحجارة حتى الموت، ولا تعارض هنا بين المعنيين، فيمكن أن يستخدموهما معاً في حق نوح عَلَيْهِ ٱلسَّلَمُ.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 179).

النُّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

وقول هـ : ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِى كَذَّبُونِ ﴿ اللهِ فَالْفَخَ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتَحًا وَكِجِّنِي وَمَن مَعِي مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَي اللهِ فَاللهِ فَا للهُ فَاللهِ فَاللهِ فَا للهُ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا للهُ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَاللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا اللهِ فَا ال

وقول ه: ﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَمَن مَّعَهُ وَ الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ اللهُ مُمَّ أَغُرَفَنَا بَعَدُ الْبَاقِينَ ﴿ الله فاستجاب الله دعاءه، ونجاه ومن معه من المؤمنين في السفينة المملوءة بالناس والدواب والمتاع، التي أمره الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن يصنعها ثم يحمل فيها المؤمنين من قومه، وزوج من كل صنف من أصناف الحيوان؛ لكي تبقى أصولها ولا تنقرض بالطوفان، ففعل، وأغرق الله كل من لم يركب في السفينة من إنسان وحيوانٍ وانتهت حياتهم جميعاً.

ثم ختم القصة بقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُّوَّمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَالْكَالَةَ وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُّوَّمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَالْعَالَةُ وَمِا لَكُ قُوم نُوح بسبب تكذيبهم بالطوفان ونجاة نوح عَلَيْهِ السّلامُ ومن معه من المؤمنين بواسطة السفينة، حجة وبرهان لمن يُريد العظة والعبرة، وما أكثر قوم نوح أو أكثر أهل الأرض بمؤمنين، لغفلتهم عن تدبر تلك الآيات، وذيّل الآية بذكر اسمه العزيز؛ لبيان قهره للكفر وأهله وإهلاكهم، واسمه الرحيم؛ لبيان رحمته ولطفه بالمؤمنين ونجاتهم.



ثم قال سبحانه: ﴿ كُذَّبَتْ عَادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَالَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللَّهِ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَا وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللَّهِ اللَّهُ عَالَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللَّهِ عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ آَا اللّهُ عَالَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللَّهِ عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ آَا اللَّهُ عَالَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ آَالُهُ عَادُ هم قوم هود، وكانوا يسكنون الأحقاف في جنوب الجزيرة، وهي سلسلة صحاري مُتعرجة ممتدة في الربع الخالي بين عُمان والسعودية والإمارات واليمن، ولذلك سُميت بالأحقاف، وهو الشيء المُتعرج، وهود على عَلَيْهِ السّلامُ أخوهم من النسب، وباقي الآيات تم تفسيرها في قصة نوح قبله.

وقوله: ﴿ أَتَبَنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ ءَايَةً نَعَبَثُونَ ﴿ الاستفهام إنكاري، والريع المكان المرتفع من الأرض (1)، والمعنى: إنكم بسبب كثرة أموالكم وقوتكم صرتم تبنون مباني ضخمة على فِجاج الطرق والأماكن المرتفعة، وبناؤكم لها عبث ولا فائدة منها للناس، بل صارت مأوى للفُساق الذي يتجمعون فيها لشرب الخمر والسخرية والإيذاء لمن يمر بها، وفيه إشارة إلى أن الأمة في حال انحطاطها تعبث بالمال وتصرفه فيما يفسد المجتمع، وتحوّل وسائل الإصلاح إلى وسائل للفساد واللهو.

وقوله: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمُ تَخَلُدُونَ ﴿ المصانع جمع مصنع وهو ما أتقن صنعه من المباني ونحوها، وقد اختُلف في تفسيرها على أقوال (2)، فقيل: هي البِرك وصهاريج الماء العظيمة، وقيل القصور المشيدة، وقيل الحصون المانعة، ولا تعارض بين هذه المعاني كلها، فقد كانوا يفعلونها كلها، ظناً منهم



<sup>(1)</sup> معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 96).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 95).

الْمُؤْكُونُ الْمُنْاعِلَا اللَّهُ عَلَا عُلَا عُلَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عُلَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عُلَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عُلِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّلِي عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَ

أن هذه المباني العظيمة تمنعهم من قدر الله وعدم الهلاك، فأنكر عليهم رسولهم الإسراف في الإنفاق على البناء كأنهم لن يموتوا، ووعظهم بترك التوغل في الترف والتعاظم في المباني فالدنيا وأهلها إلى زوال.!

وقوله: ﴿وَإِذَا بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَبَارِينَ ﴿ ثَنَا ﴾ ، ثم وعظهم بترك الشدة على الخلق في العقوبة ، والبطش: الضرب عند الغضب بسوط أو سيف ، وجبارين: حال من البطش، والجبار: الشديد في غير الحق، والمعنى: إذا بطشتم كان بطشكم في حالة التجبر، وهو الإفراط في الأذى (1) والظلم للآخرين، وإنما أنكر عليهم ذلك لأنه ظلم، وأما في الحق؛ فالبطش بالسوط والسيف جائز (2).

وقوله: ﴿ فَأَتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللّهِ وَاتَقُوا اللّهِ وَاللّهِ وَكُرِرِ الأَمْرِ بِالتّقوى فِي الآيتين، وعلّق الأولى بالذات المقدسة للإشارة إلى استحقاقه التقوى لذاته، وعلّق الثانية بالاسم الموصول بصلته الدالة على إنعامه للإشارة إلى استحقاقه التقوى لاستحقاقه الشكر على ما أنعم به وعليهم من النعم التي يعرفونها ويتمتعون به، ثم ذكر لهم بعض هذه النعم، فذكر نعم تسخير الأنعام لهم وما فيها من منفعة كبيرة لهم، وهي الإبل والأبقار والأغنام والشياه، ومنها أقواتهم ولباسهم وعليها أسفارهم، ونعمة البنين وهم الأولاد ذكوراً



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 168).

<sup>(2)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 96).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 169).

وإناثاً، وبها أنسهم وعونهم على أسباب الحياة وبقاء ذكرهم بعدهم، ونعمة الجنات وهي البساتين، والعيون وهي المياه المستمرة التي لا تنقطع، وبها رفاهية حالهم واتساع رزقهم وعيش أنعامهم...

ثم قال: ﴿إِنِّ آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ اللهِ مَا خَتَم وعظه لهم بخشيته عليهم إن استمروا على الكفر والإعراض عن الإيمان، وقد منحهم الله هذه النعم العظيمة، أن يُنزل الله بهم عذابًا عظيمًا بما يحصل فيه من الأهوال عقوبة لكفرهم وإعراضهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق: (19/ 170).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 129).

النَّنُ عَلَا النَّنُ عَلَا النَّنِ عَلَا النَّانِ عَلَا النَّانِ عَلَا النَّانِ عَلَا النَّنِ عَلَا النَّانِ عَلَيْ اللَّهِ النَّانِ عَلَيْ النَّانِ عَلَيْ اللَّهِ النَّانِ عَلَيْ اللَّهِ النَّذِي عَلَيْ اللَّهِ النَّذِي عَلَيْ اللَّهِ النَّذِي عَلَيْ اللَّهِ النَّذِي عَلَيْ اللَّهِ الْعَلَيْ عَلَيْكِ اللَّهِ اللَّهِ اللْعَلِيْعِ اللَّهِ الْعَلَيْعِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَيْعِ اللَّذِي الْمُلْكِلِيلُولِي اللَّلْمِ اللَّهِ الْمُعَلِي اللَّهِ الْمُعَلِي الْمُلْكِلِيلِي اللَّهِ الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي اللِيلِيلِي اللَّهِ الْمُلْكِلِيلِي اللِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي اللْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْمِلْلِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْلِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمِلْمُ الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِيِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْمِيلِي الْمُلْم

أن يتعظ بحالهم، وما كان أكثر اتباع الأنبياء بمؤمنين، وإن ربك لهو العزيز القاهر المهلك للمكذبين، الرحيم بعباده المؤمنين.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان مجانية الدعوة إلى الله عند جميع الرسل، ويجب أن يقتدي ويتأسى بهم الدعاة إلى الله، فلا يطلبون من الناس أجراً على دعوتهم، بل ينتظروا أجرهم من الله رب العالمين.
- 2 بيان فضل السبق إلى الإيمان بالله، وأنه منّة من الله لا علاقة لها بقوة الشخص وضعفه.
  - 3 بيان حرص الأنبياء والرسل على هداية قومهم وشفقتهم عليهم.
- 4- بيان سنّة الله في إمهال الظالمين المكذبين، وسنته في هلاكهم ونجاة المؤمنين.





﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوهُمْ صَلِيحٌ أَلَا نَنَّقُونَ ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ المُن فَأَتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ النَّ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ لِذَا جْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ (100) أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا ءَامِنِينَ اللهُ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ اللهُ وَزُرُوعٍ وَنَخْلِ طَلْعُهَا هَضِيمُ الملهُ وَتَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَنرِهِينَ ﴿ فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَلَا تُطِيعُواْ أَمْرَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ١٠٠٠ قَالُوٓ أَإِنَّمآ أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ١٠٠٠ مَاۤ أَنتَ إِلَّا بَشَرُ مِثْلُنَا فَأْتِ بِّ اَيَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِ قِينَ السَّلِدِ قِينَ اللَّهُ اللهِ عَلَى هَلُومِ اللهِ عَلَوْمِ اللهُ وَلا تَمَسُّوهَابِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمٍ (٥٠) فَعَقَرُوهَا فَأَصَبَحُواْ نَدِمِينَ (١٠٠٠) فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ " إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ۗ وَمَا كَانَ أَكَ ثَرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ١٥٠ كَذَبَّتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا نَنْقُونَ ١١٠ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ١١٠ فَأَنْقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ الله وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الله أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْمَكَمِينَ ﴿١٠٥ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنْ أَزْوَحِكُم ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴿١١٠ قَالُواْ لَيِن لَّمْ تَنتَهِ يَنْلُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴿ اللَّهِ عَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴿ اللَّهِ مَرَبِّ بَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّ فَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُۥ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴿ ﴾ ثُمَّ دَمَّرْنَا ٱلْأَخْرِينَ ﴿ ﴾ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرَّأٌ فَسَاءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَدِينَ ﴿ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيةً وَمَا كَانَأَ كُثُرُهُمْ ثُوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو ٱلْعَرِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴿ وَاللَّهِ مَا كَانَأَ كُثُرُهُمْ ثُوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو ٱلْعَرِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴿ وَهِ اللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلّا

قول الله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ ثَمُودُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ الْهَالَمُ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا نَنَّقُونَ ﴿ إِنَّ إِنِّي إِنِّي إِنَّ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهُ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ



النَّنُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

الْعَلَمِينَ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ مَعْ قوم صالح، وكانوا يسكنون في جزيرة العرب ما بين المدينة النبوية وتبوك، وتُسمى الآن بمدائن صالح قريباً من مدينة العُلا في السعودية، وصالح عَلَيْهِ السَّلَامُ أخوهم في النسب، وقد حثهم على الإيمان بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى والبُعد عما يُغضب الله، وقال لهم ما قاله نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ لقومه، وقد سبق تفسره.

وقول ه: ﴿ أَتُمْرَكُونَ فِي مَا هَهُ مَا آعِبِلِ بَيُوتًا فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ اللهِ عَليهم، طَلَعُهَا هَضِيمُ ﴿ اللهِ عَليهم، والله عليهم، والاستفهام إنكاري، والمعنى: أتُتركوا فيما أنتم فيه في بلدكم من النعم مستقرين آمنين من الخوف والعذاب والزوال والموت؟!، تعيشون بين حدائق وبساتين مثمرة، وعيون من المياه جارية، وزروع كثيرة متنوعة، ونخل ثمرها ناضج لين لطيف (١)، وخص النخل بالذكر مع أنه مما تشمله الجنات؛ لبيان جودة ثمرته، وتنحتون من الجبال بيوتًا ماهرين في نحتها بحيث تصير بالنحت كأنها مبنية، لأن فارهين مشتق من الفراهة وهي الحذق والكياسة (٤)، ويحتمل أن تكون فارهين بمعنى أشرين بطرين، والفاره الأشر النشيط البطر (٤) بالنعمة، ولا مانع من ثبوت المعنيين بحقهم، فقد كانوا ماهرين في النحت، وأشرين بطرين بنعم الله عليهم!، وما زالت بقايا مدائن صالح موجودة إلى اليوم، وهي عبارة عن



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 105).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 176).

<sup>(3)</sup> ينظر: المحكم والمحيط الأعظم: (4/ 307).

غرف وبيوت منحوتة في داخل الجبال الصلبة، وهذا يدل على قوتهم وشدتهم وخبرتهم.!

وقول من الله وألَّ الله وألم وألم والله والمعون والله وطاعة رسوله، ونهاهم عن الأرض والم يُونِين والله وطاعة رسوله، ونهاهم عن المرض والم والمعاصي طاعة مجموعة من كُبراء القوم الذي تجاوزوا الحد في الكفر والمعاصي والمنكرات، وهمهم الأكبر نشر الفساد في الأرض ومحاربة المصلحين، وأعظم فساد هو الشرك بالله والدعوة إليه ومحاربة التوحيد، ووصفهم بأنهم الأي شيء صالح يرونه في عملهم أدنى صلاح، بل أعمالهم كلها فساد وإفساد الأي شيء صالح يرونه في المجتمع.

وقوله: ﴿ قَالُوٓا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحّرِينَ ﴿ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرُ مِّشْلُنَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصّلِاقِينَ ﴿ فَالْهَ اللّهِ مِلْ مسحور قد مِنَ ٱلصّبِ بالسُّحر مرة بعد مرة (1) حتى تمكّن منه، وأنه ليس رسولاً من الله إليهم؛ أصيب بالسُّحر مرة بعد مرة (1) حتى تمكّن منه، وأنه ليس رسولاً من الله إليهم؛ لأنه بشر مثلهم في البشرية ويأكل ويشرب مثلهم، وهذه شبهة كل أقوام الرسل، فقد كانوا يزعمون أن الرسل لا تكون إلا من الملائكة، ثم طلبوا من صالح معجزة وبينة تثبت أنه رسول من الله إليهم إن كان صادقاً في دعواه.

وقوله: ﴿ قَالَهَا ذِهِ - نَاقَةُ لَمَّا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا دِسُوَءٍ فَيَأْخُذَكُمُ عَلُومِ مَعْلُومِ عَظِيمٍ وَالله تعالى لطلبه عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ وَالله تعالى لطلبه وأعطاه الناقة معجزة له، وقد جاء في حديث أبي الطفيل واثلة بن عامر، قال:



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 97).

اللَّذِيُ عَلَا اللَّذِي عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَل

قالت ثمود لصالح: ائتنا بآية إن كنت من الصادقين، قال: اخرجوا، فخرجوا إلى هضبة من الأرض، فإذا هي تمخض كما تمخض الحامل، ثم إنها انفرجت فخرجت الناقة من وسطها، فقال لهم صالح: هذه ناقة الله لكم آية"(1)، فعلى هذا المعنى تكون المعجزة في كيفية وجودها، ويُمكن أن تكون ناقة من ضمن النياق التي خلقها الله، اختارها لهم نبيهم صالح، والمعجزة فيها بما اختصت به من صفات، وأنها تأتي بلبن يكفي القبيلة كلها مع كثرتهم، وهذا لا يكون في ناقة عادية، والشَّرب الحظ من الماء (2)، أي: لها نصيب من الماء، ولكم نصيب منه معلوم (3)، فجعل لها موعداً تشرب فيه من العين وجعل لهم موعداً يشربون فيه من العين، فتشرب هي يوماً، وهم يشربون يوماً، فإذا شربت من الماء لم يشربوا منه ويسقون ذلك اليوم من لبنها، ونهاهم عن أذيتها أو الاعتداء عليها أو يعترض المعجزة بالتكذيب أو الأذية يُعاقب على ذلك.

وقوله: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَدِمِينَ ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكُ مُكُوالُهُ وَالْعَزِيزُ ٱللَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا



<sup>(1)</sup> تفسير ابن أبي حاتم: (9/ 2804)، برقم: (15867)، وإسناده صحيح موقوف عليه.

<sup>(2)</sup> معاني القرآن للفراء: (2/282).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 130).

<sup>(4)</sup> ينظر: المصباح المنير: (ص: 218).

1 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

عقرها هو قُدار ابنُ سالف<sup>(1)</sup>، وهو الأشقى، ويُسمى أُحيمر ثمود، وكان نشيطًا ذكيًا، فلم يذهب لقتلها إلا بعد أن شاورهم وأقروه على ذلك، ولذلك نسب الله الفعل إليهم جميعًا، فأصبحوا نادمين ندم خوف عند معاينة العذاب وظهور آثاره عليهم، وعند ذلك لا ينفع الندم<sup>(2)</sup>، فنزل بهم عذاب الصيحة والرجفة، فزلزلت الأرض بهم زلزالاً شديداً، وصاح بهم جبريل صيحة تقطعت منها قلوبُهم، فسقطوا على ركبهم وماتوا في ديارهم، كما قال: ﴿فَأَصَبَحُوا فِي دِينرِهِمُ جَثِمِينَ ﴾ [هود: 67]، وفي هلاك قوم صالح حجة وبرهان لمن تأمل فيها، وما كان أكثر أقوام الرسل بمؤمنين، وربك هو العزيز في قهر الكفار، والرحيم في إنجاء المؤمنين.

ثم قال: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَالَ اللّهُ الْحُوهُمْ لُوطٌ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ آَالْ اللّهُ وَكُمّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهِ اللّهِ اللهِ واللهِ واللهُ واللهُ اللهِ اللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهُ واللهِ واللهُ واللهِ واللهِ واللهِ واللهُ وال



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (8 / 225).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 130).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (17 / 178).

رِينَ السِّنُ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ مِنْ مُؤَلِّذُ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّنِ عَلَيْ السِّ

وقوله: ﴿أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ١٠٠٠ وَيَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنْ أَزْوَلِعِكُم م بَلْ أَنتُمْ قُومٌ عَادُون إلله من منه بدأ ينكر عليهم أفعالهم القبيحة التي كانوا يفعلونها مع الكفر والشرك بالله، وهي فعلهم الفاحشة بالذكور، وهي من أعظم القبائح التي وقع فيها قوم لوط، وأُطلق عليها بعد ذلك في الفقه فاحشة اللواط نسبة إلى قوم لوط، وبسبب هذه الفاحشة ظُلم اسم نبي الله لوط عَلَيْهِ السَّلام، فتُرك التسمي به، حتى أن كتب تراجم الرجال والتاريخ الإسلامي تكاد تكون خالية من هذا الاسم، وقوم لوط قوم انتكست فطرتهم وفعلوا ما لم تفعله الحيوانات، فقد خلق الله تعالى ذكراً وأنثى في سائر المخلوقات ليتم بينهما التناكح والتناسل، فانتكست فطرة قوم لوط فنكحوا الذكور واحجموا عن نكاح الإناث، و"مِن" في الآية لها معنيان(1)، الأول: أنها بيانية، أي: تنكحون الذُكران من الناس، والثاني: فصلية (2)، أي: أنكم انفصلتم بهذا الفعل عن سائر العوالم، فلا يوجد فرد من عالَم المخلوقات ينكح ذكراً مثله، حتى الكلاب والحمير.! والمعنى الثاني أليق بهم لقبح فعلهم ومخالفتهم للفطرة، فقد تركوا ما خلقه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لهم من نكاح جنس النساء إلى نكاح الذكور، وما أحله لهم من الاستمتاع بالعضو المباح من النساء وهو القبل إلى نكاحهن في الدبر، وفيه إشارة إلى أنهم كانوا يمارسون الفاحشة مع زوجاتهم(3)، وفي ذلك تنبيه على أن هذا الفعل الفظيع مخالف للفطرة لا يقع من الحيوان، فضلاً عن الإنسان،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير أبي السعود: (6/ 260).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 179).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازى: (24/ 526).

110 طائف البيان في تفسير القرآن

فتجاوزا بفعلهم هذا حدود الشهوة وفاقوا في القبح غيرهم من المخلوقات.

وقوله: ﴿قَالُواْ لَإِن لَّمْ تَنتَهِ يَكُوطُ لَتَكُونَنَّ مِن الْمُخْرَجِينَ ﴿ الطّعَاة والمجرمين، حين وردوا عليه بالتهديد والوعيد له، وهي طبيعة كل الطغاة والمجرمين، حين تسقط حجتهم مع من يحاورهم، ينتقلوا إلى استعمال القوة، فهددوا لوطاً بطرده وإخراجه من بلدهم، فلما لم ينته عن دعوتهم والإنكار عليهم اتخذوا قرار طرده مبينين سببه، كما في قوله: ﴿أَخْرِجُواْ اَلَوُطِ مِن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُمُ أُنَاسُ قرار طرده مبينين سببه، كما في قوله: ﴿أَخْرِجُواْ اللّوطِ مِن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُمُ أُنَاسُ عَلَي اللّهُ وَمِن معه من المؤمنين هي سبب طردهم، فالقوم نجسون، وقد بلغت نجاستهم مُنتهاها، لا يقبلون أن يبقى أحد طاهراً بينهم، وأي انتكاسة للفطر بعد هذا؟!.

وقوله: ﴿قَالَ إِنِي لِعَمَلِكُمْ مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴿ آَرَبِ بَعِينِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ السّكن جواب لوط عليهم بقوله: إني لعملكم مبغض وكاره، وليس لدي رغبة للسكن معكم وللجلوس بينكم أيها النجسون.!، ثم أقبل على الله بالتضرع والدعاء بأن ينجيه وأهله من عقوبة صنيعهم، وهو العذاب الذي سينزل بهم بسبب عملهم القبيح.

وقوله: ﴿ فَنَجَيْنُهُ وَأَهْلَهُ وَ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴿ الْفَاء للتعقيب، الفاء عقب دعائه حيث أمره الله بالخروج مع أهله من قريتهم ليلاً، لئلا يصيبهم العذاب، كما في قوله: ﴿ فَأَسَرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَٰلِ وَٱتَّبِعُ أَدَبَرَهُمُ وَلَا يَلْا يَصِيبهم العذاب، كما في قوله: ﴿ فَأَسَرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَٰلِ وَٱتَّبِعُ أَدَبَرُهُمُ وَلَا يَلُونَ مِنكُو أَحَدُ وَٱمْضُوا حَيْثُ ثُوْمَرُونَ ﴾ [الحجر: 55]، واستثنى من النجاة امرأته، ووصفها بأنها عجوز كبيرة في السن، كانت على دين قومها ولم تؤمن به،



اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي ع

فأهلكها الله معهم، والتعبير بالعجوز دليل على سواد قلبها وبُعدها عن الله، والأصل في الشيبة العجوز أن يكون قريبًا من الله؛ لأنه قريب من الموت، بخلاف الشاب الذي ما زال غاويًا طائشًا، والغابر: الباقي بعد ذهاب أصحابه (1)، أي: باقية في العذاب بعد نجاة زوجها وأهله.

## فوائد وهدايات من الآيات:

1 - أن الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى يستدرج الكفار بالنعم المتوالية عليهم، ثم يأخذهم بسبب كفرهم.

2 - أن الكفر والمعاصي من أعظم أنواع الفساد في الأرض، وهو أخطر من



<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس: (8/ 14 8).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/181).



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الفساد المالي والإداري، وهو الذي ينهش اليوم في جسد الأمة والناس مشغولون بما دونه من أنواع الفساد.

- 3- بيان قبح فاحشة قوم لوط، وأنها منكر عظيم مخالف لفطرة الإنسان والحيوان.
- 4- بيان أن الهداية بيد الله، وأن الله قد يبتلي بعض الأنبياء والرسل والعلماء والدعاة بانحراف وفساد بعض أهلهم، فلا لوم عليهم إذا بذلوا لهم النصح والإرشاد.



سُونَةُ الشُّهُ عَلَيْ السُّهُ عَلَيْ السَّاءُ عَلَيْهُ السَّاءُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ السَّاءُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَا عِلْمُ عَلَيْهِ عَل

# ا تفسير المقطع السابع من سورة الشعراء المعراء المعراء

﴿ كَذَّبَ أَصْحَابُ لَيْنَكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠٠ إِذْ قَالَ لَمُتُمْ شُعَيْبُ أَلَا نَنْقُونَ ١٠٠٠ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴿ فَا تَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَهَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهِ الْعَكَامِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّاللَّالَّالِمُ اللَّالَّالَّاللّل أَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُخْسِرِينَ اللهِ وَزِنُواْ بِٱلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيم اللهِ وَلَا تَبَخْسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْثَواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهِ وَالَّقَوا ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْجِيلَةَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴿ ﴿ وَمَا آَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَإِن نَظُنُّكَ لَمِنَ ٱلْكَندِبِينَ ﴿ ﴿ فَأَسْقِط عَلَيْنَا كِسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ قَالَ رَبِّيَّ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللّ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةِ ۚ إِنَّهُ.كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ١٨٠ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ۗ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ١٠٠٠ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُوا ٱلْعَزِيدُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَإِنَّهُ لَنَيْرِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنْ نَزَلَ بِدِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْك لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ اللَّهِ بِلِسَانٍ عَرَقِيِّ مَّبِينٍ ﴿ ١٥٥ وَ إِنَّهُ لِفِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ١١١ اَوَلَا يَكُن لَمُمْ عَايَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوَّا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ اللهِ وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ اللهِ فَقَرَأَهُ. عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِدِ. مُؤْمِنِين الله عَنْ الله عَلَيْ اللهُ ال فَيَأْتِيهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ١٠٠٠ فَيَقُولُواْ هَلْ نَعَنُ مُنظَرُونَ ١٠٠٠ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ١٠٠٠ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَّعَنَا لَهُمْ سِنِينَ 🐠 ثُمَّ جَآءَهُم مَّا كَانُواْ يُوعَدُونَ 🗝 مَاۤ أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يُمتّعُونَ ٧٠٠) ﴿.

قول الله تعالى: ﴿ كُذَّبَ أَصْحَابُ لَيَتَكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كُذَّبَ أَصْحَابُ لَيَتَكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كُمُّ أَنْ فَالَ لَمُثُمَّ اللهُ عَالَى عَالَى اللهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ ﴿ وَمَا آَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ ﴿ وَمَا آَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ ﴿ وَمَا آَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ ﴿ وَمَا آَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ أَرْسُونُ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَوْمِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَعْرِيلُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ مُنْ أَنْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ أَنْ أَعْلُولُ أَنْكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ أَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَلِيعُونِ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَلِيكُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ أَلِي مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوالْ اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمُ اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَالِكُوا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَ



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴿ مَا اللّٰهِ الملتف (1) وهل هم قوم مدين أم غيرهم، الراجح أنهم والأيك: الشجر الكثير الملتف (1) وهل هم قوم مدين أم غيرهم، الراجح أنهم غيرهم، وأن أصحاب الأيكة قرية أخرى بجوار مدين أرسل إليهم شعيب كما أرسل إلى مدين، ومن رجَّح هذا القول من المفسرين (2) رجَّحه بدلالة قوله: ﴿ وَإِنَّهُما لَبِإِمَامِ مُّ بِينِ ﴿ وَمَن رجَّح هذا القول من المفسرين (2) رجَّحه بدلالة قوله: وإنَّهُما لَبِإِمَامِ مُّ بِينِ ﴿ وَالسِّح اللّٰهِ اللّٰهِ الثانية بعد ذكر قوم شعيب، والمقصود بهما أصحاب الأيكة، وأصحاب مدين، وقد كانوا بطريق واضح، كانت قوافل قريش تمر منه في رحلتهم إلى الشام، والقرينة الثانية للترجيح أنه لم يذكر هنا لفظ أُخوّة شعيب لهم، بينما ذكر في أصحاب مدين، فقبيلته الأصلية مدين، وطُلب منه أن يدعو القرى التي حولها إلى الله كما دعا قومه، وباقي مدين، وطُلب منه أن يدعو القرى التي حولها إلى الله كما دعا قومه، وباقي الآيات سبق تفسرها في قصة نوح عَلَيْوالسَّلَمُ.

وقول عنه وقول عنه المحمد وكفرهم مشهورين المُخسرين الله ويُنوَا بِالْمِسْتَقِيمِ الله المُسْتَقِيمِ الله وقد كانوا بالإضافة إلى شركهم وكفرهم مشهورين بتطفيف المكيال والميزان، فكانوا يستوفون ما لهم من الوزن والكيل، ويُنقصون الوزن والكيل إذا وزنوا أو كالوا لغيرهم، فأمرهم شعيب عَليَهِ السّلامُ بإيفاء الكيل ونهاهم عن التطفيف فيه والتبرؤ ممن يفعله، وأمرهم بأن يزنوا بالعدل ويستخدموا الميزان السوي الذي لا خلل فيه ولا نقص، وفيه إشارة إلى التحذير من اللعب في إعدادات الميزان كما يفعل بعض الناس اليوم، بحيث يصير ناقصاً عند البيع لغيره وزائداً حينما يشتري لنفسه.



<sup>(1)</sup> ينظر: القاموس المحيط: (ص: 32 9).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 184).

اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ

وقوله : ﴿ وَلَا تَبْخُسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ ١٨ وَإَتَّقُواْ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْجِبِلَّةَ ٱلْأُولِينَ ١٠٠٠ ﴾، والبخس: النقص والظلم(1)، وهو توجيه عام لترك هضم حقوق الآخرين، فلا تبخس الناس أشياءهم، مثلاً: لو طرح إنسان فكرة جيدة، فقلت عنها: غير جيدة، فهذا من البخس، ولو حاورت إنساناً فتكلمت نصف ساعة وأعطيته عشر دقائق، هذا بخس لحقه في الحوار معه، وقلُّ مثل ذلك في باقي التعاملات مع الآخرين، فلا تُنقِص من حقوقهم، وتستوفي حقك منهم، ولا بدأن تكون عادلاً معهم، فلفظ "أشياءهم" يعم كل هذه الأمور، وإن كان المقصود به هنا البيع والشراء، أي: لا تقلُّ عن سلعة شخص إنها غير جيدة، أو إنها لا تسوى كذا، ظلماً له وصرفاً للناس عنه، ونهاهم عن الفساد في الأرض، والعث: أشد الفساد، والإسراع فيه بارتكاب الشرك والمعاصي والمُنكرات وغيرها من القبائح، وكرر عليهم الأمر بتقوى الله الذي خلقهم وخلق الأمم التي من قبلهم، والجِبلّة هي الخِلقة (3)، أي: أفردوا الله بالعبادة والتوحيد واحذروا عقوبته، فقد انفرد بخلقكم، وخلق من قبلكم.

وقوله: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴿ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثَلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ الْمُسَحَّرِينَ ﴿ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثَلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلَاقِينَ ﴿ مَا قَالَ رَقِي أَعْلَمُ مِنَ الْمَكَذَبِينَ لَلْرسل، فردوا عليه برد قبيح كما فعل من قبلهم من المكذبين للرسل،



<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس: (15/ 437).

<sup>(2)</sup> ينظر: المصدر السابق: (5/ 306).

<sup>(3)</sup> ينظر: لسان العرب: (11/ 99).

116 كطائف البيان في تفسير القرآن

والمُسحّر: المصاب بالسحر المتمكن منه حتى ذهب بعقله، وتجاوز في حقه، فنفوا عنه الرسالة لكونه بشراً مثلهم، وهي شبهة من سبقهم من المكذبين للرسل، وهي شبهة باطلة، فالحكمة من أن يكون الرسول من البشر حتى يقتدي به الناس، ولم يكتفوا بذلك، بل أتهموه بالكذب على الله، والظن هنا بمعنى اليقين، أي: نحن متيقنون بأنك كاذب فيما تدَّعي، وأنك لست رسولاً من الله، فإن كنت صادقاً في دعواك؛ فادع الله أن ينزّل علينا قِطَع العذاب من السماء فيهلكنا بها، وهذا كقول قريش لرسول الله: ﴿اللّهُ مَ إِن كَانَ هَذَاهُو الْحَقَ مِن السماء عقولهم وسفاهتها، فإن العاقل لا يقول هذا الكلام، بل يقول: اللهم إن كان هذا هو الحق فاهدنا إليه، فرد عليهم شعيب عَلَيْوالسَّلَامُ بإسناد العلم إلى الله، فهو العالم بما يفعلونه مِن الشرك والمعاصي، وما يستحقونه من العذاب ومقداره، فإنزال العذاب بكم ليس إليّ وإنما مرد ذلك إلى الله سبحانه.



النَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلِي عَلَيْكِ عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلِي عَلْ

تحتها أسقطها الله عليهم ناراً فأحرقتهم جميعاً «، فكان هلاكهم بما طلبوا من العذاب، وكان من أعظم أيام الدنيا عذاباً، وعقب الله على قصة هلاكهم بأن في ذلك عِظة وعبرة لمن أراد أن يتعظ، ولكن قلّ من يتعظ ويعتبر بالآيات من الأمم، وأن الله مُتصف بالعزة التي قهر بها الكفار وأهلكهم بالعذاب، ومتصف بالرحمة التي نجى بها المؤمنين.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/121).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19 / 190).

118 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ملابساً للغة العرب لا ينفك عنها، والقرآن مذكور وموصوف بذلك في كُتب الأنبياء والرسل السابقين، والزُبُر جمعُ زبور وهو الكتاب السماوي الذي أُنزل على من قبله من الرسل كالتوراة والإنجيل وغيرها، فقد بشّرت الكتب السماوية السابقة بمحمد ويُعلِينُ وبكتابه القرآن الكريم.

وقوله: ﴿ أَوْلَا يَكُن لَمُ عَالِهُ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَ وَالْمَعْنِي: الْالستفهام استنكاري، وهو موجّه لكفار قريش المكذبين به، والمعنى: ألا يكفي لصدق محمد وما جاء به من القرآن وأنه من عند الله؛ أن يشهد بذلك علماء بني إسرائيل، وكفى بالعالِم شاهداً على غيره، فشهادة أهل العلم تغني عن شهادة عوام الناس، وقد بعث أهل مكة إلى علماء اليهود وهم بالمدينة يسألونهم عن نبي آخر الزمان، فأخبروهم بأن هذا وقت بعثته وإنهم يجدون في التوراة صفته، فكانت شهادتهم آية على صدقه المنطقة الم

وقوله: ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ اللهِ فَقَرَآهُ, عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ مُوْمِينَ كَا يُوْمِنُونَ بِهِ عَنَّى يَرُوا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ اللهِ هذا فَيَأْتِيهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشَعُرُونَ ﴿ اللهُ هذا فَيَأْتِيهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشَعُرُونَ ﴿ اللهُ هذا اللهِ هذا القرآن على رجل من الأعاجم غير العرب فقرأه على العرب بلغته فلن يؤمنوا به بحجة أنهم لا يفهمون غير لغتهم (2)، ولو قرأه عليهم بلغتهم العربية، فلن يؤمنوا بومنوا به تكبراً في أنفسهم واستنقاصاً لشأنه (3)، كونه أعجمي من غير جنسهم،



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 348).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (11/ 127).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 479).

فقد تكبروا وامتنعوا عن اتباع محمد الإشارة يعود إلى سلوك التكذيب (1)، ومكانة، "كذلك" الكاف للتشبيه، واسم الإشارة يعود إلى سلوك التكذيب (1)، والمعنى: فمثل سلوك التكذيب والجحود الذي حصل من الأقوام السابقين لرسلهم أدخلناه في قلوب المجرمين من قريش وصار متمكناً فيها؛ وذلك بسبب ظلمهم وإجرامهم، فلا سبيل لهم إلى الإيمان بما جاء به محمد على يعاينوا العذاب الشديد الذي وُعِدوا به، ويحتمل أن يكون العذاب المتوعد به في الدنيا أو في الآخرة، وفي كلا الحالتين لا يُقبَل منهم الإيمان لذهاب وقته، وفي الآية إشارة وحث على المبادرة بالإيمان قبل أن يحل بهم العذاب، حيث إن نزول العذاب بهم سيكون فجأة، ولا يعلمون بمجيئه، لكنهم لم يفعلوا ذلك، بل انتظروا حتى نزل بهم العذاب فطلبوا الإنظار والإمهال وتأخير الهلاك على سبيل التحسر على ما فات من الإيمان والتمني للرجعة إلى الدنيا، لاستدراك ما فرطوا فيها "، فلم يجابوا إلى طلبهم ولا بصرف العذاب عنهم.

وقوله: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمْ سِنِينَ ﴿ أَفَرَءَهُمْ مَّا كَانُواْ يُمْتَعُونَ ﴾ ، فرد الله عليهم طلب تأخير كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ أَن مَا كَانُواْ يُمَتَعُونَ ﴾ ، فرد الله عليهم طلب تأخير العذاب بالاستفهام الإنكاري، والمعنى: كيف تستعجلون نزول العذاب ثم إذا نزل تطلبون تأجيله، ما هذا التناقض؟! يعني هل استعجالهم مبنيٌ على قوتهم وقدرتهم على رفض العذاب والانتصار منه والنجاة منه أم ماذا؟!.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير (19/ 194).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 137).

لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم تحوّل الخطاب إلى رسول الله عَلَيْلاً، ويصلح لكل مخاطب به بعده، والاستفهام للتقرير، والمعنى: أعلمت إن مَتَّعناهم بالحياة سنوات طويلة وأخرّنا عنهم العذاب فترة عمرهم، ثم نزل بهم العذاب الموعود؛ ماذا يغني عنهم ذلك المتاع وذلك التأخير؟! فلن يحصل منهم إيمان؛ لأنهم لم يأخذوا بمسلك الهداية الصحيح، بل سيستمرون في التكذيب والإعراض، فيستحقون نزول العذاب بهم لكفرهم، وماذا ينفعهم ذلك التمتع بالدنيا وهم متوعدون بالنار وعذابها في الآخرة، وفي الحديث: "يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل الناريوم القيامة، فيصبغ في النار صبغة، ثم يقال: يا ابن آدم هل رأيت خيراً قط؟ هل مرّ بك نعيم قط؟ فيقول: لا، والله يا رب، ويؤتى بأشد الناس بؤساً في الدنيا من أهل الجنة، فيصبغ صبغة في الجنة، فيقال له: يا ابن آدم هل رأيت بؤساً قط؟ هل مرّ بك شدة قط؟ فيقول: لا، والله يا رب ما مر بي بؤس قط، ولا رأيت شدة قط"(1)، سبحان الله!! نِعم الدنيا كلها ينساها الكافر بغمسة واحدة في جهنم، وبؤس الدنيا كلها ينساها المؤمن بغمسة واحدة في الجنة، نسأل الله من فضله.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - بيان وجوب إيفاء الكيل والميزان، وأن التطفيف فيهما من الكبائر، وهو أكلٌ لأموال الناس بالباطل.

2 - بيان سفاهة عقول الكفار في دعائهم على أنفسهم بالعذاب لو كان ما



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2162)، برقم: (2807).

شِوْلَةُ الشِّيْعِ إِنْ الشِّيْعِ الْمَالِيَةِ السِّيْعِ الْمَالِيَةِ السِّيْعِ الْمَالِيَةِ السِّيْعِ الْمَالِ

جاء به الرسل حقاً، ولو كانوا عقلاء لقالوا: اللهم إن كان هذا هو الحق فاهدنا إله.

- 3 بيان أهمية إتقان المسلم للغة العربية وأثر ذلك في فهم القرآن الكريم.
  - 4- بيان فضل شهادة العالِم على غيره.
- 5- بيان أن الله سلك في قلوب المجرمين من قريش الجحود والتكذيب بالقرآن بسبب ظلمهم وإجرامهم.
- 6- بيان أن ما يناله الكافر من نعيمٍ في الدنيا لا يُساوي شيئاً أمام عذاب الآخرة، وما يناله المؤمن من تعاسةٍ في الدنيا لا يُساوي شيئاً أمام نِعم الله في الجنة.



122 لطائف البيان في تفسير القرآن

## تفسير المقطع الثامن من سورة الشعراء المنامن من سورة الشعراء المنامن من سورة الشعراء المنامن من سورة الشعراء المنامن من سورة المنامن المنامن منامن من سورة المنامن من سورة المنامن منامن المنامن المنامن المنامن المنامن المنا

﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهُا مُنذِرُونَ ﴿ إِنَّ فِرَى وَمَا كُنَا ظَلِمِينَ ﴿ وَمَا نَنَزَلُتْ بِهِ الشَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴿ وَمَا يَنْزَلُتُ فِلَا نَدَعُ مَعَ الشَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴿ وَمَا يَنْزَلُ الشَّمْعِ وَالْحَيْدِ السَّمِعِينَ وَالسَّعِيمُ الْعَلَيْدُ ﴿ وَمَا يَنْزَلُ الشَّمْعِ وَالْحَيْرُ اللَّهُ مَلُونَ السَّاعِيمُ الْعَيْرِ الرّحِيمِ اللَّهُ وَالسَّعِيمُ الْعَلَيْدُ ﴿ وَمَا يَنْزَلُ الشَّيْعِ الْعَلِيمُ ﴿ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمِ وَالسَّمِيمُ الْعَلِيمُ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمُ مَلَ الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ اللَّهُ عَلَى الْعَيْمِ وَالسَّعِيمُ اللَّهُ عَلَى السَّمْعَ وَأَحْتُمُ مُل الْمُولُونَ وَمَا السَّمْعِ وَأَحْتُمُ مُل اللَّهُ الْعَيْمُ وَالسَّيْمُ الْعَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُولُونَ وَمَعْلُولُ السَّمْعُ وَأَحْتُمُ السَّمْعُ وَأَحْتُمُ اللَّهُ الْمَعْلِمُ وَالسَّمِيمُ اللَّهُ الْمُولُ السَّمْعُ وَأَحْتُمُ اللَّهُ الْمُولُ السَّمْعُ وَأَحْتُمُ اللَّهُ الْمُولِ السَّمْعُ وَأَحْتُمُ اللَّهُ الْمُولُونَ وَمَا السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّعْمُ وَأَعْلُمُولُ السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّاعِيمُونَ وَمَا لَا السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّاعِيمُونَ وَمَا لَا السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّمْعُ وَأَحْدُولُ السَّاعِلَى وَالسَّعِيمُونَ وَمَا لَا السَّمْعُ وَالْمُولُولُ السَّاعِيمُولُ السَّمْعُ وَالْمُولُولُ السَّمْعُ وَالْمُولُولُ السَّاعِلَامُولُ السَّالِمُولُ السَّمْعُ وَالْمُولُ السَّمْعُ وَالْمُولُولُ السَّمْولُ السَّاعِلَ السَّمْولُ مِنْ السَّمْولُ مِنْ السَّاعِلَامُولُ السّلَامُولُ السَّلِمُ السَّالِمُ السَّلَامُولُ السَّالِمُ السَّلَامُولُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السّلِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَاعِلَ السَّلَامُ السَّالِمُ السَاعُ السَّالِمُ السَاعُولُ السَاعُولُ السَّاعُلُولُ السَّالِمُ السَ

قسول الله تعسالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَامِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴿ الله تعسالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَامِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴿ الله تعسالى فَيْ الله على على على على على كفروا أهلكهم، وهذا من عدل الله وفضله وكرمه على خلقه، والحصر يدل على العموم، وأن كل من أهلكهم الله قد كذبوا رسلهم، وليس لهم حجة ولا عذر عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وسمى الرسل مُنذرين؛ لأن السياق سياق إهلاك بسبب التكذيب فاقتصر على الصفة المناسبة لهذا السياق وهي صفة الإنذار



النَّنُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى

والتخويف، والأصل أن مهمتهم الإنذار والتبشير، كما قال: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَالتبدير وَمُنذِرِينَ ﴾[النساء:165]، وبيّن أن إرساله الرسل الهدف والغاية منه التذكير والموعظة وإقامة الحجة على الخلق، ونفى عن نفسه الظلم، ومنه أن يعذب أمة قبل أن يرسل إليها رسولاً.

شم قال: ﴿ وَمَا نَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴿ اللهِ ﴾، هذا جوابٌ على سؤال يُكرره الكفار والمشركون، وهو أن القرآن قول كاهن، وقال بعضهم: إنما يجيء بالقرآن الشيطان فيلقيه على لسان محمد(1)، فكذّب الله قولهم هذا، ونفى الله عن القرآن الكريم علاقة الشياطين به، وقد سبق أن الله وصفه بقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَازِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ وَصَفَّه بقوله : ﴿ وَإِنَّهُ لَنَازِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ وَصَفَّه بقوله : ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ الله على رسوله الله على الله الله الله الله على رسوله المنافية بواسطة جبريل الروح الأمين وحماه من الشياطين، فلم تنزل الشياطين به كما يزعم المشركون، فلا يستقيم للشياطين ولا يصح لهم تلقّي كلام الله تعالى، لسببين، الأول: لأن النفوس الشيطانية خبيثة بذاتها فلا تقبل الخير، وعملهم كله شر محض، ولذلك ما سُموا شياطين إلا لأنهم ابتعدوا عن الخير ولم يقتربوا منه، والقرآن خير محض، فلا يقوون على سماعه ولا قوله، والثاني: لأنهم لا يستطيعون الوصول إليه، فقد مُنعوا من استراق السمع وحُرست السماء عند بعثة محمد عَلَيْكُ فَقَد عزلوا عن استماع ما يدور في الملأ الأعلى، ومن يقترب منهم من



<sup>(1)</sup> أخرجه عبد الرزاق: 2/ 77، عن قتادة.

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 199).

\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

السماء ليحاول أخذ كلمة من الوحي إلى الكهنة والسحرة، فإنه يتبع بشهاب ثاقب، كما في قوله: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ [الصافات: 10]، فيُحرقه قبل أن يأخذها أو يُوصلها لغيره، فحمى الله القرآن حال نزوله من اقتراب الشياطين منه.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكُ الْأَقْرَبِينَ ﴿ الله رسوله الله رسوله الله عليه الله عليه الله القريبة منه، وهم بنو هاشم وبنو المطلب خاصة (١)، فيدعوهم إلى الإيمان بالله ويخوفهم عاقبة الكفر به، قال ابن عباس: "لما نزلت عليه هذه الآية، صعد النبي المولي على الصفا، فجعل ينادي: "يا بني فهر، يا بني عدي"، لبطون قريش، حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش، فقال: " أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم، أكنتم مصدقي؟" قالوا: نعم، ما جرّبنا عليك إلا صدقاً، قال: " فقال أبو لهب: تباً لك



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 138).

النَّنُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى ال

سائر اليوم، ألهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿تَبَتَ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ نَ مَا أَغُنَى عَنْهُ مَا لَهُ, وَمَاكَسَب نَ ﴿ المسد: 1-2]، وهذا الموقف من أشد الموقف على رسول الله يَرْيُلُو فما توقع أن يأتيه الخذلان من أقرب الناس إليه، بل يطمع في نصرته، ولكنه كان سبباً في إفساد هذا الاجتماع، وتفرق الناس عنه، ولذلك كانت عقوبة أبي لهب شديدة، حيث حكم الله عليه بالنار والخسارة والموت على الكفر هو وزوجته، وفي الآية حتّ للمسلم أن يهتم بأقاربه فيدعوهم ويُعلمهم وينصحهم، ويُبعدهم عن الشرك والمعاصي والذنوب؛ لأنهم أول من سيسأل عنهم يوم القيامة، فإن دعاهم ولم يستجيبوا له، اشتغل بغيرهم.

وقوله: ﴿ وَالْخَفِضْ جَنَاهَكَ لِمَنِ ٱلنَّعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ المقصود تواضع لهم ولا مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ المقصود تواضع لهم ولا تعبير عليهم، تشبيه بالطائر عند هبوطه من الجوحيث يخفض جناحيه كي يحط على الأرض، والنبي والنبي التواضع واللين والرفق بأمتك وأصحابك من أجل أن المقصود استمر على التواضع واللين والرفق بأمتك وأصحابك من أجل أن يقتدي بك غيرك، والاتباع المقصود بهم الذي اتبعوه في الإيمان وصدقوا برسالته وكانوا على دينه، فتواضع لهم وأظهر لهم المحبة والكرامة، وتجاوز عنهم، والضمير في "عصوك" عائد على عشيرته الأقربين، فقد أمره الله أن ينذرهم، فإن كذبوك ولم يصدقوك، كما حصل من أبي لهب وغيره، فأخبرهم أنك بريء من أعمالهم السيئة، ولذلك كان من ضمن خطاب رسول الله والقرابته، قوله: "يا



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (6/ 111)، برقم: (4770).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بني عبد مناف، لا أغني عنكم من الله شيئًا، يا بني هاشم، لا يأتِ الناس يوم القيامة بأعمالهم وتأتوني بأنسابكم، فإني لا أُغني عنكم من الله شيئًا"(1)، فالقرابة لا تنفع الكافر يوم القيامة، والخطاب للنبي المرابع ولكنه يشمل كل المؤمنين، فالمؤمن عليه أن يجتهد في دعوة أقاربه وأرحامه إلى الإيمان، فإذ لم يستجيبوا له، فهو بريءٌ من معاصيهم وكفرهم، وإنما سيسأله الله عن تقصيره في دعوتهم.

وقول ... في وَتُوكِلُ عَلَى الْعَرْبِرِ الرَّحِيمِ الله اللهِ اللهِ الله المفاصلة مع الكفار ستؤدي إلى مشكلات معهم ومحاولة أذيته منهم، فأبو لهب لما فاصل النبي وقال له: تبا لك، لم يترك أذيته، بل اشتغل طول عمره يُحذر من رسول الله ويؤذيه، فهو محتاجٌ في مثل هذه الأحوال إلى الاعتماد على الله والتوكل عليه من أجل أن يحميه وينصره على هؤلاء الذين فاصلهم بسبب كفرهم، وذيّل الآية بـ (العزيز) الذي فيه معنى القهر والقوة على الكفار، و(الرحيم) الذي فيه معنى اللهف والإحسان بالمؤمنين، ووصف نفسه سبحانه بأنه يرى رسوله ويشوي كل أحواله وحركاته وسكناته، وأنه تحت علمه وإحاطته، وأنه يؤيده ويسده ويوفقه، فهو يراه حين يقوم بين يدي الله مصليا ومستغفراً وداعياً ومُنذراً ومبشراً، ويراه حين يسجد مع الساجدين ويصلي مع المؤمنين جماعة (ع) لله رب العالمين، وحين تنقلاته بين أركان الصلاة، وفي ذلك إشارة إلى ضرورة استشعار العبد مراقبة الله له، وأنه مُظّلع على أعماله كلها



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (6/ 111)، برقم: (4771).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 139).

النَّهُ عَلَيْ النِّنْ عَلَا عُلِينًا النِّنْ عَلَا عُلَيْ النِّنْ عَلَا عُلِي اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

فيزداد إخلاصاً واتقاناً لها، وذيّل الآية باسميه (السميع، العليم)، كتعليل الإحاطة علمه بالعبد فهو سميعٌ لأقواله، عليمٌ بأفعاله وأحواله.

ثم قال سبحانه: ﴿ هَلْ أُنبِّتُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيدٍ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيدٍ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيدٍ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيدٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَلْمُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلسَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَنْسِدٍ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱلسَّيَاطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَنْسِدٍ اللَّهُ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا يَعْلَىٰ أَلَّاللَّهُ عَلَىٰ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُمُ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَلْ السَّيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ السَّلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّال يُلْقُونَ ٱلسَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمُ كَلاِبُونَ ١٠٠٠ ﴿ وَمَا يَالْ لَلنفي السابق، في قوله: ﴿ وَمَا نَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيَاطِينُ ١٠٠٠)، فالسياطين لا تتنزل بالقرآن ولا تقترب من الأنبياء والرسل، بل تهرب منهم وإنما تتنزل الشياطين على كل أفاك أثيم، وهم السحرة والكهنة الذين يرتبطون بهم بسبب كفرهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، و"أفاك" صيغة مبالغة من الإفك وهو أعظم الكذب، و"أثيم" صيغة مبالغة من الإثم وهو الوقوع في الذنب العظيم، فإن الشياطين كانت تسترق السمع من الملأ الأعلى ثم يأتون إلى الكهنة والسحرة فيلقون الكلمة المسموعة في آذانهم، ويحتمل أن يكون إلقاء السمع هنا بمعنى الإصغاء الذي يقوم به الكاهن(1)، حيث يُصغي بسمعه إلى الشيطان ليحصل على كلام اختطفه من الغيب، وأكثر الكهنة كاذبون فيما يدعونه من علم الغيب، لأنه يضيف على الكلمة التي سمعها من الشيطان مائة كذبة، ثم عن الكهان، فقال: "ليس بشيء"، فقالوا: يا رسول الله، إنهم يحدثونا أحياناً بشيء فيكون حقًا، فقال رسول الله عَلِيليُّ: "تلك الكلمة من الحق، يخطفها من الجنى، فيقرها في أذن وليه، فيخلطون معها مائة كذبة""(2).



<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق: (4/ 139).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (7/ 136)، برقم: (5762).

128 — لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُدَ نَ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِ كُلِّ وَادِيَهِ مِمُونَ اللَّهُ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ١٠٠٠)، بعد أن نفي علاقة الشياطين والكهنة بالقرآن الكريم تحدّث عن طبيعة الشعر والشعراء، وكان المشركون يزعمون أن للشاعر شيطانًا يملي عليه الشعر، وكانوا يتهمون محمداً عَلَيْكُ بأنه شاعر، فأبطل قولهم ونفي أن يكون محمد عليالله شاعراً، أو أن يكون القرآن شعراً، ثم بيّن حال عموم الشعراء من الكفار الذين كانوا يحاربون الإسلام مثل عبد الله بن الزبعري، وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب، وهبيرة بن أبي وهب المخزومي، وغيرهم ، فقد كانوا يستغلون موهبتهم في الشعر في إغواء الناس وصرفهم عن الحق، وكانوا يعقدون المجالس لهجاء النبي عَلَيْكُونُ، وكان المشركون يحضرون هذه المجالس ويستمعون لهم، والغاوون هم المُنحرفون عن طريق الهداية والاستقامة، فيتبعونهم ويتأثرون بشعرهم ويُجادلون به أهل الإسلام، والهائم هو الذاهب على وجهه(2)، وشبّه الله حال هؤلاء الشعراء بالإبل الهائمة في الوديان التي تنتقل من وادٍ إلى آخر، فالشعراء يهيمون في أودية الشعر، ويتنقلون بين الكذب والزور، وبين المدح والذم، والغزل والتشبيب بالنساء، والطعن في الأنساب، ونحوها، تبعاً لأهوائهم أو لطلب من يموّلهم بالمال، فليس لهم مبادئ يثبتون عليها، وما يقولونه لا يفعلونه، فشعرهم كله كلام لا يطبق في الواقع، وهذه طبيعة في أكثر الشعراء، ويُشبههم اليوم بعض الناشطين والإعلاميين في وسائل



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (11/ 147).

<sup>(2)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: (6/ 246).

رِينَ السِّنُ عَلَا السِّنُ عَلَا السِّنَ عَلَا السِّنَ عَلَا السِّنَ عَلَا السِّنَ عَلَا السِّنَ عَلَا السِّنَ مَنْ مِنْ السِّنَ عَلَا ال

التواصل الاجتماعي، الذين يمدحون ويذمون تبعاً للعطاء والمصالح الشخصية.

وقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَذَكَّرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱننَصَرُواْ مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ١٠٠٠ ، واستثنى الله من هذه الأوصاف الشعراء المؤمنين الصالحين كحسان بن ثابت، وعبدالله بن رواحة، وكعب بن مالك(1)، وأمثالهم من شعراء الإسلام قديمًا وحديثًا الذين يناصرون الدعوة، ويدافعون عن الإسلام، فللشاعر الصادق مكانة في الإسلام، فقد كان النبي الميالية يقول لحسان بن ثابت: "اهجُهم وجبريل معك"(2)، أي: يؤيدك وينصرك، فكان شعره أضر عليهم من السهام؛ فالشعراء المؤمنون بالله الصادقون في شعرهم المدافعون عن دين الإسلام، هؤلاء لا يتبعهم الغاوون وليسوا في كل وادٍّ يهيمون، فهم بعيدون عن الكذب، وأصحاب مبادئ لا يبيعون ولا يشترون في شعرهم، ولا يمدحون بدون حق ولا يذمون بدون حق، لأن هذا ليس من العمل الصالح، ولم يشغلهم قول الشعر عن ذكر الله، ولم يجعلوا الشعر همهم، بل يقولون الشعر وقت الحاجة، وغالب أوقاتهم يشغلونها بذكر الله، ولسانهم رطب بذكر الله كثيراً، وقولهم الشعر في ذم الآخرين إنما هو رد للباطل وانتصار للحق؛ لأن شعراء المشركين هم من يبدأ بالهجاء، فكان شعراء الإسلام يردون عليهم هجاءهم وظلمهم، بعد أن أذن الله لهم بذلك.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/151).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 112)، برقم: (3213).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

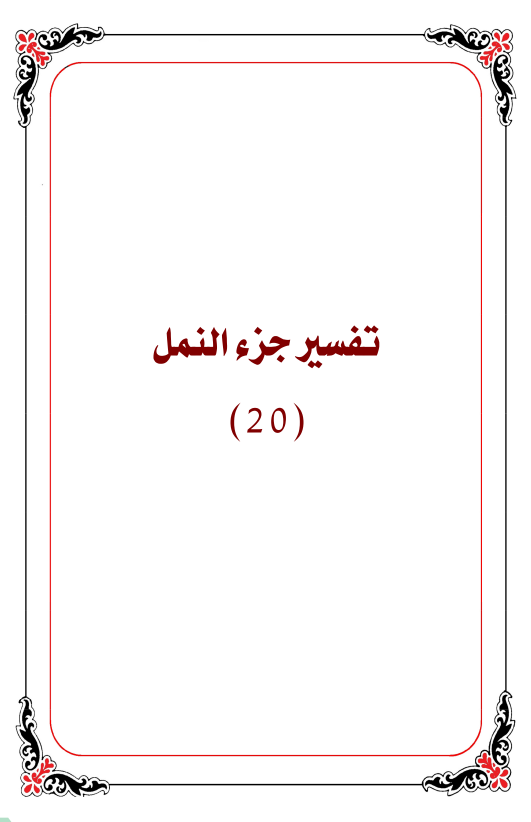
ثم ختم الله السورة بقوله: ﴿وَسَيَعُلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَيّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴿ الله وسيعلم الكفار من الشعراء وغيرهم الذين ظلموا أنفسهم بالكفر، وظلموا غيرهم بأخذ حقوقهم، حين يرجعون إلى الله ويقفون بين يديه، أي مصير سيّء سيلاقونه؟! وترك تبيينه بعقاب معين لتذهب نفوس الموعودين به في كل مذهب، ولا شك أنهم سيبعثون خائفين مُعذبين وجلين ذليلين، ثم ينقلبون إلى جهنم وبئس المصير.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 تنزيه القرآن عن اقتراب الشياطين منه واستراق السمع عند نزوله على محمد المنافية.
- 2 خوف الشياطين من سماع القرآن الكريم، ولذلك أعظم علاج للسحر والمس هو الرقية الشرعية بالقرآن.
- 3 بيان فضل التواضع من الداعية لمن حوله حتى يقبلوا منه النصح والتوجيه.
  - 4 بيان أن الشعر كلامٌ حسن، حسنُه حسن، وقبيحُه قبيح.
- 5 بيان حال الشعراء غير المؤمنين بالله، وأنهم لا مبادئ لهم ثابتة يدافعون عنها بصدق.













شِيُوكَةُ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللّ



### بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

## شخصية السورة:

سورة النمل؛ سورة مكية (1)، ومن مقاصدها الامتنان على النبي المنالي النبي المنطقة المعمة



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 178).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الرسالة وإنزال القرآن الكريم عليه، والحث على شكرها وتبليغها والصبر عليها.

وابتدات بقوله: ﴿ طَسَ قِلْكَ ءَايَتُ ٱلْقُرُءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهُ هُدَى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنَ ﴾ ، طس: من حروف الهجاء التي لا معنى لها، وإنما ذكرها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ للدلالة على بلاغة القرآن الكريم وإعجازه، فإنّه مكوّنٌ من هذه الحروف التي يتكلّم بها العرب ولم يستطيعوا أن يأتوا بشيءٍ من مثله.

و"تلك" اسم إشارة، يعود على آيات القرآن، واستخدم هذا اللفظ للدلالة على بُعد مكانتها وعظمتها، والمعنى: هذه آيات القرآن الكريم والكتاب المبين، المنزّلة على رسول الله على وأضاف الآيات إلى القرآن والكتاب المبين للتفخيم والتعظيم لها، لأن المضاف إلى العظيم يعظم بالإضافة إليه (1)، وهذه الآيات بينة المعنى، واضحة الدلالة، لا لبس فيها ولا غموض، فمن تدبّرها وعمل بها أرشدته إلى طريق الفوز والفلاح، وبشّرته بحسن العاقبة والثواب العظيم في الدنيا والآخرة.

وقوله: ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ ، ووصف المؤمنين بأنهم يُحافظون على أداء الصلاة في أوقاتها وبأركانها وشروطها، ويُعطون صدقاتهم للفقراء والمحتاجين، لأن السورة مكّية والزكاة المفروضة ذات الأنصبة فُرضت في المدينة، ووصفهم بأنهم أصحابُ يقينٍ بالدار الآخرة وما فيها من بعثٍ ونشورٍ وحسابٍ وجنةٍ ونارٍ، فالمشركون في مكة كانوا يجحدون اليوم الآخر ولا يُؤمنون بالبعث والنشور.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 346).

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمَّ أَعْمَالَهُمَّ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴿ أَوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ لَهُمْ شُوَّةُ ٱلْعَكَابِ وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْآخَسَرُونَ ٥٠٠ ، بعد أن ذَكر وصف المؤمنين أتبعه بذكر وصف الكافرين، وهذا من طرائق القرآن وأساليبه، من أجل أن يُقارن القارئ بين الفريقين، فبيّن أن الكفار لا يصدقون بالدار الآخرة وما فيها من بعثٍ ونشورٍ وحسابِ وجنةٍ ونارٍ، وهي العلامة الفارقة بينهم وبين المؤمنين، حسن الله لهم ما هم فيه من الأعمال السيئة، فرأوها حسنة، كما قال: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لُهُۥسُوَّءُ عَمَلِهِ عَرْءَاهُ حَسَّنًا ﴾[فاطر: 8]، فيعملونها على أنها أعمالٌ صالحة، والتزيين يكون من الشيطان ومن النفس الأمارة بالسوء، ونُسب إلى الله؛ لأنه الخالق والفاعل والمُدبر لما في الكون، والعَمَه: هو التحيّر والتردد<sup>(1)</sup>، فجعلهم يستمرون في فعل الأعمال السيئة وهم متحيرون مترددون فيها، وعبّر بصيغة المضارع؛ لأن العَمَه متجدد مستمر فيهم، فلا يفكرون بالصواب لأنهم يظنون أنهم على صواب.! وتوعّد من اتصف بهذه الأوصاف القبيحة من الكفار بأشد العذاب وأعظمه، وللمفسرين فيه قولان، الأول(2): أنه عذاب في الدنيا يُصيبهم، كالقحط والجوع في مكة، والقتل والأسريوم بدر، والثاني(3): أنه عذاب جهنم في الآخرة، ولا مانع من اجتماعهما معاً لمن مات كافراً، ووصف حالهم بالآخرة بالخسارة المطلقة، وهي دخولهم النار والخلود فيها، فإنها الخسارة العظمي، والعياذ بالله، حبث خسر واالنجاة و دخول الجنة.



<sup>(1)</sup> الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: (6/ 2242).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 591).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 155).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى الْفُرْءَاكِ مِن لَدُنْ مَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴿ لَا الخطاب لمحمد الله فبعد التنويه بالقرآن ومكانته، انتقل إلى التنويه بالذي أنزل عليه، فقد أعطاه الله القرآن، وتلقاه وحياً بواسطة جبريل عَلَيْهِ السّلامُ من عند الله الحكيم الذي يضع الأشياء في مواضعها، والعليم بأسرار الأمور وبواطنها، فأفعالُه كلها صواب لا خطأ فيها ولا خلل،! وأحكامه كلها عن علم لا جهل فيها ولا زلل،! وفي ذلك إشادة بالقرآن الكريم، ودقة ما فيه من قصص وأحكام فكلها حق؛ لأنها من الحكيم العليم، ومن ذلك ما سيذكره من القصص والأحكام في هذه السورة.

وقول ه: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ ۗإِنَّ عَاسَتُ نَارًا سَتَاتِ كُرُمَّنّهَا بِخَدٍ أَوْ عَاتِ كُم بِشِهَا وِ قَبَلُمُ مِعْ وَوجته التي لَمُ تَصَطَلُون ﴿ ﴾ ، واذكريا محمد قصة موسى عَلَيْهِ السّلامُ مع زوجته التي رجع بها من مَدين بعد أن جلس يرعى الغنم لأبيها عشر سنوات ، فلما انتهت الممدة خرج بها باتجاه فلسطين ، وفي ليلة شاتية مظلمة باردة رأى ناراً بعيدةً عنه ، وهو في الحقيقة نور شديد الإضاءة ، وهو عبارة عن كرامة خاصة بموسى ، ولذلك لم تره زوجته ، وحصل في نفسه الأنس والطمأنينة به ، والإيناس: الإحساس من جهة يؤنس بها (١) ، فأمر زوجته بانتظاره في مكانها حتى يذهب إلى مكان تلك النار ، والسين تدل على بعد مسافة النار عن مكان انتظار زوجته (٤) ، لكي يأتي منها بخبر عن الطريق الصحيح الذي ضلّ عنه من الشخص الذي أوقدها ، فإن لم يجد فيها أحداً يدلّه على الطريق الصحيح ؛ أتاهم بشعلة نار ،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 194).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 146).

شِيْوَكُو النِّبُ إِنَّ النِّبُ الْفَائِلُونُ النِّبُ الْفَائِلُونُ النِّبُ الْفَائِلُونُ النِّبُ النَّالِي النَّلِي النَّلِيلِي النَّلِي النَّلِيلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّلِيلِي النَّلِي النَّلِيلِي النَّلِي الْمِنْ الْمِلْمِيلِي الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

مأخوذة من أصلها المشتعل من أجل أن يوقد بها ناراً أخرى يستدفئون بها من شدة البرد.

وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِى آَنْ بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوّلَهَا وَسُبّحَن ٱللّهِ رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ ﴿ يَكُوسَى إِنّهُ وَأَنَا ٱللّهُ ٱلْعَرْبِزُ ٱلْمَكِيمُ ﴿ اللّهِ عَلَم القترب من مكان النار وجد نوراً، وإنما سمّاه الله ناراً؛ لأن النار لا تخلو من النور؛ ولأن موسى ظنها ناراً (1)، وكان هذا النور في شجرة خضراء شديدة الخضرة (2)، فنظر إليها فسمع صوتاً يُناديه أن الله قد بارك مَن وُجد في موضع النار، والمقصود به موسى والملائكة الذين كانوا في ذلك المكان (3)، والبركة هي الخير الكثير، فبسبب ذلك النور وتكليم الله لموسى فيه؛ حلّت البركة في كل شيءٍ من ذلك المكان، وسُمّي بالوادي المبارك، وانتشرت البركة منه في أرض الشام كلها، ونزّه لله نفسه عما لا يليق به سبحانه، وهو رب العالمين، ومالك الخلق أجمعين، الذي يفعل ما يشاء، ولا يشبه شيئاً من مخلوقاته، بل هو الكامل في وصفه وفعله.

وقوله: ﴿ يَنْمُوسَىٰ إِنَّهُ وَأَنَا اللّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ فَ اللهِ موسى النداء الثاني، وكان صريحاً أنه من الله سبحانه، لأن النداء الأول لم يُسمَ فاعله، فقد يكون من الله أو من الملائكة، فتعرّف إلى موسى بأنه الله المستحق للعبادة وحده، العزيز القادر القوي الذي لا يُغلب، الحكيم الذي لا خلل في فعله وأمره، وذكرهما



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السمعاني: (4/ 78).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير العز بن عبد السلام: (2/ 457).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (19/ 429).

لطائف البيان في تفسير القرآن

كتمهيد لما أراد أن يظهره على يده من المعجزة.

وقوله: ﴿ وَأَلَقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْ تَزُّ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْبِرَا وَلَرْ يُعَقِّبُ يَمُوسَى لَا تَعَفْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ مَن ظَلَمَ ثُرَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ مَن ظَلَمَ ثُورً بَدِّكُ فَا لَهُ مَن ظَلَمَ ثُورًا بَدِّلُ عُسْنًا بَعْدَسُوٓءٍ فَإِنِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل الله موسى أن يرمى عصاه التي كانت بيده والتي كانت معه أثناء رعيه الغنم في مدين، وقد أخذها معه لتكون رفيقًا له في سفره، فرماها إلى الأرض، فتحوّلت إلى ثعبان شديد الحركة، و"الجان" ذَكَرُ الحيّات سريع الحركة، وجاء في آية أخرى وصفها بقوله: ﴿ فَإِذَا هِي ثُغَّبَانُ مُبِّينٌ ﴾ [الشعراء: 32]، أي: ثُعبان بيّن في شكله وخلقته، وهنا وصف سرعة حركته، فلما رآها موسى مهذا الحال تركها خلفه وهرب بعيداً عنها، ولم يرجع إليها من شدة الخوف المجبول عليه البشر في مثل هذه الأحوال، فناداه الله ونهاه عن الخوف، فالذين اختصهم الله برسالته واصطفاهم لوحيه لا ينبغي لهم أن يخافوا غير الله، وهذه قاعدة مُطلقة، فمن أرسله الله فقد ضمن له السلامة، وأن الله سيعصمه من أعداءه حتى يبلّغ الرسالة، ويجب أن يكون قلبُه ممتلئاً باليقين والتوكل على الله سبحانه، وفي هذا الحدث تربية وتأهيل لموسى عَلَيْهِ السَّلامُ لحمل الرسالة بالصبر والتحمّل ورباطة الجأش؛ لأنه سيتعرّض لمواقف شديدة مع فرعون وقومه، و"إلا" هنا يحتمل أن تكون مُنقطعة (1)، بناءً على أن الأنبياء معصومون من الكبائر، وهو قول جمهور العلماء (2)، ويكون المقصود بالظلم هنا فعل الكبائر، والمعنى: لكن من ظلم



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 180).

<sup>(2)</sup> ينظر: الشفاء للقاضي عياض: (2/ 171).

شِيْوَنَوُّ الْبَيْمُ إِنِّ الْبَيْمُ إِنِّ الْبَيْمُ الْبَائِمُ الْبَيْمُ الْبَيْمُ الْبَيْمُ الْبَيْمُ الْبِيمُ الْبِيمِ ال

نفسه من غير المرسلين، ثم تاب وحسنت توبته فإن الله يغفر له، ويحتمل أن تكون مُتصلة (1)، والمعنى: لا يخاف لدي المرسلون إلا من حصل منه ذنب ولم يتب منه، أما من تاب وبدل حسناً فلا يخاف، فإن الله يغفر له، ويكون المقصود بالظلم هنا فعل الصغائر، بناءً على أن الأنبياء غير معصومين من المعاصي الصغيرة، ولكنهم لا يُصرون عليها، بل يتوبون منها (2)، وفيه إشارة إلى ما حصل من موسى قبل أن يخرج من مِصر من قتل القبطي، وقد فعل ذلك خطأً وجهلاً، وقد تاب منه.

وقوله: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخُرُجُ بَيْضَاءَمِنْ غَيْرِ سُوَءٍ فِي نِسْع عَايَنتٍ إِلَى فِرْعُونَ وَقَوْمِهِ عَالَيْهُمْ كَاثُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ آنَ ﴾، وأمره بأن يُدخل يده في فتحة ثوبه التي تكون في الصدر مما يلي الرقبة، ثم يخرجها ففعل، فإذا هي بيضاء تتلألأ نوراً ليس فيها مرض ولا أذى، فلم يخف موسى؛ لأنه قد تطمن في الوعد الإلهي السابق له، فهاتان آيتان من ضمن تسع آيات أعطاها الله لموسى عَلَيْهِ السَّكُمُ ، وأرسله بها إلى فرعون وقومه، وهي الدلائل القاطعة على صحة نبوته، وهي (3): العصا، واليد، والجراد، والقُمَّل، والضفادع، والدم، والطوفان، والسنين، ونقص الثمرات، وبيّن سبب إرساله إليهم بأنهم قد بلغوا في الفسق منتهاه، وأعظم أنواع الفِسق هو الشرك والكفر بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 173).

<sup>(2)</sup> ينظر: مجموع فتاوى ابن تيمية: (4/ 319).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (5/ 124).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ فَامَّا جَاءَتُهُمُ ءَايِنُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَذَا سِحْرُ مُبِينُ ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ فَالْمَا حَلَا جَاءَهُم موسى عَلَيْهِ السّلامُ بهذه الآيات البيّنات الواضحات التي يراها كل ذي عينين، واحدة بعد أخرى، لم يصدقوا بها، وكذبوا موسى، واتهموه بأنه ساحر أتاهم بسحر واضح، وأنكروا هذه الآيات ولم يقروا بأنها من عند الله، والجحود لا يكون إلا بعد المعرفة (1).

وكان جحودهم لها ظلماً لأنفسهم وعلواً وترفعاً عن الإيمان والإقرار بها بألسنتهم، وهم يعلمون أنها من عند الله، وأنها ليست سحراً، ولكن في واقع حالهم ونطق ألسنتهم يُنكرونها، وهذا يدل على أن اليقين بالقلب مع الجحود والإنكار باللسان لا ينفع، ولا يكون صاحبه مؤمناً، وهذا حال كثير من المجرمين الذين يعرفون الحق ولكنهم لا يُقرون به لمصالح وأهواء دنيوية، والخطاب لغير معين، والاستفهام للتعجيب، ويجوز أن يكون الخطاب للنبي محمد على تسلية له بما حل بالمكذبين بالرسل قبله، وتعريضاً بتهديد المشركين المكذبين به وبهذا الكلام الموجز أنهى قصة هلاك فرعون وقومه!



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 179).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 233).

شِيُونَةُ النِّبَهُ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ النَّامُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان مكانة القرآن وعظمته، وأنه سبب لهداية المؤمنين وبشارتهم.
- 2 بيان أن الكفار يعيشون في حيرة واضطراب في أفكارهم وتصوراتهم.
  - 3 بيان مكانة موسى عَلَيْهِ السَّلامُ عند ربه، وإكرامه له بالكلام معه.
- 4- بيان فضل وبركة الأرض التي كلّم الله بها موسى وما حولها من أرض الشام.
- 5 بيان أن من طبيعة الإنسان الخوف مما يُؤذيه، وأن الفرار منه مما فطر الله الأنفس عليه.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمًا ۗ وَقَالَا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ الله وَورِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدَ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَلْذَا لَمُوَ ٱلْفَضَّلُ ٱلْمُبِينُ ﴿ ﴾ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَ نَ جُنُودُهُ مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمَ يُوزَعُونَ ﴿ كَا حَتَىٓ إِذَاۤ أَتَوَّا عَلَى وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْمَسَا كِنَكُمْ لا يَعْطِمَنَّ كُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ، وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴾ فَنَبَسَدَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَالِحًا تَرْضَانُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَجْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّالِحِينَ اللهُ وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْفَكَ إِبِينَ الْأُعَذِّبَتُهُ. عَذَابًا شكديدًا أَوْ لَأَاذْ بَحَنَّهُ وَأَوْ لَيَأْتِينِي بِسُلْطَنِ مُّبِينٍ اللهُ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِمَا لَمْ تَحِطْ بِهِ-وَجِنْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ " إِنِّ إِنِّي وَجَدتُ آمْرَأَةَ تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَمَاعَرْشُ عَظِيمٌ اللهِ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنسِ من دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ اللَّ أَلَّ يَسْجُدُوا اللَّهَ الَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَكُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ 🔭 ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ 👚 👚 🏶 قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَندِبِينَ 💎 ٱذْهَب بِكِتَبِي هَكذَا فَٱلْقِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَٱنظُر مَاذَا يَرْجِعُونَ ١٨٠٠٠.

شِيْوَكُو النِّبَ إِنَّ النِّبِ اللهِ اللهِي اللهِ الل

قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا وَقَالًا ٱلْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وحده وعلم سياسة الناس في الأحكام السلطانية وإدارة شؤون الحكم، وأخبر عن ثنائهما لله سُبْحَانَةُ وَتَعَالَى، وأنهما نسبا ذلك العلم وذلك العطاء إلى الله وحده فحمداه عليه، وأقرّا بأن ما أعطاهم الله من النبوة والملك وسائر النعم التي خصهم الله بها إنما هو تفضلٌ منه سبحانه، وبها حصل لهم الفضل على غيرهم من عباده الله المؤمنين الذين هم أهل مملكتهما، وعبّرا بـ"كثيرٍ من عباده" تواضعًا للهُ (2)، وهل قالا ذلك سراً أو جهراً؟ محتمل هذا وهذا، فإن كان جهراً؟ فهو من الحديث بنعمة الله شكراً لها لا تكبراً على الخلق بها.

قال الله: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمَنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَنذَا لَمُو ٱلْمُبِينُ ﴿ اللهِ مَا تُوفِي داوود؛ ورث ولدُه سليمان علمه ونبوته، فانضم علم أبيه إلى علمه، حيث تعلّم من أبيه ما عنده من العلم، مع ما كان عليه هو من العلم وقت حياة أبيه (3)، وإنما خص سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ بوراثته؛



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 234).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 235).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص:002).

144 طائف البيان في تفسير القرآن

لأنها وراثة نبوة وملك، ولو كانت وراثة مال لكان جميع أولاده فيه سواء (1)، وقد قام سليمان خطيباً في الناس، لأن لفظ "يا أيها الناس" لا يكون غالباً إلا في مجمع عام، فأعلن لهم ما من الله به عليه من النعم، تحدثاً بها وإشهاراً لها وشكراً لله عليها، ودعاء الناس إلى تصديقها، ومنها: تعليم الله له لغة الطير، فيفهمها، وذكر هنا الطير وهو نموذج لباقي الحيوانات، بدليل أنه سمع وفهم كلام النملة وهي ليست من جنس الطير.

و"كل" هنا لا تُفيد العموم المطلق، وإنما تُفيد عموم ما يحتاج إليه من أسباب الملك ومن أدوات السلطة والقهر ما لم يُعطِ أحداً من الناس، وصار ما خصهم به من الخير تفضلاً وكرماً منه واضحاً لعموم للناس.

وقال تعالى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ اللَّمَا اللَّمَا النَّمَا الدَّمَا الدَّمَ الدَّمَا الدَّمَ الدَّمَا الذَّمَا الْمَا الْمَا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 198).

شِيُونَةُ النِّبُ إِنِّ النِّبُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللِّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللْمِلْمِ الللَّهِ الللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ اللللْمِلْمِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ اللللللِّلْمِلْمِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ اللللِّهِ الللللِّهِ اللللللِّهِ اللللْمِلْمُ الللللْمِلْمُ الللللْمِلْمُ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ الللللِّهِ اللللللِّهِ الللللِّهِ اللللللِّهِ الللللِّهِ اللللللِّهِ الللللِّهِ الللللْمِلْمُ الللللْمُلْمُ الللللِّهِ الللللْمُلِي الللللِهِ الللللِمِلْمُ الللللِمُ الللللْمُلْمِ الللللِمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمِ اللللللِمُ اللللللْمُلْمُ الللللْمُلِمِ الللللْمُلِمِ الللللْمِلْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللِمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللِمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمِ اللْمُلْمُلِي اللْمُلْمُلْمُ الللِمُلْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ ا

مع بعض في ساحة الاجتماع، نظموا سيرهم وعرضهم عليه؛ بحيث يمشون على دفعات، فيُكفّ أولهم حتى يلحق بهم آخرهم، والوزْعُ في أصل اللغة هو المنع والكفَ (1)، وفائدة ذلك انتظام سير الجنود ومنعهم من الفوضى، كما تشاهدون اليوم في العروض العسكرية الرسمية للدول، حيث يعرضون كل نوع من الجنود وأسلحتهم مع بعضٍ بصورةٍ منتظمة، وفي الآية إشارة إلى أن من واجبات القيادة العناية بالجنود وتدريبهم وتأهيلهم، وقد انطلق بهذا الجيش باتجاه مكانٍ مُعيّن، وقد مرّوا في طريقهم على وادي النمل، وهو اسم موضعٍ في الأرض، وسُمي بوادي النمل؛ لكثرة النمل الذي يعيش فيه (2)، وأثناء مرور الجيش كان النمل على ظهر الأرض كعادته في النهار، فلما رأت نملة الجيش، ولعلها مسؤولة الاستخبارات في مملكة النمل، صاحت بأخواتها من النمل ادخلوا إلى بيوتكم، وابتعدوا عن طريق سليمان عَليّهِ السّكم و جيشه حتى لا تدوسكم أقدامهم، دون قصد منهم، فتتكسر أضلُعكم و تهلكوا!.

والحَطْمُ في اللغة هو تكسير الشيء الصلب(3)، وهذا التصرف من النملة يشير إلى أن النمل أمة من الأمم ومملكة من الممالك، فيها الملكة، والحرس، والعاملون، والخزنة، والصناع، ونحوها من الوظائف، مثل عالم البشر، واعتذرت لسليمان عَلَيْهِ السَّلَمُ وجنوده، بأنهم قد يفعلوا بهم ذلك الفعل غير



<sup>(1)</sup> ينظر: معانى القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 112).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 240).

<sup>(3)</sup> ينظر: القاموس المحيط: (ص: 1094).

متعمدين، بل من غير شعور منهم؛ لأنهم قوم مسلمون عادلون لا يظلمون أحداً. وقوله: ﴿ فَنَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَرَالِحَارَضَالُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَرَالِحِينَ اللهِ تبسم تعجب، والتبسم أضعف حالات الضحك، وهو الضحك الهادئ، (وكان هدي النبي عَلَيْهِ السَّلامُ أنه إذا ضحك تبسم)(1)، فإن الضحك بالقهقهة والصوت المرتفع ليس من أخلاق الأنبياء والصالحين، وتدل على خفة العقل وسوء الأدب، وكان تبسم سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ وتعجبه من فطنة وذكاء هذه النملة الحريصة على بني جنسها، ومن معرفتها باسمه، واعتذارها لهم، ومدحها له ولجنوده بالعدل وعدم الظلم، وبسماعه لكلام النملة تذكر نعم الله عليه ودعا الله أن يلهمه ويوفقه إلى ملازمة شكر هذه النعم العظيمة المتعددة التي منحها الله له ولوالديه من قبله. وفي قوله: "وعلى والدي" بيانٌ لبر الابن بأبيه عند الدعاء، فيدعو لنفسه ويدعو لوالديه، وفيها إشارة إلى أن النعمة هذه لم تكن وليدة الساعة، وإنما كانت امتداداً لنعم الله على أبيه، ودعا ربه أن يوفقه للعمل الصالح المرضى عند الله، وهو الموافق للشرع والخالص لوجه الله، ويرزقه الاستمرار عليه.

والباء في "برحمتك" باء السببية، أي: اجعل رحمتك سبباً لدخولي الجنة في جملة عبادك الصالحين من الأنبياء والمرسلين، وسؤاله ذلك؛ المراد به في جملة عبادك الصالحين من الأنبياء والمرسلين، وسؤاله ذلك؛ المراد به (1) مسند أحمد: (46 / 36)، برقم: (20917)، وسنن الترمذي: (6/ 38)، برقم: (3642)، والحديث حسن لغيره.



الاستمرار والزيادة من رفع الدرجات، لأن لعباد الله الصالحين مراتب كثيرة (1)، وبهذا الدعاء العظيم تظهر اهتمامات أنبياء الله وعباده الصالحين، فإن العبد يخشى على نفسه من الابتلاء بالنعم والسراء أكثر من الابتلاء بالشر والضراء، فقد يصبر العبد على الابتلاء بالضراء، ولا يشكر على الابتلاء بالسراء.!

وقوله: ﴿ وَتَفَقَّدُ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي لَآ أَرَى ٱلْهُدَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْعَآبِينَ نَ لَأُعَذِّ بَنَّهُ عَذَابًا شَكِيدًا أَوْ لَأَاذْ بَحَنَّهُ وَأَوْ لَيَأْتِينِّي بِسُلْطَنِ مُّبِينٍ ﴿ اللهِ ، وبعد أَن استقر في المكان الذي سافر إليه؛ تفقّد أحوال جنوده، و"التفقّد" هو البحث عن المفقود، وطلب ما غاب عنك والتعرّف على أحو اله(2)، وهذا يدل على حسن الإدارة وقوة المتابعة لـدى سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهي من أهم صفات القائد الناجح، بخلاف حال كثير من ولاة الأمر اليوم الغافلين عن أحوال الرعية، فالسلطة تكليف لا تشريف، ومسؤولية يجب القيام بها، فلم يرى الهدهد، لأنه صاحب لون جميل وشكل فريد، إذا غاب يُنتبَه له، وهذا كحال بعض طلاب العلم يكون ذكياً ومشاركاً في الدروس والبرامج، فلو غاب يفتقده الأستاذ، بخلاف الكسالي يغيب أحدهم فلا يُفتقد؛ لأنه غير جاد ولا نشيط، فسأل سليمان من حوله عنه، هل هو موجود ولم أره، أم هو غائب عنا؟! وهذا من دقة سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ في الخطاب وتثبته، فلمّا تأكد له أنه غائب عن هذا الجمع، أصدر تهديداً له وتوعده بأحد أمرين، الأول: بالعذاب الشديد، وهو نتف ريشه،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 244).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 152).

وتركه ملقى يأكله الذر والنمل<sup>(1)</sup>، والثاني: أن أقتله بالذبح، وذلك بناءً على سبب الغياب، واستثنى إيقاع العقوبة به إن أتاه بحجة وعذر مقبول، وهذا من عدله، وفيه إشارة إلى أهمية وجود قوانين وعقوبات صارمة للمخالف، وهو أمر لا بد منه لإدارة المجموعات والتجمعات والجيوش، وعدمها يؤدي إلى الفوضى، وتضييع الوقت والجهد وفساد الأعمال وانتشار البطالين والمزعجين وقليلى الأدب.!

وقوله: ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تَحِطَّ بِهِ وَجِنْتُكَ مِن سَيَإٍ بِنَبَإٍ وَقُول اللهِ وَجَدَّتُهَا يَقِينٍ ﴿ اللهِ وَجَدَّتُ آمْرَأَةً تَمْلِكُ لَهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَمَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴿ آلَ وَجَدَّتُهَا يَقِينٍ ﴿ آلَ إِنِي وَجَدَّتُ المَرَأَةُ تَمْلِكُ لُهُمُ اللّهَ عَن السّبِيلِ فَهُمْ وَقَوْمَهَا يَسْمُحُدُونَ لِلشَّمْسِمِن دُونِ اللّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْمَ لَكُمْ عَن السّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْمَا لَهُ مَا اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

والظاهر -والله أعلم- أنه لم يحضر إلا وقد بلغه التهديد والوعيد بسبب غيابه، ولذلك جاء بحجته من أجل أن يُعفى عنه، فخاطب الهدهد سليمان قائلاً له: علمتُ شيئًا من جميع جهاته، وجئتك بأمر لم تخبرك به الجنُ، ولم تعلم به الإنس، وبلغتُ ما لم تبلغه أنت ولا جنودك(3).

فانظر إلى قوة عبارة الهدهد مقابل قوة تهديد سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ له، وهذا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 185).

<sup>(2)</sup> ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: (1/ 293).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/202).

شِيُونَةُ النَّهُ إِلَّا النَّامُ إِنَّ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يدل على صدقه في عذره، بخلاف الكاذب في عذره، فإنه يتلعثم بالكلام ويحاول أن يخترع له عذراً، وجئتُك من أرض مملكة سبأ باليمن بخبر مهم صادق لا شك فيه، والباء فيه للمصاحبة؛ لأن النبأ كان مصاحبًا للهدهد حين مجيئه (1)، فسأله سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ما هو؟ فأجابه: بأنه وجد امرأة؛ وهي بلقيس بنت شراحيل بن مالك بن الريان (2)، ملكة قوم سبأ، قد أُعطيت من كل شيء مما يحتاجه الملك من المال والجنود وسائر والعلم ونحوها، ولها سرير عظيم في وصفه تجلس عليه للحكم بين الناس، وكان هذا السرير في قصر عظيم مشيد رفيع البناء محكم (3)، وما زالت آثاره باقية إلى اليوم في محافظة مأرب في اليمن، فهذا هو الجانب الأول من الخبر، وهو ما يتعلق بالوصف الدنيوي للملكة وعرشها وما لديها من وسائل الملك، والجانب الثاني من الخبر وهو ما يتعلق بالجانب الديني، فقد وجدها وقومها مشركين يعبدون الشمس ويسجدون لها من دون الله، بسبب تحسين الشيطان ذلك لهم، فصدهم بهذا التحسين عن سبيل التوحيد والإيمان بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فهم لا يهتدون إلى معرفة الحق الصواب، وهو عبادة الله وحده لا شريك له.

وقوله: ﴿ أَلَا يَسَجُدُواْ بِلَهِ ٱلَّذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِيُونَ اللهُ كَا إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللهُ اللهُ كَا إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ اللهُ عَلَى يحتمل أن يكون هذا



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 252).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 186).

<sup>(3)</sup> ينظر: المصدر السابق: (6/ 187).

150

من كلام الهدهد، ويحتمل أن يكون تعقيبًا من كلام الله على الخبر (1).

و"ألاً"، فيها قراءتان (2)، بالتشديد؛ وتكون بمعنى لئلا، أي: فصدهم الشيطان عن الهداية لئلا يسجدوا لله، وبالتخفيف؛ فتكون "ألا" للتنبيه، والمعنبي: ألا يا هو لاء اسجدوا لله، والخبء كل ما غاب<sup>(3)</sup>، وهو الشيء المخفى، وفسر خبء السماء بالمطر، وخبء الأرض بالنبات(4)، والصحيح أنه عام في كل ما ستره الله عن الأعين في السماء وفي الأرض، وهو مدحٌ لعلم الله المحيط بالمخفيات التي لا يطلع عليها أحد، وهو سبحانه يعلم ما يسر الخلق وما يعلنون من الاعتقادات والأقوال والأفعال، ولا يخفى عليه شيءٌ في الأرض ولا في السماء، وهو الله الذي لا إله غيره ولا معبود بحق سواه، وهو رب العرش العظيم، وهو سرير الملك، وهو أعظم المخلوقات، فعرش الله عظيم بالنسبة إلى سائر ما خلق الله من السموات والأرض، وعرش بلقيس عظيم بالنسبة إلى عروش أبناء جنسها من الملوك(5)، فسَلِمَ الهدهد من العقوبة حين ألقي إليه هذا النبأ العظيم، وتعجّب سليمان كيف خفي عليه (6)، ولما كان الهدهد داعياً إلى



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 254).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (19/ 448).

<sup>(3)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 116).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 601).

<sup>(5)</sup> ينظر: المصدر السابق: (2/ 601).

<sup>(6)</sup>ينظر: تفسير السعدي: (ص:604).

يَنْ فَا لَكُ مُنْ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّهُ اللَّا

الخير، وإلى عبادة الله وحده والسجود له، نهى النبي اليوليله عن قتله (1).

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان أن الأنبياء والرسل أكثر الناس شكراً لنعم الله عليهم.
- 2 بيان أهمية تفقّد الراعي لأحوال الرعيّة، ومعاقبة المسيء منهم، وتحفيز



<sup>(1)</sup> ينظر: سنن أبي داود: (4/ 538)، برقم: (5269)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 157).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 216).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 188).

وتكريم المُحسن منهم.

- 3 بيان أن بعض العلم قد يكون عند الأصاغر دون الأكابر، فالهدهد أحاط بعلم ليس عند سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.
  - 4 بيان فضل الدعوة إلى الله، وفضل من نشرها.
  - 5 بيان مشروعية التثبت، وأهميته لكشف الواقع وبيان الحقيقة.
- 6- بيان مشروعية تتبع أخبار الأمم المخالفة للمسلمين، والسعي في دعوتهم وإرشادهم.



يَنْ فِي لَوْ النَّبَ مُنْ إِلَّ النَّالِينَ اللَّهِ النَّالِينَ اللَّهِ النَّالِينَ اللَّهِ اللَّ



﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّهُ ٱلْمَلَوُّ أَ إِنِّ أَلْقِي إِلَىَّ كِنَبُّ كَرِيمٌ اللَّهِ إِلَّهُ مِن شُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ. بِسَعِر ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيعِ الله عَلَوا عَلَى وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ اللهِ عَلَيْ وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْمَلَقُلُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمَّلُ حَتَى تَشْهَدُونِ اللَّهِ قَالُواْ خَعْنُ أُوْلُواْ فَوَّةٍ وَأُوْلُواْ بَأْسِ شَدِيدٍ وَالْأَمْرُ لِلَيكِ فَانظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ اللَّهُ قَالَتُ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُواْ قَرْبِيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِزَّةَ أَهْلِهَآ أَذِلَّةً ۖ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ 📆 وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ إِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ وَ فَلَمَّا جَآءَ سُلَيْمَنَ قَالَ أَتُمِذُ ونَنِ بِمَالٍ فَمَآءَاتَنِ وَٱللَّهُ خَيْرٌ مِّمَّا ءَاتَىٰكُم بَلْ أَنتُ بِهِدِيَّتِكُو لَفَرَحُونَ اللهِ ٱرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْيِنَهُم بِحُنُودِ لِلَّا قِبَلَ لَهُمُ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُم مِّنْهَا أَذِلَّةَ وَهُمْ صَنِغُرُونَ ﴿ إِنَّ قَالَ يَكَأَيُّهَا ٱلْمَلُؤُا أَيُّكُمْ يَأْتِينِ بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ﴿ ٢٠ ۖ قَالَ عِفْرِيتُ مِّنَ ٱلْجِنِّ أَنَا ْ ءَانِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ ۗ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أَمِينُ ﴿ وَ اللَّهِ عَالَهُ مِن مَّقَامِكَ ۗ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أَمِينُ ﴿ وَ اللَّهِ عَالَمُ مِن مَّقَامِكَ ۗ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أَمِينُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ أَنَا ءَانِيكَ بِهِ ء قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ، قَالَ هَنذَامِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِيٓ ءَأَشْكُرْأُمُ أَكْفُرُ ۖ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشُكُرُ لِنَفْسِهِۦ ۗ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّى غَنِيٌّ كَرِيمُ ۖ ۖ قَالَ نَكِرُواْ لَهَا عَرْشَهَا نَظُرُ أَنْهَلَدِى أَمْرِ تَكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ (اللهُ فَلَمَّا جَآءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ فَالَتْ كَأَنَّهُ هُو وَأُوتِينَا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴿ ثَا وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعْبُدُمِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَنفِرِينَ ﴿ ثَا يَقِيلَ لَمَا ٱدْخُلِي ٱلصَّرْحُ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا ۚ قَالَ إِنَّهُ، صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِسِرَ ۗ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّهِ .

قسول الله تعالى: ﴿ قَالَتْ يَتَأَيُّهُ الْمَلَوُّ ا إِنِّ أَلْقِي إِلَىٰ كِنَا كُرِيمٌ ﴿ اللَّهُ إِنَّهُ وَمِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ وَ



بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَينِ ٱلرَّحِيمِ (نَ اللَّا تَعْلُواْ عَلَى وَأَنُونِي مُسْلِمِينَ (الله )، بعد أن ألقى الهدهد إلى ملكة سبأ بالرسالة التي أرسلها سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ إليها وإلى قومها، وقرأتها، جمعت الملأ من قومها، وهم كبار القوم وحاشية الملك والمستشارون في القصر، فأخبرتهم بما وصلها من كتاب بواسطة الهدهد، ووصفت الكتاب بأنه جليل المقدار، وهو مدحٌ له بسبب ما رأته من عجيب أمره، كون طائر أتى به، فألقاه إليها، ثم تولى عنها أدباً(1)، وقيل: لأنه كان مختوماً(2)، ولا تعارض بين المعنيين، ثم قرأته عليهم، وبيّنت مصدر الكتاب، وأنه من سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلام، أكبر ملوك الأرض في زمنه، ولا شك أنه قد شُهر أمره في الممالك التي حوله، وأن الكتاب مُفتتح بالبسملة، وفيه النهي لهم عن العلو والتكبر عليه، وأن يبقوا على حالهم التي هم عليها، وأن ينقادوا لأمره ويدخلوا تحت طاعته، ويأتوا إليه مستسلمين خاضعين لحكمه، وأن يدخلوا في دينه الذي هو الإسلام(3)، وأن يتركوا الشرك بالله وعبادة الشمس، فاحتوى ما طلبه منهم على مقتضيات الملك، وهو الدخول في طاعته وتحت مملكته؛ لأنه ملك، ومقتضيات النبوة، وهو الدعوة إلى الإسلام وترك الشرك بالله؛ لأنه نبي.!

وقوله: ﴿ قَالَتَ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلُؤُا أَفَتُونِ فِي آمَرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمَّا حَتَى تَشَهَدُونِ ﴿ ال ﴿ فَاللَّهُ الْمَلُولُ اللَّهُ الْمَلْوَا أَطْلَعَتُهُم على محتوى الرسالة؛ طلبت منهم المشورة حول ما تضمنه



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 188).

<sup>(2)</sup> ينظر: معانى القرآن للفراء: (2/ 1 29).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص:604).

شِيُونَةُ النَّهُ إِلَّى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الكتاب من طلبات، والفتوى هي طلب الحكم في شيءٍ مُشكِل (1)، والأمر هو الشأن الجديد الذي وصل إليها، والمعنى: ما هو التعامل المناسب مع هذه الطلبات، هل نطيع ونستسلم، أم نرفض ونُقاتل؟، ثم وصفت حالها بأنها لا تنفرد في الرأي في إدارة شؤون المملكة، وإنما تشاور كِبار قومها، ولا تقطع أمراً ذا شأن خطير من أعمال الملك والسلطة والحكم والسياسة حتى يقولوا لها رأيهم فيه.

وقول هذا الحرب واللقاء، لنا من الشجاعة والنجدة ما نمنع به أنفسنا وبلدنا ومملكتنا، الحرب واللقاء، لنا من الشجاعة والنجدة ما نمنع به أنفسنا وبلدنا ومملكتنا، وهذا الكلام منهم يُشعِر بأنهم يُريدون القتال، وأنهم رافضين الاستسلام والخضوع لطلب سليمان عَلَيْهِالسَّلام، ولكنهم فوضوا الأمر إليها لعلمهم بصحة رأيها، وقوة عقلها، لتختار أحد الرأيين القتال أو المسالمة، وهذا يدل على أنهم أصحاب رأي مستقل عنها، وكانوا مع ذلك أصحاب طاعة وانضباط لما يصدر منها، ويظهر من هذا الموقف أن الشورى عندهم لم تكن ملزمة للملكة.



<sup>(1)</sup> ينظر: لسان العرب: (5/ 348).

هزيمتهم أن يغيروا النظام ويُتابعوا ويحاكموا رموزه ويجعلوا كبار القادة والساسة أذلة في السجون والمعتقلات، وهذا أمر معروف ومشهور في الحروب، فهذا الفعل لا يُستبعد أن يحصل لنا لو هُزمنا مع سليمان، فبررت اختيارها للمسالمة بحرصها على بلدها، وأنها يمكن أن تُضحّي بالكرسي والملك من أجل سلامة ورخاء شعبها، وهذا يدل على أنها كانت امرأة عاقلة ذكيّة فطنة، بخلاف حال الكثير من الملوك الذين يُقدمون البقاء في الكرسي على سلامة الشعوب،! وفي ذلك إشارة إلى أهمية الاستفادة من تجارب الآخرين؛ وكلما كان الحاكم مُطلعاً على التاريخ والأحداث والوقائع، ومستفيداً من تجارب الآخرين؛ كلما كان ناضجاً في رأيه مصيباً في تصرفه.



وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ سُلِيْمَنَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالِ فَمَآءَاتَىٰنِ ءَ ٱللَّهُ خَيْرٌ مِّمَّآءَاتَىٰكُم بَلْ أَسَٰم ِ بَهِدِيَّتِكُرُ نَفْرَحُونَ اللهُ ٱرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْنِينَهُم بِحُنُودِ للا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُم مِنْهَآ أَذِلَّةُ وَهُمْ صَغِرُونَ اللهُ ، ويظهر أن الهدهد كان قد أعلمه بما اتفقوا عليه، فما جاء الوفد إلا وعند سليمان خبرهم، فلما وصل الوفد بالهدية إلى سليمان عَلَيْهِ السَّلامُ، قال لهم: تُريدون أن ترشوني بالمال وتبقون على كفركم وشركم بالله، وبعيدين عن الخضوع لحكمي، فما آتاني الله من النبوة والملك والمال والجواهر أفضل وأكثر مما عندكم، قد أعطاني الله منها ما لم يعطه أحداً من العالمين، وأكرمني بالنبوة، وهدفي أن يدخل الناس في الإسلام، والملك الذي أنا فيه وسيلة لتحقيق ذلك الهدف، وأنتم أصحاب دنيا تفرحون بالمال وتستكثرون منه، وتنقادون للهدايا والتحف، أما أنا فلا أقبل منكم إلا الإسلام أو السيف(1)، وهذا توبيخ لهم بفرحهم بهذه الهدية فرح فخر وخيلاء، وفيه إشارة إلى أن فرحه باستجابتهم لدعوته وإيمانهم بالله أكثر من فرحه بالمال، ثم خاطب رئيس الوفد بأن يرجع إلى الملكة وقومها، وأن يخبرهم بأنه رفض الهدية، وعليهم أن ينفذوا ما طلبه منهم في كتابه الذي أرسله إليهم مع الهدهد، فإن أبوا ذلك؛ فليستعدوا لمقابلة جنود لا يقدرون على مقاومتهم ولا طاقة لهم بقتالهم، وسيهربون من أمامهم وسيخرجون من بلادهم أذلة مهزومين.!، وهو ما حذرتهم منه بلقيس لمعرفتها بطبيعة الحرب وآثارها،! فلما عاد إليها الوفد بموقف سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ من الهدية، وعزمه على قتالهم؛ استجابت لطلبه، وأعدت العُدة للذهاب إلى



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/191).

158 كاليان في تفسير القرآن

فلسطين لإعلان الخضوع لسليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، والدخول تحت أمرته.!

وقوله: ﴿ قَالَيْكَأُمُ الْمَكُواْ اَيُكُمُ اللّهِ الْإِعلانِ الولاء والطاعة له، طلب ممن حوله سليمان عَلَيْهِ السّلَامُ خبر قدومها إليه لإعلان الولاء والطاعة له، طلب ممن حوله من كبار رجال دولته من الجن والإنس أن يأتوه بعرش بلقيس الذي وصفه له الهدهد وأنه عرش عظيم، قبل أن تصل ومن معها إليه طائعين خاضعين منقادين لحكمه، وكان سليمان في الشام وبينها وبين سبأ نحو مسيرة أربعة أشهر، شهران ذهابا وشهران إيابا، ولعل الغرض من ذلك أن يُظهر لملكة سبأ ما عنده من القوة والإمكانيات، وأن ما أعطاه الله أكثر مما عندها، وأن يريها آية معجزته في نقل عرشها إليه ليجعل ذلك حجة عليها لإثبات نبوته (1).



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (19/ 463)، التفسير البسيط: (17/ 235).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 192).

يَنُونَ وُ النَّبَهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ النَّهُ إِنَّ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِيَّ اللَّهُ اللَّ

صدّيقاً يعلم اسم الله الأعظم (1): أنا آتيك به قبل ارتداد أجفانك إذا تحرَّكَتْ للنظر في شيء فأذن له سليمان عَلَيْهِ السَّلامُ ، فدعا الله ، فلم يشعر سليمان عَلَيْهِ السَّلامُ ؛ شكر الله إلا والعرش حاضر أمامه ومستقر بين يديه ، فلما رآه سليمان عَلَيْهِ السَّلامُ ؛ شكر الله على هذه النعمة ونسبها إلى الله وحده ، ولم يغتر سليمان عَلَيْهِ السَّلامُ بملكه وسلطانه كما هو حال كثير من الملوك الجاهلين ، بل علم أن ذلك اختباراً من ربه له ، فهل يشكر الله عليها وينسبها إلى واهبها وهو الله ، أم يكفر بها فينسبها إلى نفسه ، ثم بين أن هذا الشكر لا ينتفع الله به ، وإنما يرجع نفعه إلى صاحبه (2) ، فمن شكر نعمة الله زاده الله منها وكتب الله له أجر الشكر ، ومن كفر بها ضرّ نفسه ، فإن الله غني عن شكره ، ولا يضره كفره ، وكريم في ترك المعاجلة بالعقوبة نفسه ، فإن الله غني عن الشكر ، ولا يضره كفره ، وكريم في ترك المعاجلة بالعقوبة له بسبب إعراضه عن الشكر (3).

وقوله: ﴿قَالَ نَكِرُواْ لَهَا عَرَّتُهَا نَظُرُ أَنَهُ لَدِى آمَرَ تَكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَهْ تَدُونَ ﴿الْ ﴾، قال سليمان عَلَيْهِ السّلامُ لمن حوله: غيّروا لها سرير ملكها، وأدخلوا عليه بعض التعديلات من زيادة ونقص؛ كي نختبر به عقل المرأة لنرى أتهتدي إلى معرفته أم تكون من الذين لا يهتدون إلى ذلك؟! فإن عرفت أنه سريرها فهذا يدل على ذكائها وفطنتها، وإن لم تعرف فهو دليل على غفلتها.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن أبي حاتم: (9/ 2886)، برقم: (16381)، وفتح القدير للشوكاني: (4/ 161).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (ص:605).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (24/ 557).

وقوله: ﴿فَلَمَّاجَآءَتْ قِيلَأَهُكَذَاعَ مُشُكِّ قَالَتْكَأَنَهُ مُوَّ وَأُوبِيّنَا الْعِلْمَ مِن قَلِهَا وَكُنَا مُسْلِمِينَ (الله) فلما عُرض عليها عرشها، وقيل لها: أهكذا عرشك؟! فنظرت إليه وجعلت تعرف وتنكر، وعجبت من سرعته (1)؛ فأجابت بلفظ موافق للسؤال، كأنه هو، أي: يشبهه ويقاربه، وهذا غاية في الذكاء والحزم (2)، فكان جوابها صحيحًا؛ فدل ذلك على ذكائها وفطنتها ورجاحة عقلها، فلما سمع سليمان ومن معه جوابها، ورأوها قد آمنت وأسلمت قالوا ذلك؛ اعترافًا بنعمه في أن آتاهم العلم وهداهم للإسلام قبلها (3)، وفي الآية إشارة إلى أهمية وفضل اجتماع العلم والفطنة والدين الصحيح لدى العبد، وأثر ذلك على حياته.

وقوله: ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَتَ تَعَبُّدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهَا كَانَتُ مِن قَوْمِ كَنفِرِينَ الله ، هذا تعقيبُ قرآني على القصة، فالمرأة كانت ذكية وفطنة وعاقلة، ولكن عقلها وذكاؤها لم يهدها إلى عبادة الله وحده، فالعقائد الباطلة تُذهب بصيرة القلب ونور العقل! فمَنعَها عن عبادة الله وحده ما كانت تعبده مِن دون الله تعالى، لأنها وُلدت بين قوم كافرين ونشأت بينهم، ولم تعرف إلا عبادة الشمس (4)، فعبدتها معهم.

وقوله: ﴿ قِيلَ لَمَا ٱدْخُلِي ٱلصَّرِّحَ فَلَمَّا رَأَتَهُ حَسِبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَافَيَهَا قَالَ إِنَّهُ، صَرْحُ مُمَرَّدُ مِن قَوَارِيرٌ قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ شُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَا مُمَرَّدُ مُن قَوَارِيرٌ قَالَتُ مَن لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ ،



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 247).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 194).

<sup>(3)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1330).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 507).

شِيْوَكُو النِّبَيْةِ النِّبِيِّةِ النَّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِيلِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّلْمِيلِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّلِيِّةِ النِّبِيِّةِ النِّلْمِيلِيِّةِ النِّلْمِيلِيِّ الْمِلْمِيلِيِّ الْمِلْمِيلِيِيلِيِيِّ الْمِلْمِيلِيلِيِيلِيِيِيِّ الْمِلْمِيلِيِيلِيِيِّ الْمِلْمِيلِيِيل

فلما وصلت إلى مكان قصر سليمان، وكان قد بُني بطريقة غير معهودة في مملكة سبأ، فقد جعل في ممر القصر ومدخله جدولاً من الماء، وغُطّي بالزجاج الأملس الشفاف، فيظهر لمن رآه الماء دون الزجاج، وهذا من بديع الصناعة التي اختصت بها قصور سليمان في ذلك الزمان، ولم تكن معروفة في اليمن على ما بلغته من حضارة وعظمة في البناء (1)، وقيل لبلقيس: ادخلي ساحة القصر، فلما رأته ظنته ماءً يمشى، فرفعت ثوبها حتى لا يتبلل بالماء، وهذا يدل على أنها كانت تلبس ثوباً سابغاً ساتراً، فلما فعلت ذلك؛ قيل لها: هذا زجاج أملس شفاف فوق الماء، ولا تحتاجين أن ترفعي ثوبك، فبهرها ما رأت من آيات، وعلمت منها أن سليمان صادق فيما دعاها إليه، وأنه مؤيد من الله تعالى، وعلمت أن دينها ودين قومها باطل، فاعترفت بأنها ظلمت نفسها في اتباع الضلال بعبادة الشمس، وأعلنت أنها أسلمت مع سليمان لله رب العالمين، والإسلام هو دين جميع الرسل، وسكت القرآن عن بقية خبرها ورجوعها إلى بلادها، واقتصر على مكان العبرة منها والاتعاظ بحال هذه الملكة، إذ لم يصدها علو شأنها وعظمة سلطانها عن النظر في دلائل التوحيد وصدق الرسل والاعتراف بالوحدانية لله سبحانه، وفي قصتها توبيخ للمشركين من أهل مكة، وفضح لسخافة أحلامهم وبقائهم على الشرك بعد أن جاءهم الحق ببعثة محمد



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (19/ 275).



### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 من آداب الرسائل والمكاتبات أن تُفتتح بالبسملة.
  - 2 استحباب إظهار عزة المسلم أمام أهل الباطل.
- 3 أن الفرح بالمال والمناصب وتقديمها على الدين صفة من صفات الكفار.
- 4- بيان يقظة المؤمن الصادق في إيمانه أمام تعدد نعم الله وتذكر وجوب شكرها.
  - 5 بيان جوز اختبار ذكاء الخصم لمعرفة كيفية التعامل معه.
  - 6- بيان استحباب إبراز التفوق المادي والمعنوي أمام الخصم.



# تفسير المقطع الرابع من سورة النمل المقطع الرابع من سورة المقطع المؤلن المقطع المؤلن ا

قسول الله تعسالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَكِلِكًا أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ فَإِذَاهُمْ فَ فِي اللّهُ عَنْ قصة نبي فَيِعْتَصِمُونَ فَي هذه الآيات عن قصة نبي الله صالح عَلَيْهِ السّلَامُ مع قومه، وهم قوم ثمود، وقد سبق أن ذكر قصة سليمان



قبلها، وفي الترتيب الزمني متأخرة عنها، ويظهر أنه ذكرها بعدها للترتيب الجغرافي، فقوم سبأ كانوا في جنوب الجزيرة، وقوم ثمود كانوا وسط الجزيرة، فذكرهما لأنهما قريبتان من قريش وآثارهما موجودة بين أيديهم، والفائدة من ذكر قصص الأنبياء هي التسلية لرسول الله وين التكذيب كي لا يصيبهم للمكذبين بأخذ العظة والعبرة منها، حتى يتركوا التكذيب كي لا يصيبهم العذاب كما أصاب المكذبين من الأمم السابقة، وصالح عَيْوالسَّلَمُ أخو ثمود من النسب، وكان محتوى رسالته كرسالة الأنبياء والرسل قبله وهو الدعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك له، فلما دعاهم إلى ذلك؛ انقسموا إلى فريقين: فريق آمن به، وفريق كفر به (1)، فالمؤمنون كان أغلبهم من الضعفاء كعادة أتباع الرسل، والكافرون به كان أغلبهم من الكبراء، وكانوا يتجادلون فيما بينهما، وكل فريق منهم يدعي أن الحق معه (2)، فكان ذلك سببًا لتخاصمهم.

وقول ه: ﴿ قَالَ يَكَفُّومِ لِمَ شَتَعْجِلُونَ بِالسَّيِتَةِ قَبْلُ الْحَسَنَةِ لَوْلَا شَتَعْفِرُون الله لَعَلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا شَتَعْفِرُون الله المعنى: ﴿ قَالَ يَكُولُونَ الله الله وحده؟ الله معنى: لم تؤخرون الإيمان بالله وحده؟ والمعنى: لم تؤخرون الإيمان الذي يجلب إليكم الثواب، وتقدمون الكفر الذي والمعنى: لم تؤخرون الإيمان الذي يجلب إليكم الثواب، وتقدمون الكفر الذي



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 255).

<sup>(2)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 123).

شِيُونَةُ النَّهُ إِلَّى اللَّهُ اللَّ

يجلب إليكم العقوبة؟ (1)، وقيل: لماذا تُبادرون إلى فعل السيئات من الكفر والشرك وفعل المعاصي وتتركون فعل الحسنات (2)؟، وكلا المعنيين وارد ولا تعارض بينهما، فإنهم كانوا مستمرين في فعل المعاصي والكفر، وكانوا مُستمرين في استعجال العذاب على سبيل الاستهزاء والتحدي؛ لأنهم كانوا يظنون أن صالحاً غير صادق، وأن تهديده لهم غير واقع بهم، ودعاهم إلى الإيمان والتوبة مما هم فيه، وطلب المغفرة من الله لأفعالهم القبيحة، وحتٌ على ذلك لكي يرحمهم الله بقبول التوبة ومغفرة ذنوبهم السابقة ورفع العذاب عنهم.

## وقوله: ﴿ قَالُواْ اَطَّيِّرْنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكَ قَالَ طَتْ بِرُكُمْ عِندَ اللَّهِ ۖ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَفْتَنُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ،

فكان رد قومه على دعوته لهم للإيمان والاستغفار قبيحاً، فقالوا: لقد أصابنا هذا الشر من شؤمك وشؤم أصحابك(3)، وهذا من سوء عقيدتهم وقلة أدبهم مع الرسل، فإن التشاؤم والتطير من عقائد المشركين الذين لا يُؤمنون بالله ولا يتوكلون عليه، ومن قلة الأدب أن تنسب الشر والمصائب التي نزلت بك إلى غيرك وأنت سببها، وليس هذا مذهب قوم صالح، بل هو مذهب عامة المشركين، وهذا يدل على انتكاس فطرهم حتى جعلوا الصلاح سبباً للشؤم، والفساد سبباً للخير!، وكان قد أصابهم القحط(4) ونزل بهم الفقر والبلاء، ومثله



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 165).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:3333).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 258).

<sup>(4)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:3333).

ما تسمعونه اليوم من عددٍ من الفاسدين الذين يجعلون الصالحين سبباً لما نزل بهم من مصائب وفقر، ونسوا أن الإنسان الصالح سبب للخير، وهو من يدعوهم إلى التوبة والاستغفار، ويأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر، ليرفع الله ما نزل بهم من البلاء بسبب هذه الذنوب، فرد عليهم نبيهم صالح عَلَيْهِ السَّلامُ قولهم هذا، بأنه ومن معه ليسوا سبب شؤمهم، وأن ما أصابهم من خير أو شر فمن الله(1)، وأن سبب ذلك هو كفرهم بالله سُبْحانهُ وَتَعَالَى، وأن الشيطان هو الذي يفتنهم بما يفعلونه من الطيرة (2)، وما ألقاه في قلوبهم من عقائد باطلة.

وقوله: ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَةُ رَهْطِ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ الله المَعْمَوا بِالله لِنَابُيّ مَنْكَةُ وَلَقُولَنَ لُولِيّهِ مَا شَهِ دَنَامَهُ الله الْعَشرة (3) وهو هنا وصف الرهط: من الثلاثة إلى العشرة، أو من السبعة إلى العشرة (3) ، وهو هنا وصف للعدد، أي: مجموعة مكونة من تسعة أشخاص، وكانوا من عظماء القوم وأغناهم، وكانوا أهل كفر قد تمرسوا على الفساد والإجرام، وعملهم كله شر وفساد، ولا يوجد للصلاح مدخلٌ إلى قلوبهم، فقد بلغوا في الشر والفساد مبلغه، وكانوا أصحاب قدار بن سالف عاقر الناقة (4)، وكانوا من أفخاذ متنوعة من القبيلة، وليسوا من أسرة واحدة، ومن شدة غيظهم على صالح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ؟ عقدوا



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 123).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 165).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/27).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 215).

شِيُونَةُ النَّهُ إِلَّى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اجتماعاً سرياً وتعاهدوا على أن يشتركوا في قتل صالح وأهله، وهذا مكر بحيث لو انكشفوا فيوزع دمه بين القبائل، فترضى قبيلة المقتول بالدية، كما نصح إبليس بهذا قريشاً لما أرادوا أن يقتلوا محمداً والبيات: مباغتة العدو ليلاً(١)، أي: يقتلونه وأهله غدراً في الليل بحيث لا يراهم أحد، واتفقوا على أن يقولوا لقبيلته وأوليائه بعد قتله: ما شهدنا ولا حضرنا وقت هلاكه مع أهله، ويحلفون لهم بأنهم صادقون في قولهم هذا، وقولهم هذا يحتمل أنه مغالطة منهم مع اعتقادهم أنهم كاذبون، ويحتمل أنهم قصدوا وجها من التعريض ليخرجوا به عن الكذب، فإنهم قصدوا أن يقتلوا صالحاً وأهله معاً، ثم يقولون: ما شهدوا مهلك أهله وحدهم، وإنا لصادقون في هذه الفقرة فقط، لأنهم شهدوا مهلكه ومهلك أهله معاً.

وقوله: ﴿ وَمَكَرُواْ مَكْرُا وَمَكَرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَا هُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَا الله هذا التدبير منهم مكراً؛ لأنه سيء وخطط لتنفيذه سراً، وقابل الله مكرهم بمكره سبحانه بهم، والمكر ليس من صفات الله المطلقة، بل هو من الصفات المقيدة أو صفات المقابلة، فيقال: يمكر بمن يستحق المكر.

وفي تفسير مكرهم ومكر الله تعالى بهم قولان(3): أحدهما: أن الله أنزل على



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/272).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1334).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 220).

بيت صالح ملائكة ليحفظوه من سفهاء قومه حين دخلوا عليه ليقتلوه، فرمى كل ملك منهم رجلاً منهم بحجر حتى قتلوهم جميعاً، وهم لا يشعرون بالملائكة، وسَلِمَ صالح وأهله من مكرهم.

والثاني: أنهم مكروا بأن أظهروا سفراً وخرجوا فاستتروا في غار ليعودوا في الليل فيقتلوه، فألقى الله صخرة على الغار فأهلكتهم جميعًا، وكان هذا مكر الله بهم أن جعل مكرهم سببًا لإهلاكهم، فرجع مكرهم على أنفسهم من دون شعور منهم.!، والخطاب عام لكل ناظر متأمل في القصة، أي: انظر ما انتهى إليه أمرهم الذي بنوه على المكر، وما أصابهم بسببه من هلاك، فقد أهلكهم بتلك الصفة، وأهلك الله قومهم بالصيحة بعد ذلك، حيث صاح بهم جبريل صيحة خلعت قلوبهم فهلكوا جميعًا.



يَنُونَ وُ النَّابُ إِنَّ النَّابُ إِنَّ النَّابُ اللَّهِ النَّابُ إِنَّ اللَّهِ النَّابُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أصابهم"(1)، وذيّل الآية ببيان العظة والعبرة مما حصل من هلاك لهولاء الظالمين، ففي ذلك برهان وحجة لقوم يتدبرون وقائع الله في أوليائه وأعدائه فيعتبرون بذلك، ويعلمون أن عاقبة الظلم الدمار والهلاك، وأن عاقبة الإيمان والعدل النجاة والفوز (2)، وهو الذي حصل لصالح عَلَيْهِ السَّلامُ ومن آمن به من قومه، فقد نجاهم الله بسبب إيمانهم بالله واتقائهم للشرك والمعاصي ولكل أسباب غضبه سبحانه.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (1/ 94)، برقم: (433).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص:606).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 221).

ينكح الرجل، ويشتهي ذلك الفعل منه، ولا يشتهيه من زوجته؛ لانتكاس فطرته وفسادها، وفعلهم هذا سببه أنهم قوم يجهلون عاقبة هذا الفعل القبيح عليهم في الدنيا والآخرة، أو أراد بالجهل هنا السفاهة والمجون والفساد الذي كانوا عليه (1)، وقد كان حالهم يشبه حال الغرب اليوم، وما تسمعونه من أخبار انتكاس فطرهم وانتشار الشذوذ بينهم، حتى إنهم أطلقوا على هذا الفعل اسما لينا آخر لستر قبحه وحتى يُنشر إعلاميا، وهو (المثليين)، وهو تزوّج الرجل من الرجل، والمرأة من امرأة، بل تجاوزوا ذلك إلى إباحة زواج الرجل أو المرأة بالحيوان،! ولهم علم خاص بهم، وجمعيات تُدافع عنهم، وقوانين تحميهم في بعض الدول الغربية.

قال: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عِلاّ أَن قَالُوا أَخْرِجُوا عَلَى مَا وعظهم به نبيهم أَنَاسٌ يَنَطَهَّرُونَ ﴿ وَ ﴿ وَ اللهِ مَ لَوط مِن جواب على ما وعظهم به نبيهم الاقول بعضهم لبعض: (أَخْرجوا آل لوط من قريتكم)، بسبب أنهم لا يشاركونهم فيما يرتكبونه من الفواحش، بل ينكرون عليهم ارتكابها، ويتنزهون عن فعل هذه القبائح لطهارتهم وبعدهم عن النجاسات المعنوية والحسية، وقولهم هذا هو نوع من الاستهزاء بنبي الله لوط عَلَيْهِ السّلامُ ومن معه، وهو يدل على سفههم وجهلهم بعواقب أفعالهم القبيحة، وهو ثمرة لانتكاس فطرهم، وهذا المنطق القبيح موجود اليوم عند الفُسّاق، فإذا وُجدوا رجلاً صالحاً في حيّ من الأحياء يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر؛ تجمّع المجرمون حيّ من الأحياء يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر؛ تجمّع المجرمون



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (24/ 562).

يَنُونَ وُ النَّهُ إِنَّ النَّهُ إِنَّ النَّهُ النَّهُ إِنَّ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

والفساق لمحاولة أذيته وطرده من ذلك الحي، ليخلوا لهم الجو لممارسة الفساد بدون اعتراض عليهم.

قال الله: ﴿ فَأَ غِينَ مُواَ هُلُهُ وَإِلّا اَمْرَأَتَهُ, فَكَرْنِهَا مِنَ الْغَدِينِ ﴿ فَالْمَلْمُ اللهُ عَلَى الله قدوم لدوط، ونجّى لوطاً وأهله مطراً فَسَاءَ مَطراً المُمنذرين ﴿ فَاهلك الله قدوم لدوط، ونجّى لوطاً وأهله المؤمنين به، وهما ابنتاه، واستثنى من النجاة زوجته التي كانت على دين قومها، وكانت تنقل إليهم الأسرار وتدلهم على الأخبار (١)، والغابر في اللغة هو الباقي (٤)، أي: قضينا عليها بأن جعلناها من الباقين في العذاب، فهلكت مع قومها، حيث أرسل الله عليهم حجارة من سجيل من السماء أهلكتهم وقضت عليهم، فبئس المطر الذي نزل على هؤلاء القوم الذين أنذرهم رسولهم فلم يقبلوا الإنذار، فكانت عاقبتهم وخيمة، وقبل أن يُمطروا بالحجارة رفع جبريل بجناحيه قراهم إلى عنان السماء، وجعل عاليها سافلها، ولم نقف على دليل صحيح لرفع جبريل قراهم، ولكن الواقع يُشير إلى صدقه، فإن مكان قراهم تحول إلى حفرة عميقة، تُسمّى اليوم بالبحر الميت.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الاستغفار من أسباب نزول الرحمة وذهاب العذاب.
- 2 أن التشاؤم والتطير من أخلاق الكفار والمشركين وأتباع المشعوذين.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 200).

<sup>(2)</sup> ينظر: تاج العروس: (13/ 187).

- 3 أن المكر السيء لا يحيق إلا بأهله.
- 4- أن فعل المعصية في الظاهر وإعلانها أقبح وأخطر أثراً على الفاعل من فعلها سراً.
- 5 أن الواجب على أهل الصلاح والخير أن يُنكروا على أهل المُنكر، وأن يصبروا على أذاهم.
  - 6- أن الإنسان إذا انتكست فطرته حسّن القبيح وقبّح الحسن.
- 7- أن رابطة الإيمان أقوى من رابطة الزوجية والقرابة والروابط الدنيوية كلها.



يَنْ وَكُو النَّهُ النَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا



﴿ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ وَسَلَمٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى ۗ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَنَّ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلسَّكَآءِ مَآءً فَأَنْكِتْنَا بِهِ. حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَاتَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَءَكَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يُعَدِلُونَ اللَّهُ أَمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَكَ خِلَالُهَآ أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ۗ أَءِكَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكَ مُ مَّا لَلَهُ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ ﴿ أَمَّنَ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشَّرُا بَيْكَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۗ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ أَمَّن يَبْدَوُّا ٱلْخَلْق ثُمَّ يُعِيدُهُ, وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَءَكُهُ مَعَ ٱللَّهِ قُلُ هَا تُواْبُرُهُا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ اللَّهُ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ عَلَمُهُم فِي الْآخِرَةِ عَلَى هُمْ فِي شَكِّي مِنْهَا أَبَلَ هُم مِنْهَا عَمُونَ الله وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوٓاْأَءِذَاكُنَاۚ ثُرَايًا وَءَابَآؤُنَآ أَبِنَّا لَمُخْرَجُونَ 🖤 لَقَدْ وُعِدْنَاهَلاَانَحَنُ وَءَابَآؤُنا مِن قَبْلُ إِنْ هَلاَآ إِلَّا أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ١٧ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ١٠ وَلِا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ فَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَنذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَلْ عَلْيَهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقِ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ فَا وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَنذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَا لَا عَسَىٰٓ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى تَسْتَعْجِلُوبَ ۖ ۖ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضَّلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلِكِكُنَّ أَحْثَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ اللهُ وَإِنَّ رَبِّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ الله وَمَامِنْ غَآبِبَةِفِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُّبِينٍ ٧٠٠ ﴾.

قسول الله تعسالى: ﴿ قُلِ الْمُمَدُ لِلّهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ اللّهِ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى لهلاك يَمْرِكُونَ ﴿ وَ ﴾ ، أمر الله رسوله محمداً والله الله على عباده الله سبق ذكرهم، وسلم الله على عباده اللذين المطفاهم المكذبة بالرسل الذين سبق ذكرهم، وسلم الله على عباده الذين اصطفاهم للنبوة والرسالة، ويدخل فيهم أتباعهم المؤمنون بهم (١)، وذلك لرفع ذكرهم وإعلاء شأنهم، ولسلامة ما قالوه في ربهم من النقائص والعيوب، والسلام إذا كان على غائب فهو دعاء، وإن كان على حاضر فهو تحية، والسلام من الله على خلقه هو الثناء عليهم والذكر الحسن لهم (٤)، ثم سألهم سؤالا استنكارياً تعجبياً: آلله الذي ذكرت أفعاله وصفاته الدالة على عظيم قدرته خير، أم ما يشركون به من الأصنام؟!، ولفظ: "خيرٌ" ليس معناها هنا التفضيل؛ لأنه لا مقارنة بين الله وبين الأصنام، بل هو من باب التهكم بهم، وتبكيتهم وتعنيفهم، إذ خير فيما أشركوا أصلاً (٤).

وقوله: ﴿أُمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءَ فَأَنْ بَتِنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاكَ بَهَ جَدِهِ مَّا أَءِ لَهُ مُّ مِّنَ ٱلسَّمَاءَ فَأَنْ بَعْدَ لُونَ اللهُ مُ فَرَمٌ يَعْدِلُونَ الله مَ فَرَمٌ يَعْدِلُونَ الله مَ فَا الله مَ فَرَمٌ يَعْدِلُونَ الله مَ فَا الله مِن المنقطعة التي بمعنى: بل، وتفيد الاستفهام مع الإضراب الانتقالي من الاستفهام الحقيقي التهكّمي إلى الاستفهام التقريري، ومن المقدّمة الإجمالية إلى الأدلة التفصيلية (4)، فبدأت الآيات في التدليل على بطلان الشرك واستحقاق إلى الأدلة التفصيلية (4)، فبدأت الآيات في التدليل على بطلان الشرك واستحقاق



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 168).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/8).

<sup>(3)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1336).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 10).

يَنْكُونَا وُ النَّامُ إِنَّ النَّامُ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الله وحده لا شريك له للعبادة، فمن خلق السموات والأرض، وأنزل المطر وأنبت الشجر، وهذه أفعال يُقر الكفار بأن فاعلها هو الله سبحانه، فإن الأصنام لا تفعل شيئًا من ذلك، واللام للاختصاص، أي: خصكم بإنزال المطر، وأنبت به الحدائق، وهي البساتين متنوعة النباتات والأشجار الكثيرة، وجعلها ذات منظر حسن، فيراها الإنسان فتبتهج نفسه وتتسلى بمنظرها الجميل، وفي الآية سبق علمي، فقد اكتشف الطب الحديث أن النظر والتمتع بالحدائق الخضراء الجميلة يبهج النفس ويذهب ما بها من الضيق والاكتئاب، ولو كان الأمر موكولاً إلى الخلق لما استطاعوا أن ينبتوا شجرة من أشجارها، ولكن الله هو الذي أنبتها بتهيئة أسباب الإنبات كلها، ثم سألهم سؤال تقريع وتوبيخ على ذلك، فكيف تعترفون بأن هذه الأفعال لا يقدر عليها إلا الله ثم تصرفون العبادة لغيره؟!، لأنهم يقرّون بأن الله هو الخالق الموجد وحده، والمعنى: من فعل ذلك فهو المستحق للعبادة، وهذا من الاستدلال بالربوبية على الألوهية، بل هم قوم يساوون بالله غيره، ويجعلون له عديلاً ومثيلاً، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عما يصفون.

وقوله: ﴿أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلْلُهَا أَنْهَدُرًا وَجَعَلَ لَمَارَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنِ الْبَعْرَيْنِ حَاجِزًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله



العظيمة المشهورة، مثل نهر دجلة والفرات ونهر النيل وجيحون وسيحون، وغيرها؟! ومن الذي جعل في هذه الأرض جبالاً تُثبتها وتجعلها مستقرة؟، ومن الذي جعل بين البحر الحلو والبحر المالح حاجزاً(1)؟!، وذلك عند مصب الأنهار في البحار فلا تختلط بمياه البحار، والبرزخ هو الحاجز، وهو حاجز معنوي لا يُرى بالعين، وهو اختلاف كثافة الماء الحلو عن كثافة الماء المالح، فهذا ثقيل وهذا خفيف، وهذا شفاف وهذا غامق، وبقدرة الله منع اختلاط هذا بهذا، وهذا من السبق العلمي، فقد أثبت العلم الحديث ذلك(2)، فمن فعل ذلك كله هو الله الخالق المبدع، ثم سألهم سؤال تقريع وتوبيخ على ذلك: كيف تعترفون بأن هذه الأفعال لا يقدر عليها إلا الله ثم تصرفون العبادة لغيره؟!، بل أكثر هؤلاء القوم لا يعلمون عظمة الله وقدرته، فجهلهم بالله هو سبب شركهم به وصرفهم العبادة لغيره.

وقول هـ فَكُنُّ مَعْ اللهِ عَلَيْ الْمُضَمَّلَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمُ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَءِ لَكُ مُّمَّ اللهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ الله عن الله عن المخلوقات، ثم انتقل إلى أفعاله وتصرفه في أحوال الناس التي لا يخلو عنها أحد، فسألهم: من الذي يستجيب دعاء المضطر، وهو الذي أصابته الضرورة وألجأته إلى الدعاء فابتهل إلى الله وترك جميع المخلوقات؟!، فإنه لا يجيبه إلا الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، الذي ترجع إليه القلوب والنفوس عند الشدة؛



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 266).

<sup>(2)</sup> ينظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي: (2/101).

شِوْلَةُ النِّبُ لِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللللَّمِي الللَّمِلْمِلْمِل

لأنها تعود إلى فطرتها، وتُشرك بالله عند الرخاء، كما قال: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ وَعَوْا اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمّا فَجَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمُ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٥]، فعند الاضطرار يدعون الله وحده، ومن الذي يرفع ويزيل المصائب عنكم من مرض وفقر وابتلاء؟!، ومن الذي صيّركم خلفاء في الأرض، يخلف فيها كل قرن منكم القرن الذي قبله (١)؟! إنّه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وحده لا شريك له، الذي يجعل لكم الذرّية التي تخلفكم بعد موتكم، ثم سألهم سؤال تقريع وتوبيخ على ذلك: كيف تعترفون بأن هذه الأفعال لا يقدر عليها إلا الله ثم تصرفون العبادة لغيره؟!، والقليل منكم من يتعظ وتنفعه هذه الآيات والمواعظ.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 278).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 169).

173 كائف البيان في تفسير القرآن

وهو رحمة من الله بالخلق، إنه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وحده لا شريك له، الذي يفعل ذلك كله، ثم سألهم سؤال تقريع وتوبيخ على ذلك: كيف تعترفون بأن هذه الأفعال لا يقدر عليها إلا الله ثم تصرفون العبادة لغيره؟!، فتعالى الله وتقدس عن أفعالكم القبيحة وعما تنسبون إليه مما يليق به.

وقول ه: ﴿أَمَّن يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ, وَمَن يَرْزُقُكُمُ مِن الشّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ الْحَلْق من العدم؟! هَا وَمن الذي يقدر على بعثهم بعد الموت؟!، ومن الذي يرزقكم من السماء بنزول الأمطار، ومن الأرض بإنبات الزروع المثمرة؟ إنّه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وحده لا شريك له، الذي يفعل ذلك كله، ثم سألهم سؤال تقريع وتوبيخ على ذلك: كيف تعترفون بأن هذه الأفعال لا يقدر عليها إلا الله ثم تصرفون العبادة لغيره؟!، قل لهم يا محمد بعد هذه الأسئلة التقريرية السابقة الدالة كلها على انفراد الله بالعبادة: هاتوا أدلتكم وحجتكم على أن غير الله فعل شيئاً من هذه الأشياء، إن كنتم صادقين في دعواكم أن غير الله يستحق العبادة.!

وقوله: ﴿قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيّانَ وَقُوله: ﴿قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْب كِله لله ولا يعلم به أحد من يُبْعَثُونَ الله ولا يعلم به أحد من سكان السماء ولا سكان الأرض، لا ملكاً مقرباً ولا نبياً مرسلاً، فضلاً عمن دونهم من الجن والشياطين والسحرة والكهان، فقد كان المشركون يعتقدون أن الجن والكهان يعلمون الغيب، أي: ولا يدري كل من في السموات والأرض



شِيْوَكُو النِّبَ إِنَّ النِّبِ اللهِ اللهِي اللهِ الل

متى يكون البعث (1)؛ لأنه غيب لا يعلمه حتى إسرافيل المكلّف بالنفخ في الصور للبعث، كما في الحديث: "كيف أنْعم وصاحب الصور قد التَقم الصور، وحنى جبهته، وأصغى سمعه، ينتظر متى يُؤمر "(2).

وقوله: ﴿ بَلِ اَدَّرِكَ عِلْمُهُمْ فِ الْآخِرَةَ بَلَهُمْ فِ الْبَعْث، ولفظ: "ادّارك" فيها "بل" هذه للإضراب عما سبق، وهو جهلهم بوقت البعث، ولفظ: "ادّارك" فيها معنيان للمفسرين (٤): الأول: بمعنى نما علمهم بالآخرة وازداد شيئاً فشيئاً من خلال كثرة الأدلة الحسية عليه، والمعنى الثاني: عكسه، بمعنى ضعف وقل علمهم بالآخرة بسبب تكذيبهم وعدم استماعهم للآيات البينات الدالة عليه، والثاني هو الأرجح للسياق بعده، فقد أضرب عن ذلك العلم الضعيف وجعله في مرتبة الشك، ولا يُقال لشيء إنه مشكوك فيه إلا إذا نقصت فيه نسبة العلم كثيراً، ثم أضرب عن نسبة ما عندهم من شك في الآخرة، وأثبت أن بصائرهم وقلوبهم قد عَمِيت عنها فلا ترى شيئاً من دلائلها وآياتها الواضحة لكل مبصر ومتأمل فيها، والمعنى: بل اضطرب وضعف علمهم في الآخرة فهم في شك منها عمون (٤).



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 127).

<sup>(2)</sup> مسند أحمد: (18/ 228)، برقم: (11696)، والعظمة لأبي الشيخ الأصبهاني: (3/ 851)، برقم: (396)، وهو حديث حسن بشواهده.

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 170).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 23).

180 لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مِن كَفَرُوٓ الْآءِذَاكُنَّا تُرَبًا وَءَابَآؤُنّا اَيْنَا لَمُخْرَجُونَ ﴿ اللهُ لَقَدُوعِدْنَا عَن عقيدة هَذَا اغَنْ وَءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَنذَآ إِلّآ أَسَطِيرُ الْأَوّلِينَ ﴿ اللهِ مَا أَخْبَرِنَا عَن عقيدة المشركين من كفار قريش وغيرهم ممن وافقهم على هذا المذهب، وهو إنكار البعث والنشور، فقد كانوا يستبعدونه ويتساءلون منكرين ومستغربين وقوعه: أتصبح أجسادُنا وأجساد آبائنا تراباً في القبور ثم نخرج نحن وهم أحياء منها بعد ذلك؟! ثم أكّدوا إنكاره بأنهم قد وُعدوا هم وآباؤهم بهذا من قبل وعد محمد لهم، وما هذا الوعد بالبعث إلا أحاديثهم وأكاذيب السابقين التي لا صحة لها، والأساطير جمع أسطورة وهي الأباطيل والأكاذيب (1)، والمعنى: ما هذا إلا كلام معاد قاله الأولون وسطروه وتلقفه من جاء بعدهم ولم يقع شيء منه (2)!

وقوله: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ الله ، قبل يبا محمد لهؤلاء المشركين المكذّبين بالآخرة: سافروا في الأرض، وانظروا نظر تأمل وتفكر آثار وديار مَن كان قبلكم من المكذّبين المجرمين، كقوم عاد وثمود، وقوم لوط، ماذا فعل الله بهم بسبب تكذيبهم وإجرامهم، واتعظوا بحالهم حتى لا يصيبكم ما أصابهم.

وقوله: ﴿ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي صَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ ﴾، الخطاب لمحمد الله عن الحزن عليهم بسبب إعراضهم وعدم إيمانهم، وقد بذل معهم جُهداً مُضنياً بالدعوة والبلاغ والتوجيه والنُصح، والضيق هو حالة يشعر فيها



<sup>(1)</sup> تاج العروس: (12/ 25).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: (20/ 26).

يَنْ فَكُونُ النَّابُ إِلَّا النَّابُ إِلَّا النَّابُ اللَّهِ النَّابُ اللَّهِ النَّابُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

الإنسان بضيق النفس وعدم انشراح الصدر، وهو أثر من آثار الخوف من شر ومكر متوقع على النفس من عدوها، وفي هذا تسلية للنبي المنافي مماكان يجده من حزن وشفقة على قومه بسبب تكذيبهم، وضيق وحرج في نفسه بسبب أذيتهم له، وما يدبرون له من كيد ومكر، والمعنى: لا تلتفت إلى هذا المكر فإن الله سيعصمك منهم وينصرك عليهم.

وقوله: ﴿ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى شَدَّتَعْجِلُونَ ﴿ آَ وَإِنَّ رَبِّكَ لَلْهُم بَعْضُ ٱلَّذِى شَدَّتِ عَجِلُونَ ﴿ آَ وَالْكَانُ وَالْكُونَ الْكَابُ ، قل النّاسِ وَلَكِنَ أَحَثُ رَهُمُ لَا يَشَكُرُونَ ﴿ آَ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنَّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَنَا مَنكم لِهِم يَا محمد: إن البعث كائن لا محالة، وعسى أن يكون قد قرب ودنا منكم الذي تستعجلونه من العذاب، وهو إشارة إلى ما أصابهم يوم بدر من قتل وسبي (1)، وأصل الرّدف: ما جاء في عقب غيره، ومنه الرديف وهو الذي يركب



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى: (ص: 1340).

لطائف البيان في تفسير القرآن

خلف الراكب(1)، ولكن الله يتفضل على الناس بالإمهال وتأخير العقوبة عليهم مع كفرهم، والسياق هنا يشير إلى أن المقصود بهم الكفار من أهل مكة<sup>(2)</sup>، لعلهم أن يتوبوا ويرجعوا عن غيّهم، وقد انتفع بهذا التأخير والإمهال عدد كبير منهم فأسلموا في فتح مكة بعد أن نجوا من القتل في بدر وما بعدها من الغزوات، وهي نعمة يلزمهم شكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عليها، ولكن أكثر الكفار لا يشكرون الله عليها لغفلتهم عنها، ولا مانع أن تكون الآية عامة في كل الناس، مؤمنهم وكافرهم، فمن فضله عليهم إسباغه نعمَه عليهم مع ظلمهم لأنفسهم(3)، وترك معاجلتهم بالعقوبة على كفرهم بالله أو معصيتهم له، وقلّ من يشكر الله منهم على هذه النعمة، فعلى تفسير أن المقصود بلفظ الناس: كفار مكة؛ فيكون المعنى: وإن ربك يا محمد ليعلم ما تسر وتخفى صدور المكذبين لك من قومك من العداوة والمكر بك (4)، وفي هذا تطمين له من مكرهم، فالله يرقبهم ويرصد مكرهم، وسيحميك من شرهم، ويجازيهم على ذلك يوم القيامة، وعلى تفسير الناس: على العموم؛ فالمعنى: وإن ربك يا محمد ليعلم ما تخفيه صدور الخلق من خير أو شر، وما يظهرونه من قول أو فعل حسن أو سيء، وسيجازيهم على ذلك يوم القيامة.



<sup>(1)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: (14/86).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 294).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 209).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/282).

يَنْوَلُونُ النِّبُ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

وقوله: ﴿ وَمَامِنْ غَايِبَةٍ فِي السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ إِلَا فِي كِنْبِ مُبِينٍ ﴿ اللهِ عَن علمه المطلق بما في علمه بما تخفي صدور الناس وما يظهرونه؛ أخبر عن علمه المطلق بما في السموات والأرض مما يغيب عن الخلق ولا يعلمون به، والغائبة: اسم للشيء الغائب، والتاء فيه للنقل من الوصفية إلى الاسمية كالتاء في الفاتحة (1)، وأنه قد كتب ذلك في اللوح المحفوظ، فكل شيء فيه واضح مفصل.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بناء العقيدة الصحيحة في نفوس الناس من خلال آيات الله في الكون أسلوب قرآنى.
- 2 من رحمة الله بالخلق أنه يستجيب دعوة المضطر منهم، مسلماً كان أو كافراً.
  - 3 أن علم الغيب خاص بالله تعالى، لم يُعطِه نبياً مُرسلاً ولا ملكاً مُقرباً.
    - 4- الاعتبار بقصص هلاك الأمم السابقة والاتعاظ بها.
- 5- إحاطة علم الله جل وعلا بالكون كله، وأن ذلك كله مدوّن في اللوح المحفوظ.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 29).

18 كائف البيان في تفسير القرآن



﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَةِ مِلَ أَكْثَرَ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ يَغْتِلِفُونِ ٧٠٠ وَإِنَّهُ. لَمُدًى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ 🤎 إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ ۚ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ 🚧 فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۖ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ ١٠٠ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا شَّمِعُ ٱلشُّمَعُ ٱلدُّعَآءَإِذَا وَلَّوْا مُدْبِينَ ١١٠ وَمَا أَنتَ بِهَدِي ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمُّ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَلِتِنَا فَهُم مُّسْلِمُونَ 🗥 ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَّبَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَاينتِنَا لَا يُوقِنُونَ (٢٠٠٠) وَيَوْمَ نَعَشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَّن يُكَذِّبُ جَايَلِنَا فَهُمْ يُوزِعُونَ ﴿ اللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبُهُم بِعَايَتِي وَلَمْ تَحْيِطُواْ بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا كُننُمُ تَعْمَلُونَ (١٨) وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَاظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ (١٨) أَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِيَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَكُلُّ أَتَوَهُ دَخِرِينَ ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرَ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ۚ إِنَّهُ، خَبِيرُ بِمَا تَفْعَلُونَ اللهِ مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَعٍ يَوْمَبِدٍ ءَامِنُونَ اللهِ وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلَ تُجَزُّونَ إِلَّا مَاكُنتُهُ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّمَاۤ أَمُرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبِّ هَـٰنذِواْلْبَلْدَةِ اللَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمرَتُ أَنَّ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ وَأَنْ أَتَلُواْ الْقُرْءَانَ ۗ فَمَن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ وَقُلِٱلْحُمَدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُو وَ ءَايَنِهِ وَفَنَعُرِفُونَهَا وَمَارَبُكَ بِعَلِفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٠٠) .



شِيُونَةُ النِّبُ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلْمِلْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَي

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ هَا ذَا الْقُرُّ الْقُرُّ الْكَوْمِنِينَ ﴿ إِنَّ هَا ذَا الْقُرْءَ الْكَوْمِةِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وعبر بلفظ: "أكثر" إشارة أنه لم يستقص كل اختلافاتهم، وإنما اهتم بأبرز القضايا وأهمها، وهي قضايا العقائد والأحكام الشرعية وغيرها الرئيسية، أما بعض الأشياء الفرعية التي اختلفوا فيها فتركها لكثرتها، ووصف القرآن بأنه هدى ورحمة لمن آمن بالله، واتبع رسوله محمداً وخص المؤمنين بالذكر؛ لأنهم هم المنتفعون به، ويدخل فيهم من آمن به من بني إسرائيل، فالقرآن طريق للهداية إلى الحق، وسبب للدخول في رحمة الله، وفي هذا إشارة إلى أهمية الإيمان الصادق بآيات القرآن والعمل بها للحصول على ثمارها الطيبة في الدنيا والآخرة، أما الذين لم يؤمنوا بالقرآن من بني إسرائيل ولم يتبعوا ما جاء به؛ فسيبقون مختلفين متناحرين فيما بينهم إلى أن يموتوا، وسيفصل الله ما جاء به؛ فسيبقون مختلفين متناحرين فيما بينهم إلى أن يموتوا، وسيفصل الله



<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس: (18/ 98).

186 كالبيان في تفسير القرآن

سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى بينهم يوم القيامة بحكمه العدل، ويجازي كل فريق بما يستحق، فأهل الحق إلى الجنة وأهل الباطل إلى النار، وذيّل الآية باسمي العزيز العليم لمناسبتهما للقضاء والحكم بين الخلق، فالعزيز الذي لا يغلبه شيء، والعليم الذي أحاط بأحوالهم علما، وفيه إشارة إلى اشتراط العلم والقوة في القضاة الذين يقومون بالحكم والفصل في اختلافات الناس، فيكون قوي الشخصية لا يخاف في الله لومة لائم، وقوي في الحجة والفهم لمعرفة الحق من الباطل، وما نشاهده اليوم من فساد في القضاء وتأخر الفصل في القضايا، يرجع إلى غياب إحدى هاتين الصفتين لدى القاضي أو كلتاهما.!

وقوله: ﴿ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ أَإِنَّكَ عَلَى اللّهِ وَاللّهِ وَاللّه وسوله اللّه وسوله الله وسوله الله والله عليه وتفويض أمره إليه سبحانه، فهو كافيه وحافظ له من هؤلاء المكذبين الذين يكيدون له ويمكرون به، وعلّل أمره له بالتوكل بأنه على الحق، وأن ما جاء به هو الدين الصحيح والحق الواضح البيّن، وفي ذلك شهادة لرسوله المنزهة عن كل نقص(1).



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 33).

يسمعك، ووصفهم أثناء النداء لهم وهم في حالة الإدبار، وهو الإعراض والهروب عن سماع الصوت، باتجاه معاكس له، وفي هذا إشارة إلى أن الأصم الذي يراك وأنت تخاطبه قد يفهم منك بعض ما تقول بلغة الإشارة، فأما إذا ولى مدبراً فقد ابتعد عن الصوت ولم يلاحظ حركة الشفتين<sup>(1)</sup>، فأتى له أن يسمع أو يفهم؟!، وهو وصف مطابق لحال الكفار مع دعوة رسول الله يتيلي لهم، فلم يسمعوا ولم يعقلوا شيئاً مما يخاطبهم به، بل نفروا عنه وابتعدوا عنه، ثم شبههم بالعُمي، وهو جمع أعمى، وهو من ذهبت حاسة البصر لديه، فلا يعرف كيف يسير على الطريق ولا يهتدي إلى غايته، فكما لا تستطيع أن تجعل الأعمى يبصر الطريق؛ فإنك لا تستطيع إدخال الإيمان إلى قلوب هؤلاء الكفار، ولن يسمع الدعوة ويستجيب لها وينتفع بها إلا من وفقه الله للتصديق بما جئت به، والخضوع والاستسلام لأمر الله والانقياد لشرعه!! فصار الناس مع دعوة الرسول يتيلي فريقين: فريقاً أعرض عنها وكفر بها، وفريقاً آمن بها واستفاد منها.

وقوله: ﴿وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَبَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَكِّمُهُمُ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُوا فِي وَقُولِهِ اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُوالَّ اللللَّلِيْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُوالِمُ الللْ



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 35).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مغربها، والدجال، ودابة الأرض"(1)، والدابة هذه حيوان من غير الإنسان، ثم اختلفوا في نوعها، ومن أين تخرج، على أقوال كثيرة لا يصح فيها قول مرفوع، ويكفي أن نعرف أنها من علامات الساعة الكبرى، وأنها دابة تخرج من الأرض وليست من السماء، وأكثر المفسرين أنها تخرج من مكة من الصفاء(2).

وفي لفظ: "تكلمهم" قراءتان (3)، قرأ الجمهور: ﴿ تُكَلِّمُهُمْ ﴾ بضم التاء وتخفيف اللام.

فعلى قراءة الجمهور فمعناها: تخبرهم وتحدثهم بكل اللغات التي يفهمونها، بأن الناس الكفار لا يؤمنون بآيات القرآن، وهو تعليل لإظهار الأمر الخارق للعادة حيث لم يوقن المشركون بآيات القرآن، فجعل ذلك إلجاء لهم حين لا ينفعهم ذلك (4).

وعلى القراءة الأخرى فمعناها: تسمهم وتجرحهم في أنوفهم، من الكُلم - بسكون الكاف- وهو الجرح، ولا مانع من أن تفعل بالناس هذا وهذا، لعدم التعارض.

وقوله: ﴿ وَيَوْمَ نَعْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةِ فَوْجًا مِّمَّن يُكَذِّبُ بِعَايَدِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ الله حَتَّى



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (1/ 137)، برقم: (158).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 303).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الطبري :(19/ 499).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 39).

شِيُونَةُ الذِّبَةُ إِنِّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ ع

إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَ بَتُم بِاَيْتِي وَلَمْ تَحِيطُواْ بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ (١٠٠٠) وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَاظَلَمُواْ فَهُمَّ لَا يَنطِقُونَ ١٠٠٠ ، واذكر لهم يا محمد ما يجري للخلق يوم القيامة، فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يحشر من كل أمةٍ من الأمم فوجًا، والفوج هم الجماعة من الناس، وهم زعماء المكذبين وأئمتهم فيكونون أول من يحاسب ويعذب(1)، حيث يبدأ بمحاسبة أشد الناس تكذيبًا وكفراً وإجرامًا، فيحبس أولهم في آخرهم حتى يجتمعوا ثم يساقون إلى موضع الحساب(2)، فإذا حضروا موقف الحساب والسؤال، سألهم الله سؤال توبيخ على تكذيبهم بالآيات التي أنزلها على رسله بدون حجة، بل بجهل منهم وإعراض عن التفكر والتأمل في صحتها، فما الذي كان يشغلكم من عمل فلم تبحثوا عنها ولم تتفكروا فيها؟! وهو سؤال توبيخ وتقريع لهم لعدم اهتمامهم بما ينفعهم في آخرتهم، وفي الآية إشارة إلى خطورة الجهل على الإنسان، فإنه يدفعه إلى تكذيب الشيء قبل أن يتبين حاله، كما قال: ﴿بَلِّ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ عَلَيهِم العذاب فانتهت حجتهم ووجب عليهم العذاب بسبب ظلمهم، والمقصود بالظلم هنا الكفر وسائر أنواع الكبائر الأخرى، فهم لا يتكلمون بعد ذلك، ولا يدافعون عن أنفسهم لسقوط حجتهم.

وقوله: ﴿ أَلَمْ يَرَوُّا أَنَّا جَعَلْنَا ٱلْيَّلَ لِيَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِيذَالِكَ لَاَيَتِ لِيَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِيذَالِكَ لَاَيْتِ الْمَعْتَرِضَة بِينِ ما سبق وبينِ ما سيأتي، لأن السياق يتحدث عن الدار الآخرة، ليتخلل الوعيد الاستدلال ببعض الآيات التي تحتاج تأمل ونظر، والاستفهام للتعجيب من حالهم، والرؤية يجوز أن تكون



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/40).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (2/ 622).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

قلبية، ويجوز أن تكون الرؤية بصرية (1)، فلو نظروا في آية الليل والنهار وتأملوا فيها لدفعهم ذلك إلى الإيمان بالله، فقد منح الله الخلق هذه النعم، حيث صير لهم الليل مظلماً لكي يسكنوا فيه، فالظلام وسيلة من وسائل السكن والهدوء والراحة، وصير لهم النهار مضيئاً من أجل أن يعملوا وينتشروا في الأرض، وفي ذلك حجج وبراهين كافية لمن تدبرها، ولكن لا ينتفع بها إلا المؤمنون ومن يرجى منهم الإيمان عند النظر والتأمل في الأدلة، أما الكافرون فهم معرضون عنها، وجاحدون لها.

وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِ الصُّورِ فَفَنِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَاءَ اللهُ وَكُلُّ أَتَوَهُ دَخِرِينَ ﴿ وَ اذكر يوم ينفخ في الصور، وقد اختلف العلماء في عدد النفخات على قولين (2): الأول: أنها ثلاث نفخات، النفخة الأولى: نفخة الفزع، والثانية: نفخة الصعق، والثالثة: نفخة البعث والقيام لرب العالمين، ويستثنى من الفزع من أكرمه وحفظه من ذلك، والثاني: أنهما نفختان لا ثلاث، وأن نفخة الفزع إنما تكون راجعة إلى نفخة الصعق، لأن الأمرين لازمان لهما، أي فزعوا فزعا ماتوا منه، أو إلى نفخة البعث فيبعثون فزعين خائفين، وهذا الفزع هو ما لا يخلو عنه أحد عند الإحساس بشدة تقع وهول يفجأ من رعب وهيبة (3)، فإذا رجحنا أنها النفخة الثانية، وهي نفخة البعث؛ فالمستثنون من الفزع هم



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 43).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 240).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الخازن: (3/ 355).

شِيُونَةُ النَّهُ إِلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

المؤمنون الصالحون، كما سيأتي ذكرهم، ويبقى الكافرون من جن وإنس في فزع شديد، تبلغ قلوبهم الحناجر من شدة الفزع والخوف، وكل من في السموات ومن في الأرض من الخلق يحشرون بين يدي الله سبحانه صاغرين ذليلين خاضعين.

قال: ﴿ وَتَرَى الِجْبَالَ تَعْسَبُهُم عِاهِا قَوْلان: الأول(1): أن هذا وصف لحال خِيرُ لِمِما تَفْعَلُون ﴿ الله عنه السياق يتحدث عن يوم القيامة، والمعنى: أنك أيها الجبال يوم القيامة؛ لأن السياق يتحدث عن يوم القيامة، والمعنى: أنك أيها الرائي إذا رأيت الجبال وقت النفخة ظننتها ثابتة في مكان واحد لعظمها، وهي تسير سيراً سريعاً كالسحاب إذا ضربته الرياح، والمقصد من هذا تذكير الناس بقدرة الله تعالى، وما يجري في ذلك اليوم من تغيير في الكون، والثاني: أن هذا وصف لحال الجبال في الدنيا، أن الرائي يظن الجبال جامدة وثابتة لا تتحرك، والواقع أنها تتحرك بحركة الأرض، وحركتها سريعة لا تكاد تراها من شدة سرعتها لأنك تعيش عليها، والتعقيب بالصنع الدقيق المتقن للخلق يقتضي أن الجبال تتحرك بحركة الأرض في الدنيا ولا يشعر بها الخلق، وتكون هذه الآية جملة اعتراضية داخل سياق الحديث عن الآخرة، ورجّح هذا القول ابن عاشور (2)، والقول الأول هو قول جمهور المفسرين، ورجّحه الشنقيطي (3)، وضعّف غيره، والظاهر لي أنه إذا ثبت بالحقيقة العلمية دوران الأرض حول



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 233)، وتفسير ابن كثير: (6/ 217).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 50).

<sup>(3)</sup> ينظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: (6/ 144).

192 كطائف البيان في تفسير القرآن

نفسها، كما يقول العلم الحديث؛ فإن هذا الوصف يصلح أن ينطبق على حال الجبال في الدنيا وفي الآخرة، وهو سبحانه لا يخفى عليه شيءٌ من أحوال الخلق، وهذا التذييل غالبًا يأتي بأسلوب الخبر لكنه يُفيد التهديد والوعيد.

وقوله: ﴿مَنَجَاءَ بِاللَّحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَع يَوْمَ بِذِ ءَامِنُونَ ﴿ الله والمقصود بالحسنة قو لان (1): الأول: أنها كلمة الإخلاص؛ شهادة أن لا إله إلا الله، وله من تلك الحسنة خيرٌ يوم القيامة، وهو: الثواب والأمن من العذاب والجنة.

والثاني: أنها الفِعَلة الحسنة من صلاة وصدقة وتسبيحة، فيضعفها الله تعالى حتى تكتب أضعاف ما عمل، فيكون الإضعاف خيراً مما عمل، ولا تعارض بين المعنين، ويمنح الله المؤمنين الصالحين يوم الحشر والنشر الأمن من خوف العذاب، فهم آمنون منه، وبعيدون عنه.

وقول هذا به وَمَن جَآءَ بِٱلسّيّئةِ فَكُبّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنّارِ هَلَ تُحَرَّوُن إِلّا مَا كُنتُمُ تَعَملُونَ ﴿ وَ المقصود بالسيّئة هنا الكفر وما يلحق به، وهي التي يستحق بها أصاحبها أن يُلقوا على وجوههم في نار جهنم، وخص الوجوه بالكبّ مع أن المقصود به جميع الجسم؛ لأن الوجوه هي أول ما يقلب إلى الأرض عند الكبّ، والاستفهام في معنى النفي بقرينة الاستثناء (2)، ويُسألون سؤال تبكيت وتوبيخ أثناء دفعهم إلى جهنم، فتقول لهم خزنة جهنم: ما يحل بكم من جزاء وعذاب هو بسبب أعمالكم السيّئة في الدنيا من الشرك والمعاصي.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 317).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 54).

شِيُونَةُ النِّبُ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

وقوله: ﴿ إِنَّمَاۤ أُمِّرَتُ أَنَّ أَعْبُدَ رَبِّ هَنذِهِٱلْبَلْدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَهُۥ كُلُّ شَيْءٍ ۖ وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُورَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتَلُواْ ٱلْقُرْءَانَّ فَمَن ٱهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدى لِنَفْسِهِ = وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ ، أخبر قومك يا محمد، أن الله أمرك بأن تعبد الله وحده لا شريك له، وأضاف لفظ اسم مكة إلى الرب تشريفًا لها، وقد حرّمها الله يوم خلق السموات والأرض(1)، وأكّد ذلك التحريم على لسان إبراهيم الخليل عَلَيْهِ السَّلَامُ (2)، وجاء محمد السَّلِيُّ وأكّد على تحريمها (3)، وجدّد حدود الحرم الجغرافية من جميع الجهات، فلا يحلُّ فيها القتال، ولا سفك الدماء، ولا الصيد، ولا اللقطة لغير معرّف، ولا يُقطع شجرها، ونحو ذلك من الأحكام الخاصّة بالحرم، ولله كل شيء في هذا الكون خلقًا وملكًا، فهو خالق كل المخلوقات في هذا الكون ومالكها، وأمرني الله أن أكون من الخاضعين لأمره والمُنقادين له بالطاعة والعبادة، والأمر له هنا أمر لسائر أمته، وأمرني الله أن استمر في تلاوة القرآن، وللتلاوة معنيان(4): القراءة، والاتباع، وكلاهما مُراد وأن يعمل بما فيه، ويدعو الناس لاتباع ما فيه من أحكام والعمل بها، فمن اهتدى بالاقتداء به وعمل بما دعاه إليه من الهدى؛ فمنفعة هدايته وثوابها راجعاً



<sup>(1)</sup> ينظر الحديث في: صحيح البخاري: (5/ 153)، برقم: (4313).

<sup>(2)</sup> ينظر الحديث في: مسند أحمد: (37/ 312)، برقم: (22630)، وإسناده صحيح.

<sup>(3)</sup> ينظر الحديث في: صحيح البخاري: (1/ 32)، برقم: (104).

<sup>(4)</sup> ينظر: تاج العروس: (37/ 249).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

إليه، ومن أعرض وابتعد عن أسباب الهداية؛ فضرر ذلك وعقوبته راجعاً عليه، ومهمته ومن أعرض والتعد عن أسباب الهداية؛ فضرر ذلك وعقوبته راجعاً عليه ومهمته والتحير، وليس بيده إدخال الهداية إلى قلوبهم، فهذا الأمر بيد الله وحده.

وختم الله السورة بقوله: ﴿ وَقُلِاً لَمُمَدُلِلّهِ سَيُرِيكُو عَلَيْكِهِ فَنَعْرِفُونَهَا وَمَارَيُّكَ بِغَفِلِ عَمّا مَن تَعمه الله على ما من بها عليه من نعمة النبوة والعلم ونحوها، من نعمه التي لا تحصى، ويحمده على ظهور الحجة على صدق ما جاء به من عند الله سبحانه، وسيطلعكم قريباً على مجموعة من الحجج والبراهين والآيات الحسية في أنفسكم وفي الواقع؛ فتنظرون إليها وتعرفونها معرفة تُرشدكم إلى الإذعان للحق والإيمان به، فإن آمنتم بالله جازاكم بالأجر والثواب، وإن أعرضتم عنه عاقبكم بالعذاب الذي تستحقونه، فلا تظنوا أن الله غافل عنكم، بل يرصد ويرقُب أعمال الخلق، في عالم المخسن على إحسانه، والمسيء على إساءته، وفي ذلك تسلية لرسول في خلا يأس من نصر الله له عليهم (1).

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 مكانة القرآن الكريم بين الكتب السماوية، وأنه جاء مُهيمناً عليها، وناسخاً لها.
  - 2 بيان كشف خلافات بني إسرائيل وتحريفاتهم لكتبهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 59).

- 3 أهمية التوكل على الله للداعية إلى الله، فهو الذي ينصره ويُؤيده على من يمكر.
- 4- بيان أن هداية التوفيق بيد الله وحده، وأن هداية الدلالة والإرشاد بيد الرسل والدعاة إلى الله، فمن لم يمنحه الله هداية التوفيق لم ينتفع بهداية الدلالة ولا الإرشاد.
  - 5 بيان أن الإيمان والعمل الصالح سببٌ للأمن من الفزع يوم القيامة.
- 6 بيان مشروعية قراءة القرآن، ودعوة الناس إلى سماعه، والعمل به، في كل أوقاتهم.



لطائف البيان في تفسير القرآن

تفسير سورة القصص تفسير القطع الأول من سورة القصص تفسير المقطع الأول من سورة القصص

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿طَسَمَ اللَّ عِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ اللَّهُ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَّبَإٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونِ اللَّهِ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِهَةَ مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ مِنْسَآءَهُمْ ۚ إِنَّهُۥ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ٥ وَنُمَكِّنَ هَمُمْ فِٱلْأَرْضِ وَنُوي فِرْعَوْرَكَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُ مَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ يَعَذَرُونَ 👣 وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰٓ أُمِّرِ مُوسَىٓ أَنَّ أَرْضِعِيةً فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَرِ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحَزَفَ ۚ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهُ فَأَلْنَقَطَهُ، ءَالُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ۗ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلِطِعِينَ ﴿ فَالَتِ ٱمْرَأْتُ فِرْعَوْنِ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَانَقَتُ لُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَآ أَوۡ نَتَّخِذَهُۥ وَلَدًا وَهُمۡ لَا يَشۡعُرُونَ ۖ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغًا ۗ إِن كَادَتْ لَنُبَدِي بِهِ ـ لَوْلَا أَن رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنْ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ ـ قُصِّيةً فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ١٠٠ ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَذْلُكُو عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتٍ يَكُفْلُونَهُ، لَكُمْ وَهُمْ لَهُ، نَصِحُونَ اللهَ فَرَدُدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ عَلَىٰ فَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَت وَلِتَعْلَمُ أَتَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِنَّ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ .

الْفِصَافِرُ الْقِصَافِرِينَ الْقِصَافِينِ الْقِيصَافِينِ الْعِيمَانِينِ الْعِيمَانِينِي الْعِيمَانِينِي الْعِيمَانِينِي

#### شخصية السورة:

سورة القصص؛ سورة مكية (1)، ومن مقاصدها بيان عاقبة المتقين، والتمكين لعباد الله الصالحين وإن حصل لهم الابتلاء والاستضعاف، وإهلاك الطغاة والمتكبرين وإن حصل لهم الظهور والتمكين.

ابتدأت السورة بالحروف المقطعة: ﴿طَسَمَ ﴿ اللهِ وَقَدَ بِيّنَا أَنَهَا مِن حَرُوفُ اللهِ اللهِ عَنَى لَهَا، وأن الغرض مِن ذكرها في بداية بعض السور؛ هو الإشارة إلى إعجاز القرآن الكريم الذي يتكوّن من هذه الحروف.

وقوله: ﴿ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِئبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ ﴾، هذه آيات من آيات الكتاب، وهو القرآن الواضح البيِّن في أحكامه وفصاحته وبلاغته.

وقول المحمد الموقع الموسى وفرع وراك والمحمد الموسى وفرع وراك والمحمد الموسى المحمد الموسى المحمد الموسى المحمد الموسى القراءة، والأصل في التلاوة أن تقرأ شيئا من شيء مكتوب، والتالي للقرآن على محمد الموسى على الموسى على المرالة الله والموسى على الموسى على الموسى الموسى على الموسى الموسى الموسى على الموسى الموس



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 220).

<sup>(2)</sup> ينظر: البحر المحيط في التفسير: (8/ 285).

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

قصص القرآن الكريم فكلها حقائق، واللام للتعليل، أي: لأجل أن يستفيد منها من كان مُصدّقًا بالقرآن والرسالة، وفيه إشارة إلى أن كفار قريش لن يستفيدوا منها لعدم إيمانهم، ولذلك أكثر القرآن من القصص في السور المكية لعل كفار مكة أن يتعظوا بها.

وقوله: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآيِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَ هُمْ وَيَسْتَحْي ـ نِسَاءَ هُمْ إِنَّهُ كَاك مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾، ثم بدأ بذكر بعض تفاصيل الخبر، وفرعون اسمٌ لكل من ملك مصراً، والمقصود به الذي كان يملك مصر في عهد موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وكان قد طغى وتكبّر على الناس وتسلّط عليهم في أرض مصر التي كان يحكمها، وصيّر أهلها إلى فرق مختلفة، ليشتغل بعضُهم ببعض، وهذه طريقة الظلمة والمجرمين من الحكام في التسلط على الشعوب؟ لأن الشعب لو كان على كلمة واحدة، لطالبوا الحاكم بحقوقهم، ولكنه يضرب بعضهم ببعض بأساليبه الخفية، ثم في الظاهر يسعى للصلح بينهم فيشكرونه على ذلك وينسون مطالبته بحقوقهم، وقد استخدمت قاعدة: "فرِّق تسُد" بريطانيا في البلدان التي احتلتها، ومعناه: فرَّق الشعب واجعلهم متناحرين لتكون سيداً عليهم، ومن فساد فرعون وعلوه في الأرض أنه استضعف طائفة من أهل مملكته فجعلها محتقرة مهضومة الجانب، وهذه الطائفة هم بنو إسرائيل، فقد سكنوا مصر حين جاء يعقوب عَلَيْهِ السَّلامُ بأولاده إليها في عهد تولى يوسف عَلَيْهِ السَّلامُ الوزارة في مصر، كما في قوله: ﴿وَأْتُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾[يوسف: 93]، وتناسلوا فيها وزاد عددهم، فكان فرعون يقتل الذكور من بني إسرائيل ويستبقى



الْفُولُةُ الْقِصَاغِينَ اللَّهِ الْقِصَاغِينَ اللَّهِ الْقِصَاغِينَ اللَّهِ الْقِصَاغِينَ اللَّهِ اللَّهِ الْقَصَاغِينَ اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّلْمِي اللللَّهِ اللَّلْمِي الللَّهِ الللَّالِي اللَّهِ الللَّهِ الللَّالِي اللَّ

الإناث، وذلك لسبب استقر في ذهنه، وهو أن مُلكه سيزول على يد واحد من بني إسرائيل، قيل: بسبب أن إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّكَامُ بشّر زوجته سارة بعد أن نجت من فرعون مصر الذي حاول أن يؤذيها، أنه سيولد من صلبه وذريته من يكون هلاك ملك مصر على يديه، فكان بنو إسرائيل يتحدثون بهذا عند الفراعنة<sup>(1)</sup>، وقيل: بسبب رؤيا رآها وفزع منها، واستشار من حوله في تعبيرها، فكان الرأي أن يقتل الذكور ويترك الإناث(2)، ولا تعارض بين القولين، فقد يكون سمع الخبر من بني إسرائيل وحصلت له رؤيا أكدت له ذلك الخبر، فعمل بهذا القرار زمناً حتى جاءه العُقلاء من قومه، فقالوا له: لو استمر هذا الأمر لفني من يخدمنا من القوم، فاتفقوا على أن يقتل الذكور سنة ويتركهم سنة، فكان ميلاد هارون عَلَيْهِ ٱلسَّكَمْ في السنة التي ليس فيها قتل فسلم، وموسى وُلد في السنة التي فيها قتل فحصل له ولأمه ذلك الابتلاء(3)، وعبّر بالنساء بناءً على ما ستصير إليه، لما يترك البنت الصغيرة المولودة الأنثى حية ستكبُّر وتكون امرأة وتصبح من البغايا إذ ليس لهن أزواج من قومهن، وكان الفراعنة يحتقرون بني إسرائيل فلا يتزوجون منهم، وعلَّل هذا الفعل القبيح من فرعون وقومه بسبب فسادهم المتجذر في نفوسهم، فقد جمعوا بين الفساد العقدي المتمثل في عبادتهم لغير الله والفساد الأخلاقي والسلوكي المتمثل في قهرهم الناس والاعتداء على أعراضهم وأموالهم.

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 221).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (19/ 516).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/221).

200 لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله فَ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِيْدِكِ ٥٠ وَنُمكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْرَكَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُ مَامِنْهُم مَّاكَانُواْ يَحَذَرُونَ ١٠٠٠)، ونريد أن نتفضل وننعم على بني إسرائيل الذين استضعفهم فرعون في أرض مصر سنوات كثيرة، فنزيل عنهم ذلك الاستضعاف بإرسال موسى إليهم وإخراجهم من ذلك الابتلاء، ونصيرهم أئمة يقتدي بهم الناس في الخير، فقد كان بنو إسرائيل بعد أن أُرسل إليهم موسى وآمنوا به؛ هم أفضل عالَم زمانهم لأنهم يعبدون الله، وباقى أهل الأرض كفار ووثنيون، ونصيّرهم وارثين للأرض المقدسة بعد الكنعانيين والقوم الجبارين الذين كانوا يحكمونها(1)، ونريد أن نُمكن لهم في الأرض المعهودة وهي الشام، أما مصر فقد خرجوا منها ولم يعودوا إليها، ونجعل فرعون ووزيره هامان وجنودهما الذين كانوا يتقوون بهم على ظلم الناس يرون من طائفة بني إسرائيل المستضعفة ما كانوا يخافونه مِن هلاكهم وذهاب ملكهم وإخراجهم من ديارهم على يد مولود من بني إسرائيل، رغم حذرهم من ذلك، وقتلهم لذكور بني إسرائيل، فإن الله إذا أراد شيئًا هيأ أسبابه.

وقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ أُمِرُمُوسَىٰ أَنَ أَرْضِعِيهِ ۚ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَ أَلْفِيهِ فِ ٱلْمَرِّ وَلَا تَخَافِ وَكَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ أُمِرُسَلِينَ ﴿ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَكَا عِلْوهُ مِنَ الْمُعْنَى الْمُرْسَلِينَ فِي نَفُوسِهِم يَقَينًا يدفعهم إلى الإلهام الصادق، وهو يحصل للصالحين فيوقع في نفوسهم يقينًا يدفعهم إلى عمل ما ألهموا به، وقد حمى الله هذا الجنين في بطن أمه أثناء الحمل فلم



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/71).

<u>شُوْلَةُ الْقِصَّ</u> الْقِصَّةِ إِنْ <u>201</u>

يكتشفها الجواسيس من آل فرعون اللاتي كن يدخلن إلى البيوت لرصد كل حامل، فلما ولدت كانت تتمنى من كل قلبها أن يكون المولود بنتا، فلما رأته ذكراً تألمت ألماً شديداً وخشيت أن يُذبح، فألهما الله في قرارة نفسها أن ترضعه، ولا تنشغل بالتفكير بمصيره قبل أن تقوم بواجب الإرضاع لفائدة أول دفعة من الحليب بعد الولادة للطفل، ففيه الجرعة الكاملة من الفيتامينات والحديد وسائر ما يحتاج له الجسم الصغير، فإذا استمر خوفك عليه من آل فرعون فاصنعي له تابوتاً وضعي الغلام فيه وألقي التابوت في ماء النيل، فإن منزل آل موسى كان على نهر النيل، حيث كانت منازل بني إسرائيل على إحدى ضفاف نهر النيل، وكانت قصور فرعون على الضفة الأخرى منه، ونهاها الله عن الخوف والحزن عليه، ووعدها بإرجاعه إليها سليماً معافى، وبشرها بأنه سيكون رسولاً يوحى إليه بعد ذلك.

وقد جمعت هذه الآية بين خبرين، وأمرين، ونهيين، وبشارتين، فالخبران: وأوحينا إلى أم موسى، وخفت عليه، والأمران: أرضعيه، وألقيه، والنهيان: لا تخافي، ولا تحزني، والبشارتان: رادّوه إليك، وجاعلوه من المرسلين.

وقوله: ﴿فَٱلْنَقَطَهُ وَءَالُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وَحَزَنًا إِنَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَعُلَمَانَ وَعُلَمَا كَانُواْ خَلِطِيبِ ﴿ ﴾ فنقذت أم موسى ما أمرها الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى به فأرضعته، ولما خافت أن يكتشف أمرها عند آل فرعون فيأخذه منها وضعته في تابوت وألقته في النهر، ولما تحرك التابوت على النهر مشى باتجاه الضفة الأخرى، فرأت التابوت آسية زوجة فرعون، فأمرت إحدى النساء أن



202 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تأتي به إليها، وأسند الالتقاط إلى آل فرعون؛ لأن استخراج التابوت من النهر كان من إحدى النساء العاملات لديهم (1)، واللام لام التعليل التي تكون نتيجتها العاقبة، أي: أراد آل فرعون أن يفرحوا به ويستفيدوا منه، ولكنه صار عدواً لهم وسبباً لحزنهم، وقد كان فرعون ووزيره هامان وجنودهما على خطيئة كبيرة وإجرام عظيم في كفرهم وظلمهم للناس (2).

وقول النه عنه فرقالَتِ المُرَاتُ فرعور فري وَلَكُ لانقتالُوهُ عَسَى آنَ ينفعنا آوً وقول التابوت إلى آسيا بنت مزاحم، نتَخذَهُ وَلَدَاوَهُم لايشَعُرُون في الما وصل التابوت إلى آسيا بنت مزاحم، زوجة فرعون، فتحت التابوت ورأت فيه طفلاً صغيراً، فأعجبها وفرحت به، وأحبته حبا شديداً، فقد وضع الله له المحبة في قلوب الخلق، فكل من رآه أحبه، وأحبته عنه: ﴿وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ عَجَبّةً مِتِي ﴾ [طه: 39]، فطلبت من فرعون عدم قتله، لأنه هم بقتله باعتبار أنه من بني إسرائيل، وكانت تلك السنة هي سنة القتل للذرية، فألحت عليه بتركه لها لعله أن ينفعها فتصيب منه خيراً، أو تتخذه ولدا لها؛ لأنها كانت عقيماً لا تلد، فاستوهبت الغلام من فرعون فوهبه لها وحفظ الله موسى من الهلاك بهذه التدابير، وآل فرعون لا يشعرون بنتائجها عليهم، وأن هلاكهم سيكون على يديه.!

# وقوله: ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّر مُوسَى فَرِغًا ۖ إِن كَادَتْ لَنُبْدِي بِهِ - لَوْ لَآ أَن رَّبَطْنَا



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 75).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 76).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/388).

شُوْلَةُ الْقَصَّاثِينَ 203

عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُورِكِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينِ (الله والله على الله الله موسى فارغاً من كل شيء إلا من التفكير بموسى، لمعرفة خبره ومصيره بعد ذهابه من حضنها، ومن شدة ولهها به وتذكّرها له؛ كادت أن تُظهر ما حصل لها لمن لا يعرف خبرها من غير أهلها، وتخرج تصيح يا ابناه! (1)، لولا أن الله ربط على قلبها بالصبر وثبتها على كتمان السر، لتكون من المصدقين بما وعدها الله من نجاته وعودته إليها.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جزي: (2/ 110).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 346).

204 كائف البيان في تفسير القرآن

تُربيه، فقبلوا بعرضها، فذهبت وأتت بأمها إلى القصر فأرضعته فرضع الغلام منها، فدفعوه إليها، وأتم الله لها ما وعدها، فرجعت أم موسى بولدها راضية مرضية، وأقرّ عينها بولدها، وأبدلها الله من بعد خوفها أمناً(1).

واللام في "ولتعلم" لتعليل أن وعد الله في إرجاعه إليها حق لا خلف فيه، وواقع لا محالة، ولكن أكثر الناس لا يعلمون أن الله وعدها بذلك(2)، أو أنهم لا يعلمون بتدابير الله العظيمة التي يُجريها في أفعاله في هذا الكون، فتحقق وعد الله لأم موسى وجمع لها بين عودة ولدها إلى حضنها، وجريان رزق فرعون عليها بسبب إرضاعها له، وفي الحديث المرسل: "مثل الذين يغزون من أمتي ويأخذون الجعل، مثل أم موسى ترضع ولدها، وتأخذ أجرها"(3)، فمن عمل علماً دنيوياً متقناً وأراد به الخير للناس؛ أعطاه الله الأجر في الآخرة ولم يحرمه الأجر المادي في الدنيا، فلينتبه لذلك المسلم الذي يعمل في الأعمال الدنيوية من تجارة وصناعة وزراعة، ونحوها.

### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - أن سورة القصص انفردت بتفاصيل قصة موسى أكثر من غيرها، من يوم كان حِملاً إلى أن أهلك الله فرعون ونجى موسى وقومه.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 224).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 187).

<sup>(3)</sup> المراسيل لأبي داود: (ص: 247)، برقم: (332).

- 2 من فضل الله سبحانه على عباده الصالحين أن يدبّر لهم وسائل النجاة بما لا يتخيّله عقل.
  - 3 أن تدبير الظالمين قد يعود عليهم بالدمار والهلاك.
- 4- بيان قوة عاطفة الأم تجاه الأولاد، وأنها أكثر من عاطفة الأب، لكي تقوم بالتربية والإرضاع والصبر والسهر عليهم.
- 5 بيان جواز استخدام الحيلة لإنقاذ المظلوم، وعدم استخدمها في ظلم الأبرياء.
  - 6 بيان أن وعد الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ حق لا يتخلف.



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُۥ وَٱسْتَوَىٰ ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ۚ وَكَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَلِلَانِ هَلْذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَلْذَا مِنْ عَدُوِّوَّةً فَأَسْتَغَنْثُهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ وَفَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ۖ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانَ ۗ إِنَّهُ، عَدُوٌّ مُضِلٌّ مُّبِينٌ ١٠٠ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُ، هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ اللهُ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ طَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ اللهُ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآيِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسۡتَنصَرَهُۥ بِٱلْأَمۡسِ يَسۡتَصۡرِخُهُۥ قَالَ لَهُۥ مُوسَىۤ إِنَّكَ لَعُوثٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّ فَلَمَّاۤ أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِٱلَّذِي هُوَ عَدُوٌّ لَهُمَا قَالَ يَمُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَني كَمَا قَنَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن ٱلْمُصّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ وَجَآءَ رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَكُمُوسَى إِنَ ٱلْمَلَأَيَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقَتُلُوكَ فَأَخْرُجَ إِنِي لَكَ مِنَ ٱلنَّصِحِينَ 📆 فَخَرَجَ مِنْهَا خَآبِفَا يَتَرَقَّبُ ۖ قَالَ رَبِّ بَجِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّهُ وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَاآءَ مَذْيَبَ قَالَ عَسَىٰ رَقِّت أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ اللهِ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذَيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّكَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَمِن دُونِهِمُ ٱمْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِّ قَالَ مَا خَطْبُكُما ۖ قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ ٱلرِّعَآءُ ۖ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ اللَّهِ اللَّهُ اللّ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى ۚ إِلَى ٱلظِّلِّ فَعَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ 📆 فَجَاءَتُهُ إِحْدَ دَهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَآءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ۚ فَلَمَّا جَآءُهُۥ وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَهُ صَ قَالَ لَا تَخَفُّ أَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ (0) ﴿.

سُوُلُونُ الْمِصَاغِنَ 207

قسول الله تعسالى: ﴿وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدّهُ وَاسْتَوَى عَالَيْنَهُ مُكُمًّا وَعِلْمَا وَكُفَالِكَ بَحْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿الله تعنا في تفسير الآية السابقة؛ أن الله حقق لأم موسى أحد الوعود، وهو أن يرد وليدها إليها سالماً، فردّه إليها بوسيلة الإرضاع، وبقي الوعد الثاني؛ وهو أن يجعله من المرسلين، فذكره في هذه الآية، والحكم هو النبوة والرسالة، والعلم هو الفهم لما جاء به الوحي، وتكون هذه الآية اعتراضية، لأن النبوة ما تمّت لموسى إلا بعد عودته من مدين (1)، أو أن يكون معنى الحكم والعلم هو الفقه والعقل والعمل قبل النبوة (2)، وبلوغ الشدة: هي حالة اكتمال عقل الإنسان، والاستواء: هو اكتمال بنية الإنسان الجسدية (3)، ومنهم من حدّدها بسن الأربعين من العمر، ومنهم من قال دون ذلك (4)، وما فعله الله بموسى وأمه من نجاة موسى وعودته إلى أمه، وما أعطاه الله من العلم والحكمة إنما هو ثمرة لإحسانهما في عبادة الله، وإحسانهما لخلق الله، فمن أراد خير الجزاء من الله؛ فليكن متقناً في عمله، مخلصاً في عبادته، موصلاً الخير إلى خلق الله.

وقوله: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفَلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُكَيِّنِ يَقُتَ لِلَانِ هَلَا أَلْ وَي وَقُولِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ وَهَ وَكَنَّهُ اللَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلْذِي مِنْ عَدُوِّهِ وَهَ وَكَنَّهُ مُوسَى فَقَضَى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلْذِي مِنْ عَدُوِّهِ وَهَ وَكَنَّهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَلَا المَنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ ۖ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلُ مُّ مِن شَيعَلِهِ مَا الله عَلَى الله عَلَي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله عن الله على المعلى الله على الله على الله على ال



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/83).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 526).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/83).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 240).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

غير الله، فأخافوه فخافهم، فكان لا يدخل مدينة فرعون إلا خائفًا مستخفيًا (1)، فدخلها في وقت استراحة الناس وعدم انتشارهم في أسواقها وشوارعها، فوجد في أحد شوارعها رجلاً من بني إسرائيل من طائفة موسى، فشيعة الرجل أتباعه وأنصاره(2)، ورجلاً من طائفة عدوه، وهم آل فرعون، فإن العداوة بين آل فرعون وبني إسرائيل قديمة ومتجذرة في نفوسهم، يتخاصمان ويتضاربان، ويظهر أن القبطي كان قوياً وشديداً، وكان الإسرائيلي مهزوماً ضعيفاً، فصاح الإسرائيلي بأعلى صوته طالبًا الغوث والنجدة من موسى لحاجته إلى النصرة على القبطي، فاستجاب له موسى وأسرع إليه، فإنَّ نجدة المظلوم من صفات الصالحين، فجاء موسى إليه ونصحه بالابتعاد عن أذية الإسرائيلي فلم يقبل، فجمع موسى كفه وضربه به، فالوكز هو الضرب بجمع الكفّ (3)، فمات القبطى بسبب ذلك، ولم يكن موسى يقصد قتله، وهذا يدل على أن قتله كان خطأً، وأن موسى لم يكن قد أُمِر بقتل ولا قتال(4)، ولكن يظهر أن الضربة كانت قوية، ودليل على أن موسى كان قوياً في بنيته الجسدية، فلما رأى أنه قتل شخصاً بفعله هذا؛ رجع إلى نفسه نادماً على ذلك مبيّناً أن الغضب الشديد من عمل الشيطان، فقد اشتد غضب موسى على الرجل حتى ضربه ضربة مات على



إثرها، فالشيطان عدو للإنسان ومُضلُّ له حين يُزين له فعل القبائح.

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 259).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 33 6).

<sup>(3)</sup> ينظر: القاموس المحيط: (ص: 528).

<sup>(4)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 137).

شُوْلَةُ الْقَصَّاثِينَ 209

# وقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأُغْفِرْ لِي فَعَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُهُ, هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُر ﴿ ١٠٠٠ ﴾،

سارع إلى طلب المغفرة من الله، فقد ظلم نفسه بهذا الفعل، وهو قتل القبطي خطأ، وفي هذا دليل على وقوع الذنب من الأنبياء قبل النبوة، ولكنهم لا يُصرون عليها، بل يُسارعون إلى التوبة، فغفر الله له ذلك، وذيّل الآية بأنه هو الغفور الرحيم، يغفر ذنوب التائبين ويرحمهم بذلك.

وقول التوبة والإفاقة من موسى ربه بما أنعم به عليه من القوة والحكمة والعلم وقبول التوبة والإفاقة من الذنب، فلن يكون معينًا لظالم على مظلوم بعد اليوم، ولا لصاحب إجرام على جرمه، ولا لصاحب فساد على فساده، بل سيتبرأ منهم ويبتعد عنهم، والآية دليل على تحريم معاونة أهل الباطل وأهل الجور في كل أمورهم.

وقوله: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِهَا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسْتَنَصَرَهُۥ بِالْأُمْسِ يَسْتَصَرِغُهُۥ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُوِيُّ مُّبِينُ ﴿ ﴿ فَ مَدخل فِي وقت الصباح المدينة التي قتل فيها القبطي، وهو خائف عاقبة فعله من أهل القبطي المقتول، ينتظر ردة فعلهم السيئة نحوه، والترقب هو انتظار المكروه (١)، فإذا بالإسرائيلي الذي تقاتل مع القبطي بالأمس يتضارب مع قبطي آخر، فلما رأى موسى صاح بأعلى صوته وطلب منه المساعدة، فقال موسى للإسرائيلي: أنت صاحب غواية ظاهرة وشر كثير، فقد كنت بالأمس سبباً لقتلي للقبطي، ولا شك أن طغيان الفراعنة على بني إسرائيل هو سبب لتلك المشكلات بينهم، فقد كان الفراعنة يستخدمون بني إسرائيل هو سبب لتلك المشكلات بينهم، فقد كان الفراعنة يستخدمون



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 527).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الإسرائيليين بدون أجرة، فمن رفض منهم آذوه.

وقوله: ﴿ فَلَمّا أَنَّ أَرَادَ أَنَ يَبْطِشَ بِاللَّهِ هُو عَدُوُّ لَهُ مَا قَالَ يَعُوسَىٓ أَثُرِيدُ أَن تَقْتُلنِي كَمَا فَنلَت نَفْسًا بِالأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلّا آنَ تَكُونَ جَبّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن الْمُصّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ فَلَما تأكد موسى منه، وقد اشتد غضبه عليه، فخاف الإسرائيلي منه وظن أن سيضربه هو، فصاح بموسى: أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس، وتريد بهذا الفعل أن تكون جباراً في الأرض باستخدام القوة مع كل من خالفك، ولا تريد أن تكون من المصلحين بين المتخاصمين بالحسنى، فلما سمع القبطي ما قال الإسرائيلي؛ علم أن موسى هو الذي قتل القبطي بالأمس، فانطلق إلى آل فرعون فأخبرهم بذلك، ولم يكن قد علم أحد من أصحاب فرعون أن موسى هو الذي قتل القبطي بالأمس حتى أفشاه الإسرائيلي ألاً



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 190).

شُوْلُونُ الْفَصَّاخِنَ 211

فرعون حتى ينجو من شرهم، فهو له ناصح أمين حين أمره بالخروج.

وقوله: ﴿ فَرَجَ مِنْهَا خَالِهَا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ بَحِنى مِن الْقَوْمِ الظّلِمِين ﴿ الْقَلِمِينَ الْمَوْمَةُ وَلَقَاءَ مَذَيْكَ قَالَ عَسَىٰ رَفِّتَ أَن يَهْ لِينِي سَوَاءَ السّبِيلِ ﴿ اللّهِ الطالمين مترقباً لحوقهم به الرجل الصالح، وخرج من المدينة خائفاً من الظالمين مترقباً لحوقهم به وإدراكهم له، داعيا الله طالباً منه النجاة من بطش وشر الفراعنة الظالمين الذين وجدوا فرصة للتخلص منه، فاستجاب الله له ونجاه منهم، فتوجه نحو قرية مدين، وهي من قرى الشام قريبة من خليج العقبة، وتُعرف اليوم باسم منطقة (البدع) في السعودية، وهي بلدة بين تبوك والساحل على بعد مائة واثنين وثلاثين كيلو متر غرب مدينة تبوك (1)، ولم تكن تحت سلطة الفراعنة، ودعا الله منبَحانهُ وَتَعَالَىٰ أَن يُدلّه على الطريق الأقصر والأسهل للوصول إليها بأمن وسلام؛ لأنه كان لا يعرف الطريق وليس له رفيق، ويخشى أن يُكتشف أمره، فاستجاب الله دعاءه فدلّه على الطريق الموصل إليها.

وقوله: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذَيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَمِن دُونِهِ مُ امراً تَنْ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَى يُصَدِر ٱلرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ دُونِهِ مُ امراً تَنْ يَنْ فَد جرت العادة أن حَيِيرٌ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ على من يصحبه ويضيفه (2)، وكان ذلك بعد الظهيرة، وهو وقت عودة يتعرف على من يصحبه ويضيفه (2)، وكان ذلك بعد الظهيرة، وهو وقت عودة



<sup>(1)</sup> ينظر: المعالم الجغرافية الواردة في السيرة النبوية: (ص:407).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 98).

212 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الأنعام من مراعيها للشرب من الماء قبل أن يعودوا بها إلى منازلهم، فوجد عدداً كثيراً من الناس، وهم من مالكي الأنعام ورعاتها، قد اجتمعوا من أجل سقي أنعامهم، ووجد امرأتين في جهة مبتعدة عنهم تطردان الأنعام عن الماء، حتى لا تشرب، فلما رأى موسى المرأتين تمنعان أنعامهما من الشرب، سألهما عن السبب، فأخبرتاه بأنهما يكرهان سقي أنعامهما في وقت مزاحمة الرجال، وأنهما ينتظران انصرافهم، ويخلوا لهما المكان، واعتذرتا عن حضورهما لسقي أنعامهما بسبب عدم وجود رجال في بيتهما، غير والدهما، وهو شيخ كبير في السن لا يستطيع ذلك لضعفه (1).

# وقوله: ﴿ فَسَقَىٰ لَهُ مَا ثُمَّ تَوَلَّى ٓ إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَآ أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرُ ١٠٠٠ ﴾،

فلما سمع عذر المرأتين قام بما تمليه عليه مروءة الرجل الصالح، وشفقته عليهما؛ فسقا لهما أنعامهما، وانصر فتا بها إلى منزلهما، ثم رجع موسى من مكان السقي إلى الظل الذي كان جالساً عليه قبل السقي للمرأتين، فلما استراح من مشقة السقي ووجد برد الظل، وشعر بالجوع، فقدم الثناء على الله قبل سؤال حاجته، وهذا من آداب الدعاء، فتذكر النعم السابقة التي أسداها الله إليه من نجاته من القتل وإيتائه الحكمة والعلم، وتخليصه من تبعة قتل القبطي، ثم طلب من الله ما يأكله، وكان قد اشتد عليه الجوع (2)، فجمع بين الاعتراف بالنعم السابقة عليه كلها وحاجته إلى غيرها، فما زال محتاجاً إلى نعمه ومفتقراً إليها.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 100).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1358).

شُولَةُ الْقَصَّانِينَ الْقَصَّانِينَ 213

وقوله: ﴿ فَإَاءَتُهُ إِحْدَنَهُ مَاتَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيآءٍ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرُ مَا سَقَيْتَ لَنَا قَلَمًا جَاءَهُ وقَصَ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفُّ خَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ 🔞 🌎 ، فاستجاب الله دعاءه فضلاً منه ومِنّة، بفاء التعقيب التي تدل على حدوث الشيء عقب ما قبله مباشرة، فقد ذهبت المرأتان إلى البيت مُبكرتين على غير العادة، فسألهما أبوهما عن السبب، فذكرتا له ما فعله الرجل الصالح معهما، فأرسل إحداهما إليه تدعوه، فجاءته تمشي في حياء تام، لأنها ستُقابل رجلاً أجنبياً بمفردها، وأخبرته بأن أباها يطلب منه أن يحضر معها إلى بيته من أجل أن يعطيه أجر سقيه لأنعامه، فأخبرته سبب الدعوة والهدف منها، وكان محتاجاً إلى من يُؤويه ويُطعمه، فاستجاب لطلبها وذهب معها، وقد كان فعْل موسى معروفًا محضاً لا يطلب عليه جزاء؛ لأنه لا يعرف المرأتين ولا بيتهما، وكان فعْل شعيب كرماً محضاً، وضيافة لرجل غريب(1)، وقد اختلف المفسرون من هو أبو البنتين، فجمهور المفسرين على أنه شعيب عَلَيْهِ السَّلَامُ، ويرى ابن كثير أنه ليس شعيبًا، لأن بين شعيب وموسى فترة زمنية كبيرة، ورجّع أنه رجل صالح غير شعيب عَلَيْهِ السَّلامُ (2)، فلما وصل إلى بيت الرجل الصالح آواه وأطعمه، ثم سأله عن حاله، فقص عليه موسى قصته، وأخبره بأخباره، فقال له: اطمئن ولا تخف، فقد نجوت من أذية آل فرعون الظالمين الذين يبحثون عنك، فإنهم لا سلطان لهم على أرضنا.

<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 104).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 228).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن من أراد الجزاء الحسن من الله؛ فليكن متقناً في عمله، مخلصاً في عبادته، موصلاً الخير إلى خلق الله.
  - 2 أن من آداب الدعاء؛ الاعتراف بالذنب قبل سؤال مغفرته من الله.
- 3 أن نجدة المظلومين وإنقاذهم من الهلاك؛ من صفات عباد الله الصالحين.
- 4- بيان مشروعية النصيحة للمعتدي والغاوي، وتنبيهه إلى سوء أخلاقه قبل تأديبه.
- 5 من لطف الله بموسى أن هيأ له من آل فرعون من يبلغه بمكرهم به قبل أن يصلوا إليه.
  - 6- أن الترقّب والهروب من أسباب النجاة.
  - 7 بيان أهمية الالتجاء إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ودعائه وقت الشدة.
    - 8 بيان فضيلة الحياء وأهميته للمرأة.
    - 9- جواز خروج المرأة للعمل عند الحاجة بحشمة وحياء.



شُوْلُونُ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَائِمُ الْفَصَائِمِ الْفَصَائِمِ الْفَائِمُ الْفَصَائِمِ الْفَائِمِ الْفَائِمُ الْفَائِمِ الْفَائِمِي الْفَائِمِ الْفِلْفِي الْفَائِمِ لِلْفَائِمِ الْفَائِمِ الْفَائِمِ الْفَائِمِي



﴿ قَالَتْ إِحْدَنْهُمَايَتَأَبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۗ إِتَ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ (١٠) قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَنْكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَيَّ هَلتَيْنِ عَلَى أَنتَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتَمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِندِكً وَمَآ أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ ۚ سَتَجِدُنِت إِن شَآءَ ٱللهُ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبِيْنَكَ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلا عُدُونَ عَلَيٌّ وَٱللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ١ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِن جَانِبِٱلظُّورِ نَازًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواً إِنَّ ءَانَسْتُ نَازًا لَّعَلَّى ءَاتِيكُم مِنْهَا بِحَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِّنِ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ 🖑 فَلَمَّا أَتَنْهَا نُودِي مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَلْمُوسَىٰ إِنِّتِ أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ اللَّهِ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهْ تَزُّ كَأَنَّهَا جَآنُّ وَلَّى مُدْيِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُّ يَكُوسَيَ أَقْبِلَ وَلَا تَخَفُّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ إِنَّ ٱسْأَلُكَ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَّءٍ وَٱضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ ۚ فَذَنِكَ بُرَهَٰ مَانِ مِن رَّيِكَ إِلَى فِرْعَوْنِ وَمَلَإِيْهِ ۚ إِنَّهُمْ كَاثُواْ قَوْمًا فَكْسِقِينَ اللَّهِ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقُتُلُونِ الله وَأَخِي هَكُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانَافَأَ رُسِلَهُ مَعِيَ رِدْءَا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَ اللَّ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلاَيَصِلُونَ إِلَيْكُمَأْ بِعَاينتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ نَنْ

قول الله تعالى: ﴿ قَالَتْ إِحْدَنَهُمَا يَثَأَبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۚ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴿ ﴾ ، لما جاء موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ إلى بيت الرجل الصالح في مدين وقص



عليه القصص وأمّنه على نفسه، قالت إحدى ابنتي الرجل لأبيها: اطلب منه أن يعمل عندنا أجيراً في رعي الأغنام، وهي البنت التي ذهبت لتأتي به من مكان السقي، فقد كانت أكثر علماً بحاله من التي لم تذهب، وعلّلت ذلك الطلب بقوّته وأمانته، فقد عرفت قوّته ونشاطه حين نزع الماء من البئر، وأمانته في أخلاقه من خلال تصرّفه، فلم يكن يتطلّع إلى مفاتن النساء، بل كان يغض بصره عنهن (1)، وهاتان الصفتان ضروريتان في كل من يُكلّف بعمل مهما كان العمل، من رئيس الدولة إلى أصغر وظيفة، فلا بد أن توجد في الموظف المهارة والقدرة على تنفيذ العمل المطلوب، والأمانة المُتعلقة بدين الشخص وأخلاقه، فلا يغِش ولا يخدع في عمله، فهما شرطان رئيسيان في تولية المسؤولية ونجاحها، فبعض الناس قد يكون قوياً ولكن لا أمانة لديه، وبعض الناس قد يكون أميناً ولكنه ضعيف المهارة والقدرة على العمل، فلتكن هذه قاعدة مُطّردة في اختيار كل العاملين لكي يتحقق النجاح للعمل.

وقوله: ﴿ قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنَ أُنكِحَكَ إِحْدَى أَبْنَى هَلَتْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَفِي ثَمَنِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتَّمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِن شَاءَ اللّهُ مِن فَإِنْ أَتَّمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِن شَاءَ اللّهُ مِن يرعى له الصّكِلِحِينَ ﴿ اللّهِ على اقتراح البنت، لحاجته إلى من يرعى له أنعامه، وعرض الفكرة على موسى، وقال له: أرغب في تزوجيك إحدى ابنتي اللتين رأيتهما عند سقي الماء، فخيّره أن يختار من شاء منهما، مُقابِل أنك تكون أجيراً لي لمدة ثمان سنوات، ولو جعلتها عشراً فهذا فضلٌ منك وكرم، وليس



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 562).

شُوْلَةُ الْقَصَّاثِينَ 217

واجباً عليك، ولا أرغب في حصول المشقة عليك في إلزامك بالعشر السنين أو في كثرة الشروط ونحوها أثناء تنفيذك العمل، بل ستجدُني إن شاء الله رجلاً صالحاً حسن الصحبة، يُحب الخير لنفسه وللآخرين، فوافق موسى على عرض الرجل الصالح، وتزوج إحدى بنتيه، وهي التي جاءت إليه لتدعوه، وإنما اختارها دون أختها لأنها هي التي عرف أخلاقها باستحيائها وكلامها، وظاهر الآية أن الإجارة المذكورة قد جُعلت مهراً للبنت (1).

وفي الآية إشارة إلى جواز عرض الرجل بنته على الرجل الصالح، خلافًا لعُرف الناس اليوم، الذين لا يقبلون ذلك ويعتبرونه عيبًا، فأحجم بسببه كثير من الصالحين عن عرض بناتهم على الشباب الصالحين.

وقوله: ﴿ قَالَ ذَلِكَ بَينِي وَبِينَكَ أَيّما ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُونَ عَلَى أَوْلَهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلُ ﴿ فَافق موسى على العرض، وتزوج ابنة الرجل الصالح مقابل أن يكون أجيراً عنده ثمان سنوات، أو عشراً، بحسب ما يختاره موسى في نهاية المدة، فإن قضى ثمان وذهب فلا حرج عليه، ولا يطالب بزيادة عليها، وإن جعلها عشراً فذاك تفضلٌ منه وكرم، ولا سبيل للرجل بأن يعتدي عليه ويلزمه بأكثر من الأجلين، وجعلوا الله هو الشاهد بينهم على هذا الاتفاق، وهو الوكيل والحسيب عليهم.

وقوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ٤ - انسَ مِن جَانِبِٱلطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 106).

امكُثُواْ إِنِّ عَاشَتُ نَارًا لَعَيِّ عَاتِهُم مِنْهُ العقد في رعي أنعام الرجل الصالح في مدين، فلما تزوّج موسى وعاش فترة العقد في رعي أنعام الرجل الصالح في مدين، فلما انتهى من مدة الإجارة، وهي العشر السنوات، كما في الحديث: "قضى أكثرهما، وأطيبهما" (1)، وكان موسى قد اشتاق إلى بلاده وأهله، فعزم على زيارتهم في خفية من فرعون وقومه، فاستأذن صهره في ذلك، فأذن له، وسار بأهله من مدين حتى وصل وادي جبل الطور، وكان سفره في ليلة شاتية باردة ومظلمة لا قمر فيها، فرأى ناراً بعيدة تشتعل بجانب جبل الطور فحصل له منها الأنس والطمأنينة، فطلب من أهله أن تنتظره في مكانها حتى يذهب إلى مكان النار لعله أن يجد عندها من يدلهم على الطريق؛ لأنهم كانوا قد ضلوا الطريق الصحيح، فإن لم يجد عندها من يخبره، أخذ منها عوداً مشتعلاً بالنار يُشعل به غيره من الحطب لكي يستدفؤوا بها من شدة البرد، والجذوة في اللغة هي الجمرة الملتهبة (2).

وقول هذا، ﴿ فَلَمَّا اَتَهُا نُودِي مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقُعَةِ الْمُبْرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَكُمُوسَى إِنِّتَ أَنَا اللَّهُ رَبُ الْعَكَمِينَ ﴿ آَتَ ﴾، فلما اقترب من مكان الشَّجَرَةِ أَن يَكُوسَى إِنِّتَ أَنَا اللَّهُ رَبُ الْعَكَمِينَ ﴿ آَتَ ﴾، فلما اقترب من مكان النار وكان مُتَّجها جهة القبلة والجبل عن يمينه، سمع نداء من طرف الوادي عند أسفل الجبل في القطعة المباركة من الأرض، وسميت مباركة؛ لأن الله كلّم موسى فيها، وبعثه نبيّاً عندها (3)، وهو موضع النار الذي كان يشتعل في شجرة خضراء من فيها، وبعثه نبيّاً عندها (3)،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (3/ 181)، برقم: (2684)

<sup>(2)</sup> الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: (6/ 2300).

<sup>(3)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 143).

شُوْلَةُ الْقَصَّاثِينَ 219

العوسج، وأخبره أن الذي يخاطبه ويكلّمه هو الله رب العالمين، الذي لا إله غيره، ولا رب سواه، تعالى وتقدس وتنزه عن مماثلة المخلوقات(1).

وقوله: ﴿ وَأَنَّ أَلْقِ عَصَاكً فَلَمّا رَءَاهَا نَهَ مَنُ كُلُّ مَا جَانَ أُولَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِبُ يَعَمُوسَى الْقِيلُ وَلَا تَحَفَّ إِنَّكُ مِنَ الْاَمِنِينَ ﴿ اللّهِ مَا مَره أَن يرمي عصاه التي كانت بيده، فرماها فتحوّلت إلى ثعبان شديد الحركة، والجان هنا هو الصغيرُ من الحيّات، فرماها فتحوّلت إلى ثعبان العظيم، واهتزازها وحركتها وخفتها كاهتزاز الجان وخفته على المعان العظيم، واهتزازها وحركتها وخفتها كاهتزاز الجان وخفته (2)، فخاف منها موسى وترك المكان وأدبر هارباً، ولم يلتفت إليها ولم يرجع من شدة الخوف الذي أصابه؛ لأن هذه هي أول مرة تتحول فيها العصا إلى ثعبان، فناداه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وأمره أن يرجع، ونهاه عن الخوف، ووعده بالأمن منها ومن غيرها، فرجع.

وقوله: ﴿ اَسُلُكُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَغُرُجُ بِيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوّءٍ وَاَضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَالْاَلْكِ بَالْكِ فَرْعَوْنَ وَمَلَإِيْدِ اللَّهُمْ كَانُواْقَوْمًا فَلْسِقِينَ ﴿ اللَّهُ مِ كَانُواْقَوْمًا فَلْسِقِينَ ﴿ اللَّهُ مِ كَانُواْقَوْمًا فَلْسِقِينَ ﴿ اللَّهُ مِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلّى



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 234).

<sup>(2)</sup> ينظر: لسان العرب: (1/ 482).

<sup>(3)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1362).

<sup>(4)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 235).

إعادة الأمن والطمأنينة إلى الخائف، والمقصود بذلك أن يتحلى برباطة الجأش، والتحمل للمخاوف وترك الخوف والهلع، ﴿فَلَالِكَ﴾، أي: تحول العصا إلى ثعبان، وخروج يده بيضاء إذا أدخلها إلى صدره، معجزتان وحجتان لك لكي تُرسل بهما إلى فرعون وحاشيته وأشراف قومه، تدعوهم إلى الإيمان بالله وترك الفساد في الأرض، فقد بلغوا من الفسق والفساد والإجرام منتهاه.

وقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلَتُ مِنْهُمْ نَفْسَا فَأَخَافُ أَن يَقَتُلُونِ ﴿ وَالْخِي هَنُونُ هُو الْسَلِمُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّفُي ۚ إِنّ أَخَافُ أَن يُكذِّبُونِ ﴿ وَهذا ليس الْفَصَحُ مِنِي لِسَكَانَا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّفُي ۚ إِنّ أَخَافُ أَن يُكذِّبُونِ ﴿ وَهذا ليس تهرّبًا من موسى عن حمل الرسالة والدعوة إلى الله، فالرسالة والنبوة اصطفاء من الله للعبد، لا يُمكن لأحد أن يعتذر عنه، ولكنه ذكر ما حصل له مع آل فرعون، والله يعلم بها، من قتله نفساً خطأً، وأنهم توعدوه بالقتل؛ فهرب منهم إلى مدين، وأنه خائف لو رجع إليهم لقتلوه، فذكر ذلك ليكون في أمنٍ إلهي من أعدائه (1)، ولمح إلى صعوبة نطقه بسبب ما حصل له وهو صغير في قصر فرعون، وتوطئة وتمهيداً لطلب تأييده بهارون ليعينه في تبليغ تلك الرسالة، والردءُ الإعانة (2)، وهو أفصح منه لساناً، وهو غير مطلوب لآل فرعون، وعنده قدرة على الكلام والبيان، فطلب من الله أن يضم إليه أخاه هارون رسولاً إلى فرعون، فيكون معيناً وموافقاً له في كلامه، فهذا أدعى كي يصدقوه فيما يقول؛ لأنه في الغالب مين الكلام من أكثر من شخص صدَّقه السامعون له، وكان موسى يخشى كلما كان الكلام من أكثر من شخص صدَّقه السامعون له، وكان موسى يخشى



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 115).

<sup>(2)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: (14/ 167).

شُوْلَةُ الْقِصَّةِ إِنْ الْقِصَّةِ إِنْ الْقِصَّةِ إِنْ الْقِصَّةِ إِنْ الْقِصَّةِ الْقِصَّةِ الْقِصَاءِ الْقَائِدُ الْقَصَاءِ الْقَصَاءِ الْقَائِدُ الْقَصَاءِ الْقَصَاءِ الْقَائِدُ الْقَصَاءِ الْقَائِدُ الْقَائِدُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْقَائِدُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

من آل فرعون تكذيبه لمعرفته بحالهم، وهي عادة مطّردة في كل أقوام الرسل السابقين له، فإنهم كانوا يسارعوا إلى التكذيب برسلهم بدون حجة.

وقول ه: ﴿قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمُا سُلَطَنَا فَلاَيصِلُونَ إِلَيْكُمُّا وَعَيْرِاللهِ عَلَيْكُمُّا أَلْغَلِلبُونَ ﴿ وَ ﴿ فَاستجابِ الله لطلبه، فأرسل معه أخاه هارون وقوّاه به، وعبَّر هنا بالعضُد؛ لأن الإنسان غالبًا يستخدم يده في كثير من الأعمال، أي: سنُقوي جنابك حسيًا ومعنويًا ببعثة أخيك هارون معك، ونُعطيكم الحجة والبرهان على صدق رسالتكم إليهم، ونمدكم بالتأييد والحفظ من أذيتهم، فلا يخلصون إليكما بقتل ولا بسوء ولا أذى، فقد أعطاهما آياتٍ يمتنعان بها من جميع الخلق، فلا يَصِل إلى أذاهما أحدٌ (١)، وهو وعدٌ من الله بالحماية والرعاية لهما، وبشّرهما ومن آمن بهما واتبعهما من المؤمنين بالغلبة والنصر على فرعون وقومه، وفي الآية إشارة إلى هلاك فرعون وهزيمته.

# فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 مشروعية وجواز مشاركة المرأة بالرأي وقبول استشارتها فيما تفهم.
- 2 بيان أن الأمانة والقوة من أهم صفات من يتحمل المسؤولية صغيرة كانت أو كبيرة.
  - 3 جواز أن يكون المهر منفعة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 396).



222

- 4- بيان وجوب الوفاء بالعقود.
- 5 بيان فضيلة موسى عَلَيْهِ ٱلسَّكَمْ، وأن الله كلّمه بدون واسطة.
- 6 بيان حاجة الداعية في بداية دعوته إلى من يُؤازره ويعينه في بلاغها.
  - 7 أهمية الفصاحة والبلاغة للداعية وأثرها في قبول الناس لدعوته.



سُوُلُونُ الْمُصَاغِنِيُ 223



﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مُّوسَى بِعَايَكِنَا بَيِّنَاتٍ قَالُواْ مَا هَلِذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّفَتَّرَى وَمَا سَيَعْنَا بِهَلَاَ اِقْ ءَابَ إِنَا ٱلْأَوَّلِينَ اللَّهِ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّيٓ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ ـ وَمَن تَكُونُ لَهُ عَلِقِبَةُ ٱلدَّارِ النَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ اللَّ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إِلَهِ غَيْرِعِ فَأَوْقِدْ لِي يَنهَنمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَكُ لِي صَرْحًا لَّعَكِيِّ أَطَّلِعُ إِلَى ٓ إِلَكَ إِلَكِ مُوسَون وَإِنِّي لْأَظُنُّهُ.مِنَ ٱلْكَندِينِ أَنْ وَأَسْتَكْبَرَهُو وَجُنُودُهُ. فِ ٱلْأَرْضِ بِعَكْيرِ ٱلْحَقِّ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ اللَّهُ فَأَخَذَنَهُ وَجُنُودَهُ, فَنَبَذَنَهُمْ فِي ٱلْمِيِّ فَأَنظُرْ كَيْفَ كَاكَ عَلقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ اللَّهُ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنصرُونَ (اللهُ وَأَتَّبَعْنَاهُمْ فِي هَالِهِ الدُّنْيَا لَعَنَاهُ وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ هُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ اللهُ وَلَقَدْ ءَانَيْنَامُوسَى ٱلْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَآ أَهْلَكْنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى بَصَآ بِرَ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ اللَّهِ وَمَا كُنتَ بِجَانِ الْفَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَ آ إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَاكُنتَ مِنَ ٱلشَّنهِ دِينَ وَلَكِكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُونًا فَنَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُمُرُّ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَذْيَكَ تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَدَيْنَا وَلَكِيِّنَا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ اللَّهِ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّيِّكَ لِتُنذِرَ قَوْمًامَّا أَتَاهُم مِّن نَذيرِ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتذكَ كُرُونَ ﴿ وَالْوَلَا أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ إِما قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْرَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِكَ وَنَكُوب مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْلُوْلَآ أُوتِي مِثْلَ مَآ أُوتِي مُوسَىٓ أَوَلَمْ

يَكُ فَكُواْ بِمَا أُوقِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُوَاْ إِنَّا بِكُلِّ كَنفِرُونَ ﴿ فَلَ فَأَتُواْ يَكُلِّ كَنفِرُونَ ﴿ فَإِن قَدْ مَا فَأَتُواْ فِي مِنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعَهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ فَإِن لَّمْ يَسَتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ لَلَّهِ هُواَهُ مِعْ يَرِهُدُ يَعْ يَرِهُدُ يَعْ مَن اللَّهِ إِن اللَّهَ لَا فَاعْلَمْ أَنْمَا يَتَبِعُونَ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الظَّلِمِينَ ﴿ فَانَ أَضَلُ مِمَّنِ اتَبَعَ هُولِهُ بِغَيْرِهُدُ يَعْ يَرِهُ هُدًى مِّنَ اللّهَ إِن اللهَ لَا يَهْدِى اللّهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قول الله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مُّوسَى بِعَاينِنَا بَيِنَتِ قَالُواْ مَا هَلِذَا إِلَّا سِحْرُ مُّفَتَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهَلَا فِي عَلَيْهِ السَّلَامُ آل فرعون ومَا سَمِعْنَا بِهَلَا فِي عَلَيْهِ السَّلَامُ آل فرعون بالمعجزات الواضحات الدالة على صدقه، وهي تحوّل العصا إلى ثعبان، وإدخال يده في جيبه فتخرج بيضاء من غير مرض، إضافة إلى باقي المعجزات الأخرى؛ كذبوا بها واعتبروها نوعاً من السحر الذي اختلقه موسى من عند نفسه، وسحر أعينهم به، واحتجوا على تكذيبه بأنهم لم يسمعوا أحداً ادعى أنه رسول من عند الله في عهد آبائهم السابقين لهم (١)، وهي حجة باطلة كالتي قبلها، ودليل على سفه عقولهم وفساد تصورهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 119).

شُوْلَةُ الْقِصَائِمِ الْقَصَائِمِ اللَّهِ الْقَصَائِمِ اللَّهِ الْقَصَائِمِ اللَّهِ اللَّ

عاقبتهم، وإشارة إلى ثقته بأنه على الحق، وهذه قاعدة مطّردة في كل زمان ومكان، أن الفلاح المطلق والنجاح المطلق في الدنيا والآخرة؛ هو للمؤمنين، وإن حصل الكفار الظالمون على شيءٍ من النجاح فهو دنيوي ومُؤقت؛ لأن كفرهم وظلمهم يمنعهم من النجاح المطلق في الدنيا والآخرة.

قول ... ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا الْمَلاَ مُا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَاهٍ غَيْرِ فَ فَاَوْقِدُ لِي كَالْمَ مُوسَى وَ إِنِّ لَأَظُنُّهُ مِن الطّينِ فَاَجْعَل لِي صَرْحًا لَعَلِيّ أَطَّلِعُ إِلِيَ إِلَه مُوسَى وَ الذي حاشيته وكبار رجال الكلابِينَ ﴿ مَن فَتِ لَه فَي الرأي، وأخبرهم بأنه لا يعلم بإله لهم غيره هو، وهذا منتهى الاستعلاء والتكبر، حيث دعاهم إلى الاعتراف له بالإلهية، فأجابوه إلى ذلك لقلة عقولهم وسخافة أذهانهم (1)، ثم طلب من وزيره هامان أن يُشعل النار على الطين حتى يحمر، وهو ما يسمى اليوم بالآجر، فيبني له به بناءً مرتفعاً يبلغ به عنان السماء ليصعد عليه ليرى الإله الذي زعم موسى أنه في السماء، لأنه يشك في صدق موسى في خبره عن الله، وهذا من فساد تفكيره إذ حسب أن السماء يوصل إليها بمثل هذا الصرح (2).

وقول هذا ﴿ وَاسْتَكَبْرَهُو وَجُنُودُهُ وَ الْأَرْضِ بِعَكْيرِ ٱلْحَقِّ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْنَالَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَالْدَادُ فَرَعُونَ تَكْبِراً بَهَذَا الفَعَلَ فِي أَرْضَ مَصِر التي كَانَ يُرْجَعُونَ ﴿ وَ إِذَا لَهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَي



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 238).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 123).

قبول الحق؛ لأنهم تابعون ومقلدون له، وتكبرهم كان بالباطل والظلم والطدوان (1)، وظنوا أنهم لا يُبعثون يوم القيامة للحساب بين يدي الله سبحانه، وهذا كان غالب دين الكفار أنهم كانوا يُنكرون البعث والنشور في الآخرة.

وقوله: ﴿ فَأَحَدُنكُهُ وَجُنُودَهُ, فَنَبَذُنكُمُ فِي الْيَدِّ فَانظُر كَيْفَكَانَ عَقِبَهُ الطّلِمِينَ الطّلِمِينَ المحاورة والنقاش وابتلاء آل فرعون بالآيات إلى أن جاء موعد هلاكهم، طالت المحاورة والنقاش وابتلاء آل فرعون بالآيات إلى أن جاء موعد هلاكهم، فأخذ الله فرعون وجنوده فطرحهم في البحر وأغرقهم جميعًا، فانظر أيها الناظر في حالهم نظر اعتبار وتفكر بسوء عاقبتهم بسبب ظلمهم لأنفسهم بالكفر، وظلمهم الرسول بالاستكبار عن سماع دعوته، فهذا هو موضع العبرة والعظة من سوق هذه القصة ليعتبر بها كفار قريش المكذبون لمحمد عَلَيْوالسَّكُمُ، ويقيسوا حالهم بحال فرعون وقومه، وأن ما أصاب فرعون وقومه من عقاب سيصيبهم لا محالة (2)، إذا استمروا على الكفر والتكذيب.

وقوله: ﴿وَجَعَلْنَكُهُمْ أَيِمَةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ لَا يُنْصَرُونَ الْ وَأَتَبَعْنَكُهُمْ فِي هَا ذِهِ اللَّهُ أَلَ لَعَنَكَةً وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ هُم مِّنَ الْمَقْبُوحِينَ اللَّهُ وصير الله آل فرعون قدوة في الشر للطغاة والمُفسدين في الأرض، فهم سائرون على نهجهم يدعون غيرهم إلى الكفر والإجرام والفساد الذي مصيرُ من فعله النار، ويوم القيامة لا ينجون من العذاب، بل يقعون فيه، ولا يجدون من يُنقذهم منه،



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 400).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 125).

يَنْ وَكُونَا لَوْ الْفَصَافِرْ فَا الْفَصَافِرْ فَا الْفَصَافِرْ فَا الْفَصَافِرْ فَا

وجعل اللعنة ملازمة لهم على ألسنة الخلق في الدنيا، فكلما ذُكروا لُعِنوا، فصار الخزي والطرد من رحمة الله مُلاحقًا لهم إلى يوم القيامة؛ لأنهم نموذجًا سيّئًا للفساد والطغيان، ويكونون يوم القيامة من الذين قُبّحت أعمالُهم، وأُبعدوا وطُردوا عن رحمة الله(1).!

ثم قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكَتَبَ مِنْ بَعَدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ الله موسى الله موسى التوراة بعد خروج بني إسرائيل من مصر إلى سيناء وهلاك فرعون وجنوده، كما التوراة بعد خروج بني إسرائيل من مصر إلى سيناء وهلاك فرعون وجنوده، كما أهلك الله الأمم السابقة التي كفرت بالرسل، كقوم نوح، وعاد، وثمود، وقوم لوط، وغيرهم، وفي الحديث: "ما أهلك الله قوماً، ولا قرناً، ولا أمةً، ولا أهل قرية، بعذاب من السماء منذ أنزل التوراة على وجه الأرض، غير أهل القرية التي مسخت قردة"(2)، وهم أصحاب السبت، بسبب مخالفتهم أمر الله، وعدم قبولهم النصيحة، والبصائر الحجج والبراهين التي احتوت عليها التوراة، وبها يُبصرون الحق من الباطل، وجعل التوراة هدى من الضلال لمن اهتدى بها، ورحمة لمن المتن بها، ولعلّ الناس الذين خوطبوا بالتوراة يتّعظون بهذه النعم، فيُؤمنوا بالله أمن بها، ولعلّ الناس الذين خوطبوا بالتوراة يتّعظون بهذه النعم، فيُؤمنوا بالله المن بها، ولعلّ الناس الذين خوطبوا بالتوراة يتّعظون بهذه النعم، فيُؤمنوا بالله المن بها، ولعلّ الناس الذين خوطبوا بالتوراة يتّعظون بهذه النعم، فيُؤمنوا بالله المن هتدى من قرية عليها.

وقوله: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِ الْفَرْقِيِّ إِذْ قَضَيْنَ آ إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَاكُنتَ مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ اللهُ ، الخطاب لنبيّنا محمد عَلَيْكُمْ، أي: وما كنت موجوداً في ذلك الزمن ولا حاضراً



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/201).

<sup>(2)</sup> المستدرك على الصحيحين للحاكم: (2/ 442)، برقم (34358)، وإسناده صحيح.

ذلك المكان، وهو الجانب الغربي من جبل الطور، حين أوحينا بالرسالة إلى موسى، ولم نُشهدك على ما جرى هنالك(1)، حتى تعرف قصته وتسردها على قومك مفصّلة، وهذه من الأدلة العقلية على إثبات نبوة محمد وهو لا يقرأ ولا يكتب، كفار قريش، فمحمد ويولي يُخبرهم بقصص لا يعرفونها، وهو لا يقرأ ولا يكتب، ولا استمع أخبارها، فمن أين عرفها؛ إلا بوحي من السماء!.

وقوله: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِحَانِبِٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّيِّكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَىٰهُم مِّن نَّذِيرِمِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (اللهُ) ، ولم تكن يا محمد موجوداً



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 406).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1367).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 240).

بجوار جبل الطور حين نادى الله موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وهو النداء لميقات أربعين ليلة، وإنزال التوراة إليه (1)، فلم تشهد شيئًا من ذلك فتعلمه، ولكن أرسلناك رحمة للخلق، وأوحينا إليك بهذه الأخبار ليعرف كفار مكة أنك نبي مرسل، فتنذرهم وتعظهم بها، فأنت أول رسول إليهم، فلم يأتِ إليهم قبلك من رسول، فلعلهم يتعظون بهذه الأخبار ويؤمنون بك ويتوبون عن شركهم وكفرهم.

شم قال: ﴿ وَلَوْلاَ أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْرَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْسَارَسُولاً فَنَتَبِعَ عَاينِكِ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ مَ ولو أهلكناهم بسبب شركهم وكفرهم بالله، قبل أن نُرسل إليهم رسولاً يدعوهم إلى الإيمان؛ لقالوا: هلّا أرسلت إلينا رسولاً، فنتبع آياتك الشرعية ونعمل بها، ونكون من المؤمنين برسولك، قبل أن تُهلكنا! ولكان لهم في ذلك حجة عند الله، ولكن الله مئبكانه وقعكن الله م يترك لهم حجة على الكفر، بل أرسل إليهم الرسول، وأعطاهم مهلة للإيمان به، ولم يعاجلهم بالعقوبة على كفرهم.

وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لُوَلَا أُوتِي مِثْلُ مَا أُوتِي مُوسَى أَولَمُ مُوسَى أَولَمُ مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظُلُهُ رَا وَقَالُواْ إِنَّا يِكُلِّ كَفِرُونَ ﴿ الله عَن موقف كفار قريش من بعثة محمد الله عن موقف كفار قريش من بعثة محمد المعجزات الحسية منه، كمعجزات وأعرضوا عن دعوته، وتعنتوا في طلب المعجزات الحسية منه، كمعجزات موسى عَلَيْهِٱلسَّلَامُ من العصا واليد، ونحوها، والله قد أعطى محمداً المعجزات موسى عَلَيْهِٱلسَّلَامُ من معجزات موسى عَلَيْهِٱلسَّلَامُ ، فإن معجزات الرسل تكون تبعاً لما هو أعظم من معجزات موسى عَلَيْهِٱلسَّلَامُ ، فإن معجزات الرسل تكون تبعاً لما هو



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 331).

مشهور في أقوامهم، فقوم فرعون كانوا مشهورين بالسحر، فجاءت معجزة موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ في تحوّل العصا إلى ثعبان فتلقف ما يصنع السحرة وتُبطله، وفي عهد عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ كان قومه مشهورين بالطب، فجاءت معجزته في إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى بإذن الله، وكان العرب الذين بعث فيهم محمد الأكمه والأبرص وإحياء الموتى بإذن الله، وكان العرب الذين بعث فيهم محمد أن يأتوا بسورة مثله، ومع هذا فقد أعطى الله محمداً معجزات حسية أخرى، مثل انشقاق القمر ونحوها، ثم رد الله عليهم هذا الاقتراح الذي أخذوه من اليهود لمجادلة محمد المعلية، بأن هناك من البشر من قد كفر بما أوتي موسى من تلك الآيات العظيمة (1)، ووصفوا موسى عَلَيْهِ السَّرَمُ ومحمداً المناخما ساحران، تعاونا على الضلالة، أو أن ما جاءا به من التوراة والقرآن سحران، كلٌ منهما يؤيّد ويقوّي الآخر، وهما قراءتان متواترتان (2)، وقد كفر اليهود بهما وبما جاءا به من التوراة والقرآن (3).

وقول هُو أَهُدَى مِنْهُما أَتُواْ بِكِنَابٍ مِّنَ عِندِ اللهِ هُو أَهَدَى مِنْهُما أَتَبِعُهُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ الله وسوله الله وسوله الله الله وسوله الله أن يطلب من المكذبين بالتوراة والقرآن وما فيهما من خير وهذاية للبشرية، أن يأتوا بكتاب آخر غيرهما من عند الله فيه



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/242).

<sup>(2)</sup> قرأ عاصم وحمزة والكسائي: ﴿سِحْرَانِ﴾، وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر: ﴿سَاحِرَانِ﴾، ينظر: السبعة في القراءات: (ص:495).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/412).

<u>سُوُلُونُ الْمَصَائِمِ نَا</u> الْمَصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمَصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمَصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمُعَلِّمُ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمَصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَا الْمُصَائِمِ نَالْمِ مَالِمُ مِنْ الْمُعِلِمِ مِنْ الْمُعِلِمِي مِنْ الْمُعِلَّمِ مِنْ الْمُعِلَّمِ مِنْ الْمُعِلَّمِ مِنْ الْمُعِلَّمِ مِنْ ا

هداية وخير للبشرية أكثر مما فيهما، وهو سيتبعه معهم، إن كانوا صادقين في دعواهم أن التوراة والقرآن سحران، وأنّى لهم ذلك،! فليس عندهم كتاب ولا حجة على دعواهم الباطلة.

وقوله: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعَلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ الْهُوَاءَهُمْ وَمَنَ أَصَلُ مِمْنِ التَّعِيوكِ هُوَكُهُ بِغَيْرِهُدَى مِّرَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ ﴿ فَ ﴾ ، فإن لم يحيبوك إلى ما طلبتهم من الإتيان بكتاب من عند الله أهدى من التوراة والقرآن، ولم يقبلوا الحق الذي جئتهم به ؛ فاعلم أنهم لا يطلبون الحق بدليله وحجته ، وإنما هم يسيرون وراء أهوائهم الباطلة وشهواتهم المنحرفة ، ولا أحد أكثر ظلما لنفسه من شخص يتبع هواه ويترك اتباع الحق بدون حجة ولا برهان، وذيّل الله الآية بقاعدة مطّردة في حقهم وحق أمثالهم ، وهي حرمان الظالمين من الهداية إلى الحق، لأنهم قد سدّوا على أنفسهم أبواب الهداية وطرقها، وفتحوا عليها أبواب الغواية وسبلها، والمقصود بها هنا هداية التوفيق؛ لأن الظلم والإجرام مانعان من موانع التوفيق للهداية وقبول الحق.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- أن من طبيعة أهل الباطل والطغيان أن يردوا الحق بأدنى شبهة.
  - 2 أن التكبر مانع من موانع قبول الحق واتباعه.
- 3 بيان سوء عاقبة المتكبرين والمُتجبرين في الأرض مهما حصل لهم من تمكين مؤقت.





- 4 بيان أن للحق دعاة وأئمة، وللباطل دعاة وأئمة، فانظر من تتبع منهما.
- 5 أن العلم والهدى يضعف ويذهب بتطاول الزمن، فقيّض الله من يقوم بتجديده بين الحين والآخر.
  - 6 أن اتباع الهوى سبب من أسباب الضلال.
    - 7 أن الظلم مانعٌ من موانع هداية التوفيق.



شُوْلَةُ الْمُصَاضِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُصَاضِينَ الْمُصَاضِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُصَاضِينَ الْمُصَاضِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمِعِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمِعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِينِ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُ



# ﴿ ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُّرُونَ (١٠) ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِهِ عَهُم بِهِ عَ

يُؤْمِنُونَ اللَّهِ وَإِذَا يُنْاَلِي عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِدِي إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّنَا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِدِ عَمُسْلِمِينَ (١٠٠٠) أُولَيِّكَ يُؤْتَوْنَ أَجَرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَـنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ 😘 وَ إِذَا سَمِعُواْ ٱللَّغْوَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَهِلِينَ 🐠 إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ الله وَقَالُواْ إِن نَتَيَعِ الْهُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَفَ مِنْ أَرْضِنَآ أَوَلَمْ نُمَكِن لَّهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا يُجْبَىۤ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِّن لَّدُنَّا وَلَكِكُنَّ أَكُثَّرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنا مِن قَرْكِةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ۖ فَلْكَ مَسَكِنْهُمْ لَوْ تُسْكَن مِنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا ۖ وَكُنَّا نَعَن ٱلْوَرِثِين ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِيَ أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَلِينَا ۚ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَوتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَللِمُونِ ﴿ ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِ مِّن شَيْءٍ فَمَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلذُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِنـدَ ٱللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى ۖ أَفَلًا تَعْقِلُونَ اللَّهُ أَفَمَن وَعَدْنَهُ وَعَدَّا حَسَنًا فَهُوَ لَقِيهِ كَمَن مَّنْعَنكُ مَتَعَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ هُوَيُومَ ٱلْقِيكمةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ اللهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرِكَآءِيَ ٱلَّذِينَ كُنتُدُ تَزَعُمُونَ اللهِ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَ وَلَا ٓ ِ الَّذِينَ أَغُويْنَا أَغُويْنَا هُمْ كُمَا غَوَيْنا ۖ تَبَرَّأَنَا ٓ إِلَيْكَ مَا كَانُوۤاْ إِيَّانَا يَعْبُدُونَ سَ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرَكّاءَكُرُ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأَوُا ٱلْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْذُونَ 😈 وَيَوْمُ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبُتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَعَمِيتَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَ إِذِ فَهُمْ لَا يَتَسَآءَ لُونَ ﴿ فَأَمَّا

مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُقْلِحِينَ ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلُقُ مَا يَشَآءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ هُمُ ٱلْخِيرَةُ شَبْحَنَ ٱللّهِ وَتَعَكَلَىٰ عَمَّا يُثْرِكُونَ ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَهُو ٱللّهُ لاَ إِلَنه إِلّا هُو ۖ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴿ ﴾.

قول الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُّرُونَ ﴿ اللهِ مَعَالِي اللهِ مَبْحَانَهُ وَتَعَالَى قد أنزل القرآن على نبينه محمد للمشركين وكفار قريش بأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قد أنزل القرآن على نبينه محمد وعشرين على فترات متتالية، شيئًا فشيئًا، فنزوله لم ينقطع عنهم، بل استمر ثلاثًا وعشرين عامًا، والتوصيل تكثير الوصل وتكريره، أي: أن القرآن أتاهم متتابعًا متواصلاً، وعداً ووعيداً، وقصصًا وعبراً ومواعظ في وقت الحاجة إليها؛ ليتعظوا بها فيفلحوا (1)، فالعظة والعبرة في تواصل نزول القرآن أبلغ من نزوله جملة واحدة.

وقوله: ﴿ اللَّذِينَ اللَّهُ مُ الْكِنْبَ مِن قَبْلِهِ عَمْ بِهِ عَنْ وَمِ مِن بَنِي السَّرائيلُ عَلَيْهِمُ قَالُواْ عَامَنَا بِهِ اللَّهُ الْمَحَقُ مِن رّبِّنا إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ عَمُسْلِمِينَ ﴿ وَ ﴾ ، أخبر عن قوم من بني إسرائيل ممن أوتوا التوراة والإنجيل من قبل القرآن، بأنهم يؤمنون بالقرآن وبمحمد الله عن كعبد الله بن سلام من علماء اليهود، والراهب بحيراء من علماء النصارى، وسائر من أسلم من أهل الكتاب (2)، فقد جاءت البشارة به في كتبهم، وإذا قُرئ عليهم القرآن آمنوا به وصدقوا بما فيه، وشهدوا بأنه الحق، وأنه مُنزّل من الله عليهم القرآن آمنوا به وصدقوا بما فيه، وشهدوا بأنه الحق، وأنه مُنزّل من الله



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (2/ 648).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 206).

رِين الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ الْقِصَائِقِ ال

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وأخبروا عن أنفسهم أنهم كانوا قبل نزول القرآن خاضعين مستسلمين لأمر الله سبحانه، ولما جاءت به الرسل.

وقول من المحمد المنافق و المحمد المنافع و المحمد المحمد

وقول هـ : ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللّغُو اَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي الْجَهِلِينَ ﴿ وَ فَ مِن صَفَاتِهِم أَنِهِم إِذَا سَمِعُوا الكلام الباطل وما لا فائدة منه أعرضوا عن سماعه والاشتغال به وحضور مجالسه، وتعاملوا مع أهله بالمتاركة، فكل واحد يتحمل وزر عمله، وأجابوهم بالجميل من القول، فلنا أعمالنا، فقد رضينا بها لأنفسنا ولا يلحقكم من أثرها شيء، ولكم أعمالكم قد رضيتم بها لأنفسكم، ولا يلحقنا من أثرها شيء، ولكم منا المسالمة فلا تُؤذوننا ولا نُؤذيكم، ولا تسمعوا منا ما لا تحبون؛ لأننا لا نريد محاورة أهل



الجهل ولا جدالهم (1)، وقولهم للكفار: سلامٌ عليكم، هذا سلام المتاركة، لا سلام التحية، فإن سلام التحية لا يُلقى على الكافر من المسلم، فقد نهى النبي النبي أن يُبدأ الكفار بالسلام (2)، وهذا كان قبل الأمر بالقتال (3).

وقول .....ه فِ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ أَللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُوَ أَعُلُمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ١٠٠٠ أَن الكه الآية نزلت في أبي طالب حين مات على الكفر، فحزن النبي الله الله عليه أن مات كافراً، وكان يرغب في هدايته للإسلام؛ لأنه كان يحميه ويدافع عنه من أذى قريش، ففي الحديث: "لما حضرت أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله الله الله الله الله عنده أبا جهل بن هشام، وعبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، قال رسول الله عَلَيْكُ لأبي طالب: "يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله"، فقال أبو جهل، وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أترغب عن ملة عبد المطلب؟، فلم يزل رسول الله الله الله المعلنة عليه، ويعودان بتلك المقالة، حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب، وأبي أن يقول: لا إله إلا الله، فقال رسول الله عَلَيْكُ ! "أما والله لأستغفرن لك ما لم أنه عنك"، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَن يَسۡتَغۡفِرُواْ لِلْمُشۡرِكِينَ وَلَوۡ كَانُوٓا أُوْلِي قُرْبِكَ مِنْ بَعْدِمَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلجَحِيمِ ﴾[التوبة: 113]، ونزلت: ﴿ إِنَّكَ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/893).

<sup>(2)</sup> ينظر: صحيح مسلم: (4/ 1707)، برقم: (2167).

<sup>(3)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 149).

شُوْلَةُ الْقِصَاضِ الْقَصَاضِ اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّمِلْمِلْمِل

لَا تَهُدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: 55] (1)، والهداية نوعان (2): النوع الأول: هداية دلالة وإرشاد، وهذه مهمة الأنبياء والدعاة والمرشدين، وهي المذكورة في قوله: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: 7]، أي: مُرشد وداعية يُبلغهم دين الله.

النوع الثاني: هداية التوفيق والإلهام لقبول الحق، وهذه بيد الله وحده، فهو الذي يُوفِّق للإيمان أو يمنع، وقد كان محمد الموفِّق للإيمان أو يمنع، وقد كان محمد الموفِّق للإيمان أو يمنع، وقد كان محمد الموفِّق الهداية، وكتبت له له، ولكن لم يرد الله توفيقه للإيمان، والله أعلم بمن يستحق الهداية، وكتبت له في اللوح المحفوظ فيوفّقه لها، وحكم الآية عام لكل الناس، وليس خاصاً بأبي طالب وحده، فالعبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.

وقول ه: ﴿ وَقَالُوْ الْإِن نَتْبِعِ الْمُدَىٰ مَعَك نَن خَطَفْ مِن أَرْضِنا الْوَلَم نُمَكِن لَهُ مُ حَرَمًا عَامِنا يُجَبِّى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنّا وَلَاكِنَ أَكُثُرَهُم لا يَعْلَمُون ﴿ ﴿ وَقَالَ كَفَارِ قَرِيش لَمحمد الله الله المعلى الله المعلى المحمد الله المعلى المعلى المعلى المعلى مخافة أن يتخطفنا العرب من أرضنا الاجتماعهم على خلافنا، ولا طاقة لنا بهم (3)، وهو عذر قبيح، فرد الله عليهم ذلك القول وأخبرهم أنه قد مكّنهم من السكن في الحرم وجعلهم آمنين فيه، ومنع عنهم عدوهم، وهم مشركون كفار بالله، فكيف الا يمنعهم من ذلك بعد أن صاروا مؤمنين به؟!، والاستفهام إنكاري توبيخي لهم، فالأمن الذي هم فيه ليس بسبب كفرهم، بل منحهم الله ذلك؛



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (5/ 52)، برقم: (8884).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (1/ 160).

<sup>(3)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1376).

لأنهم يسكنون الحرم، وقد جعل القبائل تحترم هذا المكان ولا تُغير على أهله ولا تعتدي عليهم، وسهّل لهم مجيء الأرزاق إليهم، فيُحمل إلى الحرم ثمرات من كل أرض وبلد، رزقاً من الله لهم، لأن بلدهم ليست ذات زرع، فالذي فعل بكم ذلك هو الله، فاشكروا نعمته بكم بالإيمان برسوله، ولا تستدلوا بنعمته سبحانه عليكم على كفركم به، فهذا من سوء تفكيركم وبلادة عقولكم، ولذلك عقّب على ذلك بأن أكثر الكفار ليسوا ذوي علم ونظر، بل هم جهلة لا يتدبرون الأحوال، ولا يتفكرون، ولو تفكروا وتدبروا لما قالوا مقالتهم الباطلة تلك.

وقوله: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْكِةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا أَفَلِكُ مَسَكِنُهُمْ لَوَ تُسْكَن مَسَكِنُهُم لَوَ تُسْكَن مَسَكِنُهُم لَوَ التي تفيد كثرة مِن المَّمِن التي غمط أهلها نعم الله من الأمن والرزق ونحوها، وقابلوها بالبطر، وهو الطغيان عند النعمة (1)، والتكبر عن الاعتراف بها وشكرها، فأهلكهم الله، وفي هذا تعريض وتحذير لكفار مكة، أي: لا تبطروا ما أنتم فيه من النعم، بل اشكروا الله عليها بالإيمان به، حتى لا يهلككم كما أهلك الأمم التي كفرت به وبنعمه، فأنتم ترون مساكنهم قد بقيت شاهدة عليهم، ولم تسكن من بعدهم إلا سكوناً قليلاً، ممن ينزل بها من المسافرين عند المرور بها(2)، فقد أهلك الله أهلها جميعاً، ولم يتركوا فيها خلفاً لهم (3)، كما فعل بعاد وثمود وغيرهم، وكان الله هو الوارث لِما خَلَفُوا بعد هلاكهم، لأنهم لم يتركوا وارثاً يرث



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 150).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 429).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 151).

منازلهم وأموالهم، وهو كناية عن انقراضهم عن بكرة أبيهم.

وقوله: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِىۤ أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِنَا وَمَاكُنّا مُهْلِكِ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِى آُمِّها رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِنا وَمَاكُنّا مُهْلِكِ ٱلْقُرَى الْقَلْمُونَ ﴿ اللَّهُ مَا أَحْبِرَ عَنْ سَنَتَه فِي الْخَلَق، وأنه سبحانه لا يُهلك أهل القرى الكافرة قبل أن يُرسل الرسل إليهم، فمن آمن بهم نجا، ومن كفر بهم هلك.

وأم القرى فيها قو لأن<sup>(1)</sup>: الأول: أنها على العموم، والمقصود بها مركز ما حولها من القرى وعاصمتها التي يتجمع كبار القوم وأشرافهم فيها، ويأتي الناس إليها من الأطراف؛ لأن فيها أسواقهم وحاجاتهم، والمقصود بالرسول هنا الجنس، فيبلغهم دين الله والأحكام الشرعية التي أوحى الله بها إليه.

الثاني: أن المقصود بها مكة؛ لأنها مركز ما حولها من القرى وعاصمتها، والمقصود بالرسول محمد المربية في فيبلغهم دين الله ويتلو عليهم آيات القرآن الكريم التي أوحى الله بها إليه، ولا مانع من دمج القولين في قول واحد، فإن الله لا يهلك القرى حتَّى يبعث رسولاً في القرية الكبرى منها، كما بعث محمداً في أم القرى، وهي مكة (2)، ثم بين أن سبب هلاك الأمم هو الظلم، وأعظمه الشرك بالله والكفر به، والواو للحال، أي: حال كونهم ظالمين قد استحقوا الإهلاك لإصرارهم على الكفر بعد الإعذار إليهم (3).



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 389).

<sup>(2)</sup> ينظر: المختصر في تفسير القرآن الكريم: (1/ 392).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 209).

وقوله: ﴿وَمَا أُوتِتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَزِينَتُهَا وَمَاعِن دَاللهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى أَفَلاً تَعْقِلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ الخطاب لكفار قريش حين اعتذروا عن الإيمان بمحمد الله عليهم بأن هذا الأمن وتلك النعم التي حفاظاً على ما عندهم من النعم، فرد الله عليهم بأن هذا الأمن وتلك النعم التي أنتم فيها، هي من الله وهبها لكم، تتزينون بها في الدنيا ثم تفنى وتنتهي، ولا مقارنة بينها وبين ما أعده الله للمؤمنين في الآخرة من النعم الخالصة عن الشوائب، الباقية دون انقطاع، أفلا تتأملون في ذلك؛ فتؤثرون النعم الباقية الكثيرة الخالصة من الشوائب على النعم الفائية القليلة المليئة بالشوائب، فمن فعل ذلك هو الإنسان العاقل!.

وقوله: ﴿ أَفْمَن وَعَدْنَهُ وَعُدّاتَهُ وَعُدّا حَسَنَافَهُو لَقِيهِ كُمَن مَّنَعَنَهُ مَتَعَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا ثُمُ هُو يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ الله وَ مِن الله وعداً حسناً، وهو دخول الجنة، الدنيا، فالمؤمن بالله ورسله موعود من الله وعداً حسناً، وهو دخول الجنة، وهذا الوعد سيتحقق له يوم القيامة لا محالة، ويلقى فيه ما وعده الله به من النعيم المقيم، فحاله ليس كحال الكافر الذي أعطاه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى شيئاً من متاع الدنيا الزائل فتمتع به في الدنيا وبقي على الكفر بالله، حتى هلك عليه، فكان مصيره الموعود به يوم القيامة أن تحضره الملائكة إلى النار، وتلقيه فيها، فماذا أغنى عنه متاع الدنيا الزائل الذي نهايته عذاب مقيم في جهنم؟!، فالعاقل هو الذي يختار الإيمان ولو ابتلاه الله بشيء من البؤس في الدنيا، ويترك الكفر ولو منحه الله شيئاً من النعم في الدنيا؛ لأنه لا مقارنة بين نعم الدنيا ونعم الآخرة، ولا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة.



<u>شُوْلَةُ الْمَصَّ</u> الْمَصَّافِينَ \_\_\_\_\_\_\_ نَيْعُولَةُ الْمَصَّافِينَ \_\_\_\_\_\_\_ نَيْعُولَةُ الْمَصَّافِينَ الْمَ</u>

وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ يَ ٱلَّذِينَ كُنتُدٌ تَزْعُمُونَ اللَّهِ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقُولُ رَبَّنَا هَنَوُلُآءِ ٱلَّذِينَ أَغُويَنَا أَغُويَنَا هُمُ كُمَا غَوَيْنَا أَبَرُأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُواْ إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَ الْعَالَ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّلْمُ ا انتقل الحديث إلى بيان حال المشركين يوم القيامة، حين يحشرهم الله بين يديه، ويُناديهم أين من زعمتم أنهم شركاء لله في الألوهية من الأوثان والأصنام؟ فلا وجود لهؤلاء الشركاء المزعومين يومئذ، فالاستفهام للتوبيخ والتقريع لهم، وهو مستعمل في النفي، وقيل: إن المناداة هنا ليست من الله؛ لأن الله تعالى لا يكلّم الكفار، وإنما يأمر من يوبخهم ويبكَّتهم، ويقيم الحجة عليهم في مقام الحساب(1)، فيجيب كبار المشركين الذي وجب عليهم العذاب بسبب كفرهم(2)، أو وجب وتعيّن عليهم الجواب عن السؤال(3)، باعتبارهم قادة القوم، بالاعتراف بربوبية الله استعطافًا له، وبالإشارة إلى اتباعهم من المستضعفين للتنصل منهم، ثم يعترفون بأنهم كانوا ضالين عن طريق الحق والهداية، وكانوا دعاة إلى الضلال والغواية، فأضلوا أنفسهم وأضلوا غيرهم من الأتباع لهم، وظنوا أن هذا الاعتراف كافياً للتبرؤ من فعلهم والتخلص من العذاب النازل بهم، ثم صرّحوا بتبرؤهم من أنهم كانوا شركاء لله في الألوهية ونفوا عبادة الأتباع لهم، بل كان الأتباع يعبدون أهواءهم ويطيعون شهواتهم، واكتفوا بالاعتراف بالكفر والغواية ودعوة غيرهم إليها، وظنوا أن ذلك الاعتراف يخفف عنهم من العذاب.!

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (13/ 309).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 434).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 157).

242 طائف البيان في تفسير القرآن

# وقول هذا وقول المحراء والأتباع: ادعوا شركاً وكراً وأفراً العداب المحراء والطبوا يَم الله والله والله

وقوله: ﴿ فَأَمَّا مَن مَا اللَّهِ وَالْمَن وَعَمِلُ صَلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُقْلِحِينَ ﴿ ثُمَّ مَم اللَّهِ المُشركين بِين أَن مكان التوبة والإيمان هو في الحياة الدنيا، فمن تاب من هؤلاء المشركين عن الكفر والشرك، وعمل الأعمال الصالحة في الدنيا، فهو من الفائزين في



الآخرة بالنجاة من النار ودخول الجنة، فلا سبيل إلى الفلاح في الدنيا والآخرة إلا بالإيمان والعمل الصالح، وفي الآية بشارة للمسلمين على الإسلام، وترغيب الكافرين على الإيمان<sup>(1)</sup>.

وقوله: ﴿وَرَبُكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَاكَاتَ هَمُ الْخِيرَةُ سُبَحْنَ اللهِ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشُرِكُونَ اللهِ مِعقب في هذا بيانٌ أن الله سبحانه هو المتفرد بالخلق والاختيار، ولا منازع له ولا معقب في ذلك، فهو الذي يخلق الخلق كما يشاء، ويصطفي ويختار منهم من يشاء للهداية أو للرسالة والنبوة، فالأمور كلها خيرها وشرها بيده، ومرجعها إليه (2)، فالخيرة لله وحدة، وهو أعلم بوجود الحكمة في أفعاله، وليس لأحد من خلقه أن يعترض أو يقترح عليه سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أن يفعل كذا أو لا يفعل كذا، بل ليس للخلق حق الاختيار لجنسهم أو لونهم أو لغتهم أو غناهم أو فقرهم، ونحوها من الأمور القدرية والكونية التي فاعلها الله وحده، فضلاً عن أن يختاروا ذلك لغيرهم.

ونزّه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نفسه عن كل ما لا يليق به مما نسبه إليه المشركون من الشركاء والأنداد والأصنام التي لا تخلق ولا تختار شيئًا.

وقوله: ﴿ وَرَبُّكَ يَعَلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعَلِمُونَ ﴿ وَهُو اللَّهُ لاَ إِلَاهَ إِلَّا هُو لَهُ الْحُمَدُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ لاَ إِلَاهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ لاَ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 654).

<sup>(2)</sup>ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 251).

ما تبديه الظواهر من سائر الخلائق، وهو سبحانه المستحق وحده للعبادة، فلا معبود بحق إلا الله، كما لا رب يخلق ويختار سواه، وله الحمد المطلق، والثناء الكامل في الدنيا والآخرة على كل أفعاله لعدله وحكمته فيها، ولما له من صفات الجلال والجمال، وعلى ما أنعم به على خلقه من الفضل والإحسان<sup>(1)</sup>، وهو المتفرد بالحكم القدري والشرعي في الدنيا، والمتفرد بالفصل بين الخلق يوم القيامة، وحكمه فيهم نافذ، ولا مُعقب لحكمه، وجميع الخلق راجعون إليه، وموقفون بين يديه فيُحاسبهم، فيُجازي المؤمنين الصالحين بالجنة، ويجازي الكفار المجرمين بالنار.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان فضل أجر من آمن من أهل الكتاب بنبيه، وآمن بمحمد المنافية
- 2 أن الهداية نوعان: هداية التوفيق والإلهام، وهذه بيد الله وحده، وهداية الدلالة الإرشاد، وهذه من مهمات الأنبياء ومن بعدهم من العلماء والدعاة.
  - 3 أن الإيمان سبب للأمن في الدنيا والنجاة في الآخرة.
  - 4- بيان خطر الترف على الأمم، وأنه سبب للكفر والجحود.
- 5 أن من رحمة الله وعدله في الخلق؛ أنه لا يُعاقبهم حتى يقيم عليهم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (ص:622).

شُوْلَةُ الْفَصَّاخِينَ 245

الحجة بإرسال الرسل.

- 6 أن العاقل هو من يُؤثر الكثير الباقي على القليل الفاني.
  - 7 أن التوبة الصحيحة تجبّ ما قبلها.
- 8 أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هو المتفرد بالخلق، وهو الذي يصطفي من يشاء للهداية والرسالة.
- 9- أن الله هـو المتفرد بالحكم القدري والـشرعي في الـدنيا، والمتفرد بالفصل بين الخلق يوم القيامة.





﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ مَنْ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَأَةً أَفَلَا تَسْمَعُونَ اللهِ قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارَ سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ مَنْ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ ۗ أَفَلَا تُبْصِرُونَ اللَّهِ وَمِن تَحْمَتِهِ-جَعَلَ لَكُو ٱلنَّهَارَ لِلسَّكُنُواْ فِيهِ وَلِتَبْغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُو تَشْكُرُونَ الس وَيَوْمَ يُنادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِيكَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُواْ بُرْهَكِنَكُمْ فَعَكِلِمُوٓاْ أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّاكَانُواْيَفَ تَرُوبَ 💖 🏶 إِنَّ قَارُونَ كَاك مِن قَوْمِر مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَءَانَيْنَكُ مِنَ الْكُنُونِ مَآ إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَلَنُوٓأُ بِالْعُصْبَةِ أُولِى الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ وَقُومُهُ لَا تَفْرَحُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ وَأَبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱللَّهُ نَيَا أَ وَأَحْسِن كَمَا آخْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ أَوْلا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ٧٧٠ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِيَّ أُولَمْ يَعْلَمْ أَبُ ٱللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ عِن الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعًا وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ 💖 فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ عَقِ زِينَتِهِۦ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱللَّهُ نَيَا يَنكَيْتَ لَنَامِثْلَ مَآ أُوقِى قَنْرُونُ إِنَّـهُۥلَذُوحَظٍّ عَظِيمِ ن وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلَهَا ٓ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ ﴿ ﴾ فَسَفْنَابِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِتَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَارَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ۞ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوَّاْ مَكَانَهُۥ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَكَ ٱللَّهَ يَبْسُطُ



شُوْلَةُ الْقَصَّاثِينَ 247

الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلاَ أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَهُ وَلاَ يُفَاحُ الْكَفْرُونَ وَلاَ فَسَاذًا وَالْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ اللهُ مَن مَنَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

قول الله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَّهُ يَتُمُ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْ صَمْدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِضِياً ۚ إَفَلَا تَسْمَعُونَ ﴿ اللهِ قُلْ أَرَّ يَتُمُ إِن جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَا رَسَرُمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكُم بِضِياً إِنَّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِلِيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴿ اللّهُ مَا انتقل مِن الاستدلال على ذلك بيديع مخلوقاته في هذا الكون، فقد أمر الله رسوله ويولي أن يذكّر الناس عمومًا بيديع مخلوقاته في هذا الكون، فقد أمر الله رسوله والكفار خصوصًا بهذه النعم العظيمة التي أسداها لهم، ومنها: نعمة تعاقب الليل والنهار، والاستفهام تقريري، والمعنى: أخبروني إن صيّر الله حياتكم كلها ليلاً مظلماً دائماً حتى تنتهي الدنيا، والسرمد: الدائم الذي لا ينقطع (١)، من إله غير الله يأتيكم بنهار مضيء، لم يذكر معمول هذا الضياء الذي هو الحياة والسعي وطلب الرزق، لأنه واضح من السياق، والاستفهام إنكاري، وعبّر هنا



<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس: (8/ 190).

بالسمع؛ لأنهم في ظلام دائم لا يُبصرون فيه ولا يعرفون أثر النعمة إلا بالسمع، وأخبروني إن صيّر الله حياتكم كلها نهاراً مضيئاً دائماً حتى تنتهي الدنيا، من إله غير الله يأتيكم بليل فيه الهدوء والسكينة والراحة، والاستفهام إنكاري، وعبّر هنا بالبصر؛ لأنهم في النهار المضيء الذي يرون فيه النعمة.

وقول هذا في المنافع الليل على الليل ويرتاحون فيه، ويستيقظون في النهار ويعملون فيه، فعطف الليل على النهار ثم ذكر فائدة الليل لهم، وهو السكن، وعطف عليها فائدة الليل على النهار ثم ذكر فائدة الليل لهم، وهو السكن، وعطف عليها فائدة الرزق، وسمّى الله طلبَ الرزق فضلاً؛ لأن الله هو الذي يمنحه للخلق، وعليهم الأخذ بالأسباب فقط، وبين الحكمة والعلّة من ذلك، وهو حصول الشكر منكم لربكم الذي منّ بتلك النعم عليكم؛ فتُؤمنوا به وتستخدموا نعمه في طاعته، وفي ذلك إشارة إلى نعمة تعاقب الليل والنهار، ففي الليل يكون الهدوء والسكينة والراحة والنوم، وفي النهار يكون طلب الرزق وعمارة الأرض.

وقول ه: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ ى ٱلَّذِيبَ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴿ اللَّهِ وَصَلَّ عَنَهُم مَّاكَانُوا وَنَرَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَاهَا تُوا بُرْهَا نَكُمُ فَعَلِمُوٓا أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنَهُم مَّاكَانُوا وَنَرَعْنَا مِن كُرِّمَ فَعَلِمُوٓا أَنَّ ٱلْحَقَ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنَهُم مَّاكَانُوا يَغَنَّمُ وَنَا مِن مَقتضيات يَفْتَرُونَ ﴿ وَلَا اللَّهُ وَالتَّورِيعِ لَلْكُفَارِ فِي هَذَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا



سُوُلُونُ الْمَصَاغِنَ الْمُصَاغِنَ الْمُصَاعِلُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَا عِلْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَا عِلْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّمِيْ عِلْمِيْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ الْ

وظاهر الآية أن ذلك النداء يكرّر يوم القيامة مرتين، ويحتمل أنه نداء واحد يقع عقبه جواب الذين حق عليهم القول من مشركي العرب، ويقع عقبه نزع شهيد من كل أمة يشهد عليها، فيشمل كل الأمم<sup>(1)</sup>، والنزع هو قلع الشيء وإخراجه من مكانه<sup>(2)</sup>، والمقصود به هنا أن الله يُخرج من كل أمة شهيداً يشهد على أمته يوم القيامة، وهو النبي الذي بُعث فيها<sup>(3)</sup>، ويُخاطب الله المشركين الكفار ويطلب منهم حجتهم ودليلهم على شركهم وكفرهم بالله وعبادة غيره، فعجزوا عن إقامة البرهان على ذلك، واعترفوا بضلالهم، وعلموا حينئذ أن الله وحده هو المستحق للعبادة، وأن ما كانوا عليه من الشرك بالله باطل وضلال، وذهب عنهم وبطل كل ما كانوا يختلقونه من الكذب في الدنيا بأن لله شركاء يستحقون العبادة.

ثم قال الله تعالى: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَءَالْيَنَهُ مِنَ الْكُنُونِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, لَلَا لَكُوبُ الْقُورِ عِن الله مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, لَلهُ وَلَا يَعْرَبُ اللهُ لَا يُعِبُ الْفُرِحِينَ الله ما لله في هذه الآيات قصة قارون، وهو من بني إسرائيل، وأكثر أهل العلم على أنه كان ابن عم موسى (4)، ولكنه تجاوز حده في الكبر والتجبر عليهم غروراً بنفسه وماله، فقد أعطاه الله أموالاً كثيرة وكنوزاً عظيمة، والمقصود بالكنوز بنفسه وماله، فهي التي كانت تُكنَز آنذاك، حتى أن مفاتيح خزائن أمواله لتثقل الجماعة القوية من الناس وتميل بهم إذا حملوها، والعُصبَة: الجماعة من



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 172).

<sup>(2)</sup> ينظر: المعجم الوسيط: (2/ 13 9).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 213).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 166).

الرجال من العشرة إلى الأربعين<sup>(1)</sup>، وكانوا أصحاب قوة في أجسادهم، فإذا كان هذا وصف المفاتيح، فما ظنك بالخزائن؟! فنصحه الصالحون من قومه، لأن النصيحة لا تكون إلا من أهل الإيمان والصلاح، أما أهل الدنيا فهم يتقربون من أهل المال لعلّهم أن يحصلوا على شيء منهم، وحذروه من الطغيان، ونهوه عن فرح الأشر والبطر، وهو السرور بغير حق، وأخبروه بأن الله لا يحب الفرحين الأشرين البطرين بالنعم، الذين لا يشكرون الله على ما أعطاهم، وفرحهم مذموم؛ لأنهم استخدموا النعمة في معصية الله، والتكبر بها على خلق الله، بخلاف الفرح الممدوح فإن الله يحبه، وهو أن تفرح بالخير والنعم وتستخدمها في طاعة الله، وتُظهر السرور بها على نفسك بلا أشر ولا بطر، كما قال سبحانه: في طاعة الله، وبَرَمْ يَدِه فِي نَرْكُواْ هُو خَيْرُ مُمّا يَجُمعُونَ ﴿ يونس: 58].



<sup>(1)</sup> ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: (1/ 182).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (19/ 256).

شُوْلَةُ الْقَصَّاخِنَ 251

والفرح به، ونصحوه بأن يحسن إلى خلق الله بالعطاء من ذلك المال، بالصدقة والهدية ونحوها، كما أن الله قد أحسن إليه حين أعطاه ذلك المال وتلك النعم دون استحقاق منه لها، بل منّة من الله وفضل عليه، ونهوه عن استخدام ذلك المال في الفساد في الأرض بالتكبر وفعل المعاصي والمنكرات ونشر الباطل وأذية الخلق، وجملة: ﴿إن الله لا يحب المفسدين ﴾، علّة للنهي عن الإفساد، لأن العمل الذي لا يحبه الله لا يجوز لعباده عمله (1)، فالله لا يحب المفسدين، بل يبغضهم ويبغض أعمالهم السيئة، وسيعاقبهم على ذلك.

وقوله: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِى ۚ أُولَمْ يَعْلَمْ أَبَ اللّهَ قَدْ أَهْلَكُ مِن قَبْلِهِ عِندِى ۚ أَلْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُ قُوْةً وَأَكُثَرُ مَعًا وَلا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُون ﴿ ﴿ ﴾ ، فرفض قبول النصيحة من صالحي قومه ، وادّعى أن هذا المال جاءه بعلمه واجتهاده في جمعه ، أو أن الله علم أنه يستحقه فأعطاه (2) ، فكفر حين نسب النعمة إلى نفسه ، فعقب الله على دعواه تلك باستفهام إنكاري تعجبي من قوله هذا ، ونبّهه إلى أن إعطاء الله المال والنعم للعبد لا يدل على أنه محبوب عند الله ، بل قد يكون هذا المال سبباً لاستدراجه وهلاكه ، فقد أهلك الله من قبله الأمم المكذبة ، وكانت أكثر أموالاً ، وأشد قوة ، وأكثر عدداً منه ، فلم تنفعهم قوتهم ولا أموالهم ، ولا كثرة عددهم حين نزل بهم عذاب الله ، ولا يُسأل يوم القيامة المجرمون عن ذنوبهم سؤال استفصال عنها لعلم الله بها ، وانقطاع حجة المجرم عند الله ، بل



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 180).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 300).

لطائف البيان في تفسير القرآن

يسألون سؤال توبيخ وتقريع لهم(1).

وقوله: ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ فَوْمِهِ وَ فِي زِينَتِهِ مَا قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنيَا يَلَيْتَ لَنَا وَمِعْمَ النصيحة له إلا أنه استمر في مِثْلَ مَا أُوقِ قَنْرُونُ إِنَّ لُهُ, لَذُوحَظِّ عَظِيمٍ ﴿ ﴿ ﴾ ورغم النصيحة له إلا أنه استمر في تكبره على الخلق، فخرج على قومه في لباس جميل وموكب عظيم مع حشمه وخدمه كالمعاند لمن نصحه بالتواضع، فلما رآه ضُعفاء الإيمان من أصحاب الدنيا المشغولون بحطامها؛ تمنوا أن يكون لهم من المال والثراء والغنى مثل الذي رأوه مع قارون، فمن أعطي ذلك فهو صاحب نصيب وسُعد عظيم؛ لأن تفكيرهم كله كان حول الدنيا ومتاعها.

وقول ه: ﴿ وَقَالُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مَوْلُكُمْ مَوْلُكُمْ مَوَّا اللَّهِ عَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَن وَعَمِلَ صَلِحًا وَلا يُلقَّ لَهَ آلِا الصَّكِرُون ﴿ الله من النعم الدنيوية، بل ما أعده الله من الثواب والأجر في الآخرة لمن آمن وعمل صالحًا في الدنيا، خيرٌ من هذا الذي مع قارون، وليس قارون ذا حظ عظيم، بل صاحب الحظ العظيم هو الذي يقبل النصيحة ويعمل بها ويصبر عليها، فيجازيه الله بالجنة بسبب صبره المطلق في الدنيا على الطاعات وعن المعاصي وعلى الابتلاءات، أو لا يقول هذه العبارة الصادقة وهي ثواب الله خير، إلا من وُقّق إلى الصبر على إيثار ما عند الله على ما عند البشر في الدنيا في الدنيا في الدنيا وكلاهما يحتمله اللفظ.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1388).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 394).

شُوْلَةُ الْقَصَّاخِنَ 253

وقوله: ﴿ فَسَفَنَابِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴿ الفاء للتعقيب أي: تم الخسف بالموكب مع الدار بعد هذا الحوار، حين دخل قارون وموكبه إلى داره، والخسف: هو أن تسوخ الأرض وتغوص إلى أسفل بمن عليها (١)، والمعنى: أن الله سبحانه غيبه، وغيب داره وما فيها من أموال وخزائن وحشم؛ لأن الخسف أصاب الدر ومن فيها، فلما حصل له ذلك ما كان له جماعة يدفعون ذلك عنه، ولم يقترب أحد من الخلق لنجدته وإنقاذه، لعجزهم عن ذلك، ولم يكن من الناجين الممتنعين عن الهلاك، بل هلك هو ومن معه أجمعين، وفي الحديث: "بينما رجل يمشي في الهلاك، بل هلك هو ومن معه أجمعين، وفي الحديث: "بينما رجل يمشي في القيامة" (٤)، أي: يتحرك وينزل في جوفها إلى قيام الساعة.

وقوله: ﴿ وَأَصَّبَحُ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُ بِإِلْا مُسِ يَقُولُونَ وَيُكَانَ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّرْقَ لَمَن يَشَا أَمُن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلاَ أَن مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَانَّهُ لِا يُفْلِحُ ٱلْكَسِٰرُونَ الله المَّم وصار الذين تمنّوا مكانته بالأمس القريب بعد أن رأوا ما أصابه من الخسف، يقولون: ﴿ وَيُكَانَّ الله مِه من الخسف القريب بعد أن رأوا ما أصابه من الخسف القولون: ﴿ وَيُكَانَّ الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله على الخطأ والندم (3) ، أي: فتنبّه القوم فتندموا على ما صدر منهم من التمني لمكانته بالأمس، ثم يسألون أنفسهم متحسرين: أليس الله يوسّع الرزق

<sup>(1)</sup> ينظر: لسان العرب: (9/67).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (7/ 141)، برقم: (5789).

<sup>(3)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 157).

لطائف البيان في تفسير القرآن

لمن يشاء من عباده، ويضيقه على من يشاء منهم، ابتلاءً وامتحاناً لهم؟!، فأين كنّا عن هذه المعلومة الواضحة البينة؟!، ولو قدّر أن الله أعطانا ما أعطاه، وصرنا مثله في الطغيان؛ لحصل لنا من الخسف ما حصل له، ولكن الله منّ علينا بحفظنا من ذلك لرحمته بنا وفضله علينا، ثم قالوا: "ويْكَأن"، متعجبين من عدم فلاح الكافرين في الدنيا والآخرة.

وقوله: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجَعَ لُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًّا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴿ اللهِ عَلَى الله على قصة قارون كلها، بأن الله قد هيأ الجنة دار سكن، وأعدها الله للمؤمنين المتواضعين الذين تركوا التكبر عن الإيمان والعلو على الناس في الدنيا، وكانوا صالحين مصلحين لا يُريدون الفساد في الأرض ولا في أنفسهم، فالعلو: هو التكبر عن الحق وعلى الخلق، والفساد: هو كل فعل مذموم في الشريعة(1)، والعاقبة المحمودة تكون دائمًا للمتقين، الذي تركوا الكفر والفواحش، واتقوا سخط الله بطاعته، والعاقبة المذمومة تكون دائماً للكفار، كما حصل لقارون، فقد كانت نهايته سيئة في الدنيا، وينتظره عذاب السعير في الآخرة، فدل ذلك على أن سبب دخول النار هو العلو والتكبر والإجرام والفساد في الأرض، وإرادة العلو قضية نفسية قد لا يسلم منها أحد من الخلق، فالإنسان أحيانًا يطمع أن يكون كبيراً له شأن في قومه، لينفع بذلك الإسلام، ولكن المقصود به العلو المذموم وهو التكبر على الخلق بغير حق، فعلى المسلم أن يُراقب نفسه بين الحين والآخر حتى لا تقع فيه، لأن من طبيعة



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 190).

الْفِصُّ الْفَصَّا الْفَصَّا الْفَصَّا الْفَصَّا الْفَصَّا الْفَصَّا الْفَصَّانِ الْفَصَانِ الْفَصَانِ الْفَصَ

النفس حب الظهور.

ثم قال: ﴿مَنجَآءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ مَنْ مُآءً بِالسِّيِّعَةِ فَلَا يُحِرْق الَّذِينَ عَمِلُواْ السَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ ﴾ ، هذه قاعدة مُطّردة تبيّن أن من عمل حسنة في الدنيا؛ فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يمنحه أجراً مضاعفاً عليها يوم القيامة ، فيضاعف الحسنة بعشر أمثالها ، إلى إضعاف كثيرة ، وهذا من فضل الله ورحمته وكرمه بالمؤمنين ، ومن عمل سيئة ولم يتب منها وأتى يحملها يوم القيامة ؛ فإن الله يُجازيه بعقوبة مثلها فقط ، وهذا من عدله مع الكافرين والعصاة .

ثم قال: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرُءَاكَ لِرَّادُكَ إِلَى مَعَادٍ قُل رَّفِي ٓ أَعْلَمُ مَن جَاءَ يَالُمُ كُن وَمَنُ هُو فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴿ مَن الله رسوله الله والمعاد لها معنيان: الأول: القرآن وألزمه العمل بما فيه لمرجعه إلى معاد، والمعاد لها معنيان: الأول: عودته بعد الموت إلى الجنة، وقد صح هذا عن أبي سعيد الخدري (١)، وعبّر بعودته إلى الجنة؛ باعتبار أن أباه آدم كان فيها وأخرج منها، وهو من ذريته، أو أنه دخلها ليلة الإسراء والمعراج (2). والثاني: عودته إلى مكة، وقد صح هذا عن ابن عباس (3)، وهذا القول مناسب إن صح أن هذه الآية نزلت في أثناء هجرة النبي عباس مكة إلى المدينة (4)، لأن السورة مكية، ولا مانع أن تتأخر بعض الآيات



<sup>(1)</sup> ينظر: مسند أبي يعلى الموصلي: (2/ 370)، برقم: (1131).

<sup>(2)</sup>ينظر: تفسير الطبري: (19/ 642).

<sup>(3)</sup> ينظر: صحيح البخاري: (6/ 113)، برقم: (773)، وإسناده صحيح.

<sup>(4)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 474).

256 \_\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

في النزول، وليس بالضرورة أن تنزل السورة كلها دفعة واحدة، فتكون الآية وعدً من الله بعودته إلى مكة فاتحاً لها(1)؛ لأن النبي وأحب الأرض إلى الله عَرَّوجكاً، ولولا خروجه منها: "علمت أنك خير أرض الله، وأحب الأرض إلى الله عَرَّوجكاً، ولولا أن أهلك أخرجوني منك ما خرجت "(2)، ولا تعارض بين المعنيين، فقد أرجع الله رسوله والى مكة فاتحاً لها، بعد ثمان سنوات من هجرته منها، وسوف يرجعه إليه في الآخرة ويدخله الجنة، وأمر الله رسوله أن يجيب على المشركين المعاندين له الذين كفروا به، وقالوا له: إنك في ضلال مبين، بأن يقول لهم على سبيل التنزّل معهم في الحوار: إن ربي يعلم بمن جاء بالهدى، ويقصد به نفسه، وما يستحقه من الثواب في المعاد والإعزاز بالإعادة إلى مكة، ومن هم أصحاب الضلال الواضح، ويقصد به الكفار، وما يستحقون من العقاب في معادهم.

وقول ... . ﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُواْ أَن يُلُقَى إِلَيْكَ الْكِ تَبُ إِلَا رَحْمَةً مِن رَّيِكَ فَالا تَكُونَ تَكُونَ طَهِيرًا لِلْكَفِرِينَ ﴿ اللهِ مَه اللهِ مَا كنت يا محمد؛ تأمل قبل البعثة أن تكون رسولاً يُوحَى إليك بهذا القرآن بواسطة جبريل عَلَيْ السَّلامُ، ولكن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى رحمك واصطفاك واختارك، فالنبوة رحمة واصطفاء ومِنة من الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، فما دام أن الله قد أعطاك هذه المنزلة؛ فلا تكن معاوناً للكافرين على كفرهم وشركهم بالله، حين دعوه إلى دين آبائه، بل فاصلهم وابتعد عنهم واعتزل طريقتهم، وهو خطاب للأمة كلها في شخص رسولها.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص:1391).

<sup>(2)</sup> مسند أحمد: (31/ 13)، برقم: (8717).

شُوْلَةُ الْقَصَّاخِنَ 257

وقوله: ﴿ وَلا يَصُدُّنَكَ عَنَ اللهِ عَدَ إِذْ أُنزِلَتَ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ اللهِ عَلَيْكَ، والعمل بها، فلا تُصدقهم ولا تُلاينهم فيما إبلاغ الآيات التي أنزلها الله عليك، والعمل بها، فلا تُصدقهم ولا تُلاينهم فيما يقترحون عليك من أمور تعارض التوحيد، بل اصدع بالدعوة إلى الله وانبذ الشرك وابتعد عنه، ولا تكن أنت ولا من اتبعك من أنصار المشركين بإعانتهم على ما يريدون، وهذا تحذير للأمة من الوقوع في الشرك، فإذا حذر منه الرسول على ما يريدون، وهذا تحذير للأمة من الوقوع في الشرك، فإذا حذر منه الرسول المشركين.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 218).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

## فوائد وهدايات من الآيات:

258

- 1- بيان نعمة تعاقب الليل والنهار وأثرها وفائدتها للخلق.
  - 2 بيان خطر الطغيان وأثره على صاحبه.
- 3 بيان أن الله يكره المفسدين ويبغضهم ولا يحبهم، وأن ما أعطاهم من نعم إنما هو استدراج لهم.
- 4- أن من شكر النعمة نسبتها إلى الله، ومن الكفر بالنعمة نسبتها إلى نفسك.
  - 5 بيان الفرق بين أهل العلم والجهلة في نظرتهم للواقع والأحوال.
- 6- بيان أن نعيم الجنة يختُص بمن لا يُريد العلو والفساد، بأي صورة من الصور.
- 7- أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ حقق وعده لنبيه بأن يُعيده إلى مكة بعد أن هاجر منها.
  - 8- أن النبوة والرسالة مِنّة يُعطيها الله من يشاء.





فهرس المحتويات



| 5  | المقدّمة:                           |
|----|-------------------------------------|
|    | تفسير جزءالفرقان (19)               |
| 9  | تفسير سورة الفرقان                  |
| 9  | تفسير المقطع الأول من سورة الفرقان  |
| 10 | شخصية السورة:                       |
| 18 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 19 | تفسير المقطع الثاني من سورة الفرقان |
| 28 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 29 | تفسير المقطع الثالث من سورة الفرقان |
| 37 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 38 | تفسير المقطع الرابع من سورة الفرقان |
| 46 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 47 | تفسير المقطع الخامس من سورة الفرقان |
| 57 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 59 | تفسير سورة الشعراء                  |
|    | تفسير المقطع الأول من سورة الشعراء  |
|    | شخصية السورة:                       |
| 68 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|    | تفسير المقطع الثاني من سورة الشعراء |



| لطائف البيان في تفسير القرآن |                                     |
|------------------------------|-------------------------------------|
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 76                           | تفسير المقطع الثالث من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الخامس من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع السادس من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع السابع من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 122                          | تفسير المقطع الثامن من سورة الشعراء |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | فسير جزءالنمل (20)                  |
|                              | تفسير سورة النمل                    |
|                              | تفسير المقطع الأول من سورة النمل    |
|                              | شخصية السورة:                       |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الثاني من سورة النمل   |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 153                          | تفسير المقطع الثالث من سورة النمل   |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة النمل   |



| 261 | فهرس المحتويات                    |
|-----|-----------------------------------|
| 171 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 173 | تفسير المقطع الخامس من سورة النمل |
| 183 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 184 | تفسير المقطع السادس من سورة النمل |
|     | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 196 | تفسير سورة القصص                  |
| 196 | تفسير المقطع الأول من سورة القصص  |
| 197 | شخصية السورة:                     |
| 204 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 206 | تفسير المقطع الثاني من سورة القصص |
| 214 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 215 | تفسير المقطع الثالث من سورة القصص |
| 221 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 223 | تفسير المقطع الرابع من سورة القصص |
| 231 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 233 | تفسير المقطع الخامس من سورة القصص |
| 244 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 246 | تفسير المقطع السادس من سورة القصص |
| 258 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 259 | فه سر المحتميات                   |







