

فينسيرالفاليان

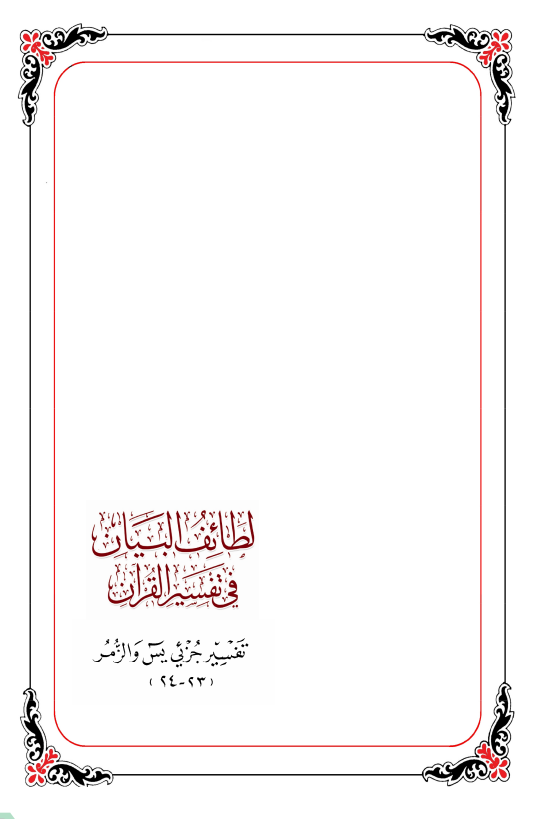
تَفَسِيْرِ جُزُيْ يَسَ وَالزَّمُّرِ (٢٢-٢٤)



تَأْلِيفَ ل. ١٠ ﴿ جَمَيْتُ اَنَّ الْمُنَافِّ الْمُنَافِّ الْمَنَافِيَةِ الْمُنَافِّ الْمُنَافِّةِ الْمُنَافِّةِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنَافِقِينِ الْمُنْفِقِينِ فِي مَالِيمِ وَإِنْ النَّنَاذُ الْمُهَوِيْتُ وَالْمُنْفِينِيزِ فِي مَعَامِمِةِ إِنْ











العنوان: لطائف البيان في تفسير القرآن.

تفسير: جزئي يس والزمر (23 - 24).

تألِيف: أ.د. حسن بن محمد شبالة.

الصفحات: (337).

الطَّبعة: الأولى، 1446هـ - 2025م.

النَّاشِر: غافق للدراسات والنشر.

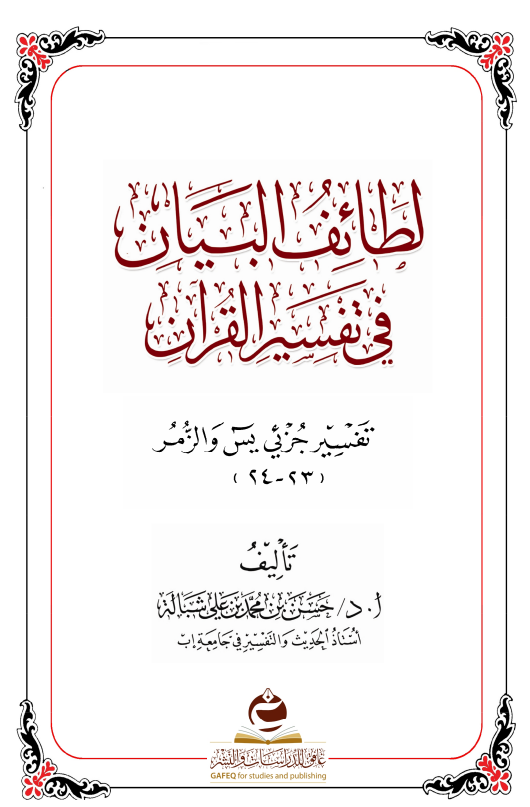
رقم الإيداع: الهيئة العامة للكتاب بصنعاء برقم (126) 2024م.

إخراج فني وإلكتروني: هشام بن حسين الأهدل.

من أراد طبعه وتوزيعه مجانا، فليتواصل مع المؤلف للإذن له به.

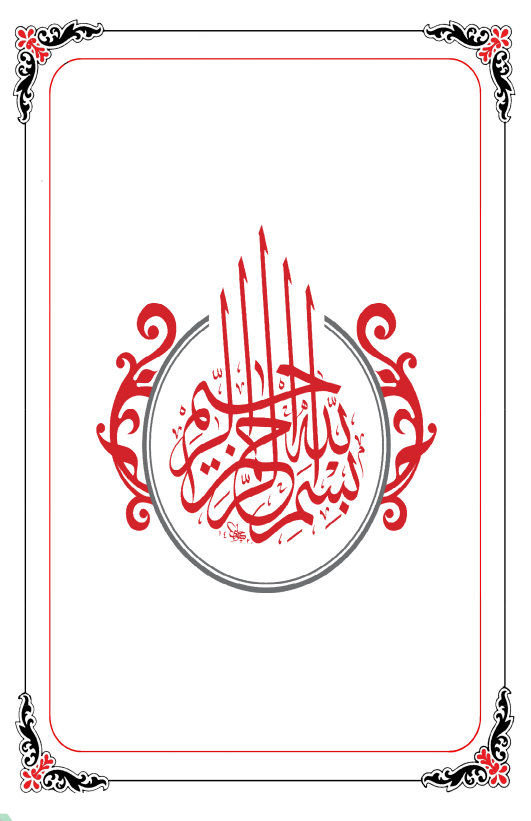














المقدمة\_\_\_\_\_\_

#### المقدّمة:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن شرف العلم بشرف المعلوم، وإن الاشتغال بتدبر القرآن الكريم وتفسيره من أقرب القربات إلى رب الأرض والسموات، خاصة إذا صلح القصد، وخلصت النيات، وقد يسر الله لنا إقامة مجموعة من الدروس في تفسير عدد من أجزاء القرآن الكريم خلال السنوات الماضية في مسجد الأنصار جوار جامعة القلم، بمحافظة إب، اليمن.

وكانت تلك الدروس عبارة عن درس أسبوعي طوال العام بين مغرب وعشاء، ودرس يومي بعد العصر في شهر رمضان، ويتم تسجيل هذه الدروس، وتُنشر في وسائل التواصل، وقد نفع الله بها كثيراً.

وقد حرصت أثناء إلقاء هذه الدروس على تقريب المعنى للسامعين ممن يحضرون الدروس من طلبة العلم وعموم الناس، واقتصرت على ذكر الراجح من تفسير معاني الآيات، وحرصت على ربطها بالواقع الذي تعيشه الأمة اليوم غالبًا، مع أخذ الدروس والعبر منها بقدر الإمكان.

وقد اقترح عليّ بعض الأفاضل أن يتم تفريغها نصياً من قبل بعض الطلاب، وأن أقوم بمراجعتها وحذف ما لا يناسب النشر من كلمات وعبارات، وتوثيق



6 طائف البيان في تفسير القرآن

بعض النصوص، وتخريج الأحاديث، ومن ثم نشرها مطبوعة في سلسلة كتب ليسهل الاطلاع عليها لمن أراد الاستفادة منها، وسميته: "لطائفُ البيان في تفسير القرآن".

وقد تم ولله الحمد إنجاز الكتاب الرابع من هذه السلسلة، والذي يحتوي على تفسير جزئي: (يس، والزمر)، (23-24).

ويسرّني هنا أن أشكر الإخوة الذين ساهموا في تفريغ هذه الدروس وتوثيق نصوصها وراجعوها، وأسأل الله تعالى أن يجزيهم خير الجزاء، وأن يكتب لهم الأجر والثواب.

كما أنبّه القرّاء الكرام إلى أننا نفتح صدورنا لملاحظاتهم على هذه الطبعة التجريبية، فهي لن تسلم من الأخطاء، رغم حرصنا على تجاوزها، لكن العمل البشرى معرّض للخطأ.

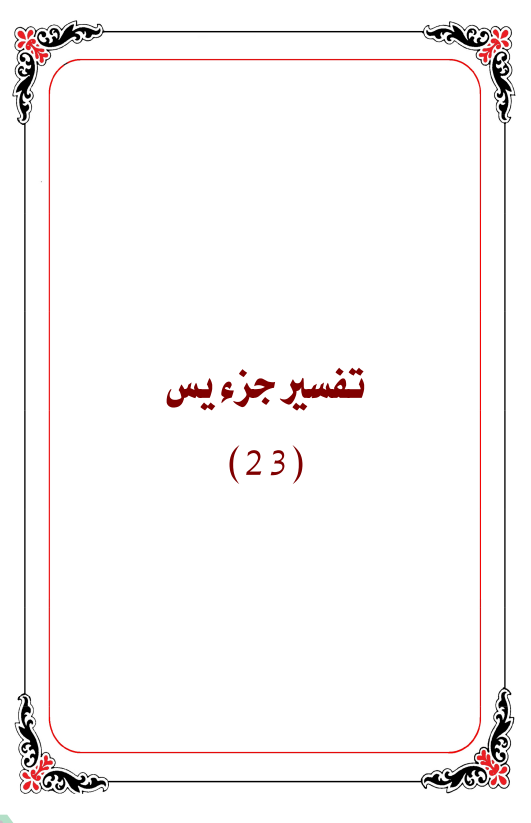
وبإمكانهم التواصل معنا عبر الواتس: (51733706579)، أو الإيميل: (Shabalh220@gmail.com).

نسأل الله تعالى أن ينفع بها الجميع، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا جميعًا، والله الموفّق والهادي إلى سواء السبيل.

المؤلف إب الخضراء – اليمن 1 رجب الخير 1446.













شُوْلَةُ يَبَرِنَ



## بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

#### شخصية السورة:

سورة يس؛ سورة مكية بالإجماع (1)، والمقصد العام للسورة: هو إثبات الرسالة والبعث، وذكر الدلائل على ذلك، وقد ورد في فضل هذه السورة عدة

<sup>(1)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية (4/ 445)، وتفسير القرطبي (1/15).



10 طائف البيان في تفسير القرآن

أحاديث، أغلبها ضعيفة، ومن أشهرها حديث: "اقرأوا على موتاكم يس"(1)، وقد اختُلف في تصحيحه، فمن صحّحه قال: تُقرأ يس على المريض عند مرض الموت(2)؛ حتى تخرج روحُه بسهولة، ولا بأس بقراءتها بهذا المعنى، وأما أن تُقرأ فقط في المقبرة عند دفنه فهذا تخصيص بلا مُخصص، فالقرآن كله رحمة، ويُقرأ للعظة والعبرة ونحو ذلك، وأما من ضعّف الحديث فقال: لا تُقرأ لا على مريض ولا على ميت(3)، لعدم صحة الحديث.

وابتدأت بقوله: ﴿ يَسَ ﴿ نَ اختلف المفسرون في معناها على أقوال، الأول: أنها أحرف مقطعة كالتي ابتدأت بها بعض سور القرآن الكريم (4)، مثل: ﴿ الَّهَ ﴾ ، وغيرها، وقيل: هو اسم لرسول الله المرابع وقيل: معناها يا رجل (6)، وقيل: معناها يا إنسان (7)، ونحوها من الأقوال، والراجح القول الأول، وفيه إشارة إلى إعجاز القرآن، فكل السور التي افتُتحت بالأحرف المُقطعة، يُذكر



<sup>(1)</sup> رواه ابن ماجه: (1/ 466)، برقم (1448)، وأبو داود: (3/ 191)، برقم (3121)، والنسائي في السنن الكبرى، (9/ 394)، برقم (10846)، وابن حبان في صحيحه، (7/ 269)، برقم (3002)، وابن حبان في صحيحه ابن حبان (7/ 272)، برقم عن معقبل بن يسار رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ، والحديث ضعفه الألباني، وصححه ابن حبان (7/ 272)، برقم (3004)، (21/ 242)، ورقم (5423) من طريقين: عن أبي هريرة وابن عباس، رَضَالِلَهُ عَنْهُا.

<sup>(2)</sup> ينظر: شرح سنن ابن ماجة للسيوطي وغيره، (104).

<sup>(3)</sup> ينظر: الشرح الممتع على زاد المستقنع، لابن عثيمين (5/ 370).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور (22/ 344).

<sup>(5)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 516).

<sup>(6)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبرى (20/ 488).

<sup>(7)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 516).

شُوْلَةُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْ

بعدها القرآن، والمعنى: أن هذا القرآن الكريم المُعجِز البليغ مُكوّنُ من هذه الأحرف التي هي أحرف لغة العرب وتعرفونها جميعًا، ومع ذلك عجزتم عن أن تأتوا بسورة مثله، وأنتم العرب البُلغاء الفُصحاء.!!

وقوله: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمُكِيمِ ﴿ آ ﴾ ، المواوحرف قسم، والقرآن مُقسَمٌ به ، ووصفه بأنه حكيم، أي: مُحكم، كما قال: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنَ خَلْفِهِ ﴾ [فصلت: 42] ، وفيه حكمٌ ودلالات، وهو حكيم في أحكامه، وصالح لكل زمان ومكان، وصادق وصحيح، فلا كذب فيه ولا خطأ ولا خلل، وقد وصف الله القرآن بعدة أوصاف: وصفه بأنه مبارك، ومجيد، وكريم، وسماه بعدة أسماء، منها: الفرقان، والقرآن، والذكر، وغيرها من الأسماء والصفات التي تدل على عظمة القرآن الكريم، وهو كلام الله الذي أنزله على عبده ورسوله محمد محمد المنافي المعجز بلفظه ومعناه، وهو هذا الكتاب الذي بين أيدينا، الذي أوّله سورة الفاتحة، وآخره سورة الناس.

وقوله: ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾ ، هذا جواب للقسم، فقد أقسم الله تعالى بالقرآن الحكيم، إن محمداً وَاللَّهُ لَمِن المرسلين، والمعنى: لست أول الرسل، فقد سبقك عددٌ جمٌ من الرسل، فقد جاء عن أبي ذر رَضَاً الله عنه قال: قلت: يا رسول الله ، كم وفاء عدة الأنبياء؟ ، قال: "مائة وأربعة وعشرون ألفًا"، قلت: فكم الرسل من ذلك؟ ، قال: "ثلاث مائة وخمسة عشر، جماً غفيراً" (1)،

<sup>(1)</sup> رواه البزار في مسنده: (2/77)، برقم (361)، والطبراني في مسند الشاميين: (3/151)، برقم (1979)، والمحيحة (1979)، وصححه الألباني في الصحيحة (361)، وصححه الألباني في الصحيحة برقم: (2668).



12 لطائف البيان في تفسير القرآن

ومحمد ﷺ أفضلُهم وخاتمُهم، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيِّنَ ﴾[الأحزاب:40].

وقوله: ﴿ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ اللهِ مَسْتَقِيمِ ﴿ اللهِ الل

وقوله: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرحيم، وفي لفظ تنزيل قراءتان، بالرفع على أنه خبر الكريم، من الله العزيز الرحيم، وفي لفظ تنزيل قراءتان، بالرفع على أنه خبر لمبتدأ، تقديره هو تنزيل، وبالنصب على المصدرية، أي: نزَّله تنزيلاً (١)، وأضاف التنزيل إليه، لبيان أن القرآن صفة من صفاته، وليس شيئًا مُحدَثًا حتى يخلقه، وجمع بين (العزيز والرحيم) لحكمة تُعرفُ من السياق، وهي: أن هذا القرآن الذي أنزله الله يحتوي على العذاب والإنذار والإهلاك للكافرين المكذبين، وفعل ذلك بهم من مُقتضى عزة الله سبحانه، كما يحتوي القرآن الكريم على البشارة والأجر والثواب والخير واللطف بمن آمن به وأطاعه، وفعل ذلك من مُقتضى رحمته سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، فإذا استشعر العبد ذلك؛ امتثل الأمر وترك النهي.!!

وقوله: ﴿ لِنُنذِرَقَوْمًا مَّا أَنْذِرَ ءَابَا قُهُمْ فَهُمْ غَفِلُونَ ﴿ السلام للتعليل، فالهدف والغاية من إرسالك يا محمد، هو الإنذار، وهي إحدى مُهمات الرسول



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (20/ 491).

الله وأول من يجب عليه إنذارُهم هم قومه من قُريش، ولم يسبق أن بعث الله في آبائهم رسولاً، ولذا وصفهم بالغفلة؛ بسبب بُعدِهم عن الرسالة، فهم غافلون عن عبادة الله، ومُعرضون عن توحيده والإيمان به.

وقوله: ﴿ لَقَدْ حَقّ الْقُولُ عَلَى اَ كُثْرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾، وفي معنى القول هنا قولان، الأول: العذاب سواءً كان دُنيويا أو أُخرويا (1)، والثاني: أنهم لا يُؤمنون، فقد سبق في علم الله كفرهم (2)، ولا تعارض بينهما؛ فالثاني سبب للأول، فقد سبق في علم الله أنهم لن يحصل من أكثرهم الإيمان؛ فلذلك حق عليهم العذاب، وقد قُتل من أهل مكة في بدر سبعون شخصا، وهم على الكفر (3)، والعياذ بالله، وقِلة منهم من آمن، ومنهم أبو سفيان، فقد نجى من القتل في بدر، وكان مسؤول القافلة، ثم أسلم عام الفتح، فهذا وغيره ممن آمن ممن لم يحق القول عليهم أنهم محرومون من الإيمان، والإخبار بعدم إيمانهم إشارة إلى عدم دخول الإيمان إلى قلوبهم مهما أنذرهم وبلغهم، فهداية التوفيق ليست بيد الرسول عليهم أبل بيد الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى، فهو الذي يهدي من يشاء ويُضل من يشاء!!

ثم بين الأسباب والعوائق التي منعتهم من الإيمان، فقال: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي اللهِ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ تعالى أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِي إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ ﴿ ﴾، وهذا مثلٌ ضربه الله تعالى



<sup>(1)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية (4/ 446).

<sup>(2)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 492).

<sup>(3)</sup> ينظر: سيرة ابن هشام (1/ 714).

1 طائف البيان في تفسير القرآن

لحال الكفار الذين لم يوفقوا للإيمان، كحال شخصٍ غُلت يداه إلى عُنقه (1)، والمعنى: أن هؤلاء الكفار حالُهم كحال الذي تربط يداه إلى عنقه، والأذقان جمع ذقن وهي أسفل الوجه، فإذا رُبطت الأيدي إلى العُنق ووضعت الأيدي تحت الذقن، فمعنى ذلك أنها ترفع الرأس، وهو الإقماح، فالمقمّع: الغاض بصره بعد رفع رأسه (2)، فتصير رؤوس المُغلولة أيديهم إلى أعناقهم مرفوعة لا يستطيعون إنزالها بسبب الأغلال، فيمشون وهم ينظرون إلى أعلى، فلا يرون الطريق فيضلون ولا يصلون إلى مبتغاهم.

وقول من أغلَم الطريق الذي يمشون فيه مسدوداً من أمامهم، فإن أرادوا يُمِرُون الله ومن الطريق الذي يمشون فيه مسدوداً من أمامهم، فإن أرادوا الرجوع إلى الخلف وجدوه مسدوداً أيضاً، فهم مُحاصرون من الأمام ومن الخلف، وقد أصابت أعينهم الغشاوة؛ فلا يستطيعون الرؤية بها، فبين الله بهذا المثل الذي ضربه للكافر الذي لم يؤمن، بشخص وضع أمامه ثلاثة عوائق منعته من الوصول إلى هدفه، وهي: الإقماح وهو: غل اليدين إلى العُنق، وهذه كافية في تقييد حركته، وسد الطريق من أمامه ومن خلفه، وإصابة عينيه بالغِشاوة فلا يرى شيئاً!!، وفي هذا المثل تقريب للمعنى عند السامع.

وقوله: ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْلُوْتُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللل

- (1) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية (4/ 447).
  - (2) ينظر: الأضداد لابن الأنباري (ص: 231).



شُوْلَةُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَا لَهُ عَلَيْهُ عِلَا اللَّ

منه، وفيه إشارة إلى أنه قد سبق القول عليهم بالحرمان من الهداية في علم الله، ومن الأمثلة على ذلك: عمه أبو طالب، فقد أنذره النبي المرابع وحاول معه مراراً وتكراراً، وزاره في مرض موته، وقال له: "يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله"، فقال: هو على ملة عبد المطلب، ومات على الكفر(1)، أما أنت يا محمد، فلا بد أن تُنذرهم ولو لم يستفيدوا من إنذارك.



<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (2/ 95)، برقم (1360)، ومسلم: (1/ 54)، برقم (24).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 519).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي (ص/ 92).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الألوسي (11/ 390).

<sup>(5)</sup> ينظر: تفسير القرطبي (15/11).

<sup>(6)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/565).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

يتناقضون مع أنفسهم، وقد ناقش بعض العلماء شخصاً كان يقول: أنا لا أؤمن بالله، لأني لا أراه، فقال له: بل هو موجود في آياته وفي أفعاله في هذا الكون، فقال: أنا لا أؤمن إلا بشيء أراه، فقال له: وأنا لا أؤمن ولا أُصدق أنك عاقل، فأنت شخصٌ مجنون، فقال: كيف تصفني بالجنون وأنا بين يديك شخص عاقل، أسمع كلامك وأناقشك وأحاورك؟ فقال: لأني لا أرى عقلك، فأنت مجنون ولا عقل لك، فأقرّ الرجل بأن ما كل غيب يُنكر، بل تدل عليه آثاره، كما قيل (1) عن الله:

وفي كـــل شـــيء لـــه آيــة "تــدل علـــى أنــه الواحــد

وقوله: ﴿فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرِكَرِيمٍ ﴾، وهذه هي المهمة الثانية للنبي محمد الله في المهمة الأولى كانت الإنذار والتخويف للكفار، والثانية التبشير بالخير للمؤمنين، ولذلك يُقال للنبي المُنافية البشير النذير، والمعنى: من آمن بك واتبع الهدى؛ فبشره بمغفرة من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لجميع ذنوبِه، وبشره بالأجر الكريم الذي هو الجنة، وفيها ما لا عينٌ رأت ولا أذُنُ سمعت ولا خطر على قلب بشر.!!

وقول هذه إشارة إلى إِنَّا نَحْنُ نُحْمِى ٱلْمَوْقَ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَكُوهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ الْمَوْقِ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَكُوهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ الْمَوْتِي قَضِية تنكرها قريش؛ لأنهم لا أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُّبِينِ الله ﴿ وَقَدَ كُثُر الحديث عنها في الآيات المكية لمعالجتها، وقيل: يؤمنون بالبعث والنشور، وقد كثر الحديث عنها في الآيات المكية لمعالجتها، وقيل: إن هذه إشارة إلى إمكانية إحياء قلوب الكفار بالإيمان (2)، إذا تعرّضوا لهُدى الله،



<sup>(1)</sup> البيت الشعري لأبي العتاهية، ينظر: بغية الطلب في تاريخ حلب، لكمال الدين ابن العديم، (4/ 1762).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السمعاني (4/ 369).

شِيُونَا يُعْ يَبِنَ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّه

كما قال: ﴿أُومَنَكَانَ مَيْتَافَأُخِيكِنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ وَ فِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الأنعام: 122]، فالميت هنا ليس ميت الأحياء، وإنما هو ميت القلب، فمن تعرض للذكر والموعظة والهداية ودعا الله، فإن الله يحيي قلبه، كما حصل لعدد من كفار قريش من مسلمة الفتح، فقد أحيا الله قلوبهم، وأسلموا، والراجح الأول.

والمقصود إحياء الموتى من قبورهم يوم القيامة، لسياق الآيات، فقد قال بعدها: ﴿وَنَكُتُبُما قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ ﴾، فالكتابة لأعمالهم كانت موجودة أثناء ما كانوا أحياء في الدنيا، ولكنه قدّم الإحياء؛ لعظمة فعل إحياء الموتى، فهو أعظم وأكثر أدلة وإبهاراً للعقول من مجرد كتابة أعمال الناس، لذا أخرها في الذكر، وهي أقدم في الترتيب، ومعنى ما قدموا هو: الشيء الذي فعلوه قبل موتهم، ومعنى آثارهم هو: الشيء الذي تركوه بعد وفاتِهم، من الأعمال الحسنة أو السيئة (1)، التي بقيت مستمرة بعد موت الإنسان، كما في الحديث: "من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة "(2)، فمن سن الفجور، واستمر الناس يفجرون بعده، فهذا أثر من آثاره الحيئة، ومن بنى لله مسجداً، واستمر الناس يُصلون فيه، فهذا أثر من آثاره الحسنة، وقيل: معنى ما قدموا، أي: النية، والأثر، أي: العمل (3)، فإن النية تسبق العمل، وهل هو موافق خالصة أو غير خالصة؟!، فهذه يكتبها الله، ثم يكتب العمل، وهل هو موافق

<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 519).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم: (2/ 704)، برقم (1017)، عن جرير رَضَالِلَّهُ عَنْهُ

<sup>(3)</sup> ينظر: مفاتيح الغيب، للرازي (26/ 258).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

للشرع أو غير موافق؟!، فيكتب الله كل ما يعمله الإنسان من خيرٍ أو شر مما نواه ومما فعله، مما له أثر بعد حياته أو انتهى في حياته، وهذا القول أرجح لدخول القول الأول فيه.

وقوله: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ ﴾، وكلَ شيء من الأعمال والنيات سجلناها وعددناها ولم نترك شيئا منها، فالإحصاء هو العد، والكتابة التقييد، والإحصاء أبلغ من الكتابة، ففيه معرفة العدد بلا زيادة ولا نقصان، كما قال: ﴿وَيَقُولُونَ يَوَيُلُنّنَا مَالِ هَنَا اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا كَبِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلّا أَحْصَنها ﴾[الكهف:49]، أي: والإمام هو الكتاب كما في قوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلّ أَنُاسٍ بِإِمَنهِ هِمْ ﴾ [الإسراء: 17]، أي: بكتابهم، والمقصود به هنا اللوح المحفوظ، وهو الكتاب الأعظم الذي تدوّن فيه أعمال الخلق.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن افتتاح بعض السور القرآنية بالأحرف المُقطعة، فيه إشارة إلى إعجاز القرآن الكريم.
- 2 أن أغلب آيات الأحكام تختتم باسم أو اسمين من أسماء الله تعالى؛ ليستشعر العبد عظمة الله، في تطبيقها وامتثالها.
- 3- من أساليب القرآن الكريم ضرب الأمثال للناس، فقد ضرب الله مثلاً للكافر الذي لم يؤمن، بشخص منعته ثلاثة عوائق من الوصول إلى هدفه، وهي: غل اليدين إلى العُنق، وهذه كافية في تقييد حركته، وسد



الطريق من أمامه ومن خلفه، وإصابة عينيه بالغِشاوة؛ فلا يرى شيئًا.!! 4- أن الله يكتب كل ما يعمله الإنسان من خيرٍ أو شر مما نواه ومما فعله، مما له أثر بعد حياته أو انتهى في حياته، ويحصيه بلا زيادة ولا نقصان، ثم يحاسب عليه صاحبه يوم القيامة.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن





شُوْلَةُ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْ يَبَنَّ اللَّهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِل

يتعظوا ويعتبروا بها؛ لأن عاقبة المكذبين واحدة، والقرية هي أنطاكية، عند كثير من المفسرين (1)، ولكن ابن كثير رَحِمَهُ الله يستنكر هذا القول، ويرى أن هذه القرية من القُرى المُعظمة عند النصارى، والتي لم يُهلك أصحابُها، ولم يُدمر سكانُها، إلا إذا كان المقصود بأنطاكية مدينة أخرى غير أنطاكية المعروفة عند النصارى (2)، والمُرسلون قيل: هم رسل عيسى عَلَيْهِ السَّلَمُ (6)، فقد اختار من حواريِّه اثنين فأرسلهما إلى تلك القرية، يدعوان أهلها إلى الإيمان، فلما كذبوهما أرسل شخصاً ثالثاً، فيكون المُرسِل هو عيسى، والمرسلون رُسل عيسى، وقيل: إن المُرسِل هو الله (4)، وأن هؤلاء رُسُل بعد عيسى، لم تُذكر أسماؤهم، وإذا قلنا: إن المرسِل هو عيسى، فالمرسلون دعاة مُبلغون للدعوة، وليس بالضرورة أن يكونوا أنبياء، وإذا قلنا: إن المُرسِل هو الله، فتكون الرسالة على معناها وأنهم رُسل وأنبياء أرسلهم الله إلى أهل هذه القرية، والسياق وظاهر اللفظ يُشير إلى أن الرُسل من الله، ورجح هذا القول ابن كثير (5).

وقوله: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱثَنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِشَالِثِ فَقَالُوٓاْ إِنَّاۤ إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ اللهُ، ولم يُذكر اسم هؤلاء المُرسلين، فيدخلون تحت قوله: ﴿ وَرُسُلًا قَدَ قَصَصْنَهُمْ



<sup>(1)</sup> ينظر: جمامع البيان، لابن جريس الطبري (20/ 500)، والمحسر السوجيز، لابن عطية (4/ 449)، وتفسير القرطبي (1/ 14)، والنكت والعيون، للماوردي (5/ 10).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير: (6/ 574).

<sup>(3)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 500).

<sup>(4)</sup> ينظر: النكت والعيون، للماوردي (5/11).

<sup>(5)</sup> ينظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير (6/ 573).

22 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقَصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴿ [النساء:164]، والمعنى: ذكرنا لك أسماء بعض الرسل، ولم نذكر لك أسماء الآخرين، وقد سبق<sup>(1)</sup> أن عدد الرسل ثلاثمائة وبضعة عشر رسولاً، ولم يُذكر لنا في القرآن منهم إلا خمسة وعشرون شخصاً، وقد ذكر بعض المفسرين أن اسم الأول: صادقٌ، والثاني: صدوق، والثالث: شمعون<sup>(2)</sup>، وهي أقوال إسرائيلية لا دليل على صحتها، فقال الرسل لأهل القرية: نحن أرسلنا الله إليكم لدعوتكم إلى دينه، وهذا يدل على أن رسالات الأنبياء السابقة كانت محصورة ومخصوصة بأقوام معيّنين، بينما محمد على رسالات الأنبياء اللناس كافة.

وقوله: ﴿ قَالُواْ مَاۤ اَنْتُمْ إِلَّا بَشَرُ مِعْلُنك وَ مَآ اَنزل الرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِن اَنتُمْ إِلَّا تَكذيب الرسل، فكان رد أهلِ القرية على المرسلين بشبهة يتوارثها الكفار في تكذيب الرسل، وهي: استبعادهم أن يكون الرسول من البشر، وهو استبعاد باطل، ولو أرسل الله رسولاً من الملائكة للزم أن يكون في صورة بشر حتى تراه العيون ويقتدي الناس بفعله، كما قال: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلَبسَنا عَلَيْهِم مَّا الناس بفعله، كما قال: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلَبسَنا عَلَيْهِم مَّا يَلْمِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩]، وسيبقي اللبس لا يزول، ثم أضافوا سببًا آخر لتكذيبهم، فنفوا أن يكون الله أنزل وحيًا أو أرسل رسلاً إلى الخلق، ثم ازدادوا في وقاحتهم ورفضهم، فقالوا للرسل: أنتم تكذبون على الله وعلى الخلق بهذه الدعوى، فرد عليهم المرسلون، بقولهم: ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴿ \* وهذا



<sup>(1)</sup> سبق تخريج الحديث عند تفسير الآية: (3) من هذه السورة.

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي (15/ 14).

أُسلوب قسَم صحيح، ولكن صيغته صيغة الخبر، والمعنى: نحن أرسلنا الله إليكم، وربنا يعلم ذلك، ولم نفتر على الله، ثم بيّنوا مهمتهم، فقالوا: ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ ﴾، نَحن نبلغكم الرسالة، وندعوكم للإيمان، وليس علينا إدخال الإيمان والهداية إلى قلوبكم، فالله هو الذي بيده ذلك.!!

فرد أهل القرية المكذبون على الرسل بقولهم: ﴿قَالُوا إِنَّا تَطَيّرُنَا بِكُمْ لَبِن لَمْ تَنتَهُواْ لَنَرَجُمُنَكُمْ وَلَيَمسَّنَكُم مِّنَا عَذَابُ اللّهِ الله السبب السبوم للبلاد والعباد، وهذا القول منهم من العجائب، ويدل على انتكاس فطرهم، فإذا انتكست فطر الناس جعلوا الحق باطلاً، والباطل حقاً، فكيف يكون هؤلاء الرسل، المطهرون سبباً للشؤم والطيرة؟! وقد جاؤوا بالإيمان والتوحيد، ويدعون الناس إلى عبادة الله، وترك عبادة الأصنام، وليسوا بمجرمين ولا فساق، ولا أكلة المال الحرام، ولا مُنتهكين للأعراض،!!، بل هم سبب للبركة، ولن يكونوا سبباً للشؤم والشقاء!!، وليس هؤلاء أول من تطيّر بالرسل، فقد سبقهم غيرهم من الكفار، كقوم قوم فرعون وغيرهم.

ثم هددوا الرسل بقولهم: ﴿ لَإِن لَّمْ تَنتَهُواْ لَنَرَّمُنَكُمْ \*، فلم يكتفوا بوصف هؤلاء الرسل بأنهم شؤم وأنهم سبب للبلاء الذي نزل بهم، بل طلبوا منهم ترك الدعوة والابتعاد عنها، فإن لم يفعلوا رجموهم وآذوهم، والرجم يُطلق على معنيين: إما الكلام السيء الجارح للآخرين (1)، أو الرجم بالحجارة وإصابتهم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السمعاني (4/ 372).

لطائف البيان في تفسير القرآن

بها حتى يهلكوا<sup>(1)</sup>، والراجع الأول؛ لأن السياق بعده يدل عليه، وهو قولهم: ﴿وَلَيَمَسَّنَكُمُ مِّنَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، أي: برجمكم بالحجارة رجماً يجعلكم تذوقون العذاب من خلاله حتى تموتوا أو تهلكوا بسببه، فهددوا الرسل بهما معاً، بالأذية المعنوية النفسية، والأذية الحسية الجسدية.!! سبحان الله!! كيف تجرّأ أصحاب القرية على هؤلاء الرسل، الذين جاءوا يدعونهم إلى الإيمان والخير بهذا الرد القبيح؟!!

وقد نزلت هذه الآيات في مكة من أجل تثبيت وتسلية قلب رسول الله المنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والرسل! فاعتبر بهذا أيها الداعية الموفق، فقد يحصل لك شيء من المخالفة والرفض من قبل مَن تدعوهم إلى الله من الناس، فلا بدأن تُوطّن نفسك على الصبر والتحمل.

ثم رد عليهم الرسل بقولهم: ﴿ قَالُواْ طَكِيرُكُمْ مَّعَكُمُ أَيِن ذُكِرْ فَر بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مَسَب مُسْرِفُونَ ﴿ اللهِ معكم، فكفرُكم وشركُكم هو سبب الشقاء والشقام لكم، وليس نحن، ولو آمنتم لذهب منكم هذا الشقاء، وهذا يعني أن المعاصي شُؤم، والطاعة بركة، وليس الشؤم في الإنسان نفسه، بل في عمله، فشؤمه يأتي من سلوكه، فجواب قولهم: تطيرنا بكم، هو: طائركم معكم، وجواب قولهم: ﴿ أَينَ مَن سُلُوكُهُ وَلَيَكُمُ وَلَيَكُمُ مِنَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، هو قوله: ﴿ أَين فَرَابُ مُنَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، هو قوله: ﴿ أَين فَرَابُ أَلِيمٌ ﴾، والمعنى: أتهددونا بالشتم والرجم والعذاب الأليم، لمجرد أننا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي (693).

ذكّرناكم بالله، ودعوناكم إليه، فهذا يدل على الطيش والفساد والظلم وعدم العدل، والواجب عليهم أن يشكروا من ذكّرهم ودعاهم إلى الإيمان والخير ويكافئوه بالخير، كما في الحديث: "من صنع إليكم معروفاً فكافئوه"(1).

وقوله: ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونِ ﴾، هذا بيان لحالهم، وأنهم تجاوزا الحدود في تعاملهم وردهم على دعوة الرسل، فالإسراف: مجاوزة الحد في الباطل والفساد، سواء كان في القول أو العمل.

وقوله: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقَصا الْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنَقَوْمِ اتَّيِعُواْ الْمُرْسَكِينَ ﴾ وحاء رجلٌ يمشي بجد واجتهاد، حينما بلغه خبر هؤلاء الرسل، ورد قومه عليهم، وقد كان ساكناً في طرفها البعيد، وهذا الرجل هو حبيب النجار، قيل: كان قد أصابه الجُذام (2)، وكان يشتغل في النجارة وصناعة القصب (3)، فوجّه نصيحته لقومه حين وصلوا إلى مرحلة التهديد والوعيد للرسل، فقال لهم: اتبعوا المرسلين، ولا تعرضوا عنهم، ثم بدأ يُدلل لهم على صدق الرسل ويُ شَعَدُونَ وَ مَن لَا يَسَعَلُكُمُ أَجُرًا وَهُم مَنْ مَن مَن مَا أَصَالِهِ الْمُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ



<sup>(1)</sup> رواه أبو داود، برقم (1672)، وابن حبان في صحيحه، (8/ 199)، برقم (3408)، عن عبدالله بن عمر رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ.

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 521).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسر القرطبي (15/ 17).

26 لطائف البيان في تفسير القرآن

ولو كان الأمر يخصهم لطلبوا أجرة، كحال السحرة والدجالين، وهذه الوصف ليس خاصاً بهؤلاء الرسل، بل هو وصف عام لكل الرسل، فقد ذُكر ذلك في أكثر من آية في القرآن على ألسنة عدد من الرسل، ومنهم محمد والمرابي الله على ألسنة عدد من الرسل، ومنهم محمد والمربي كما في قوله: ﴿قُلُ لا المَّالَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾ [الأنعام: 90]، وهكذا يجب أن يكون الداعية إلى الله ومعلم الناس الخير في كل زمان، يدعو إلى الله احتساباً، ولا يأخذ من الناس أجرة؛ حتى يشعروا أنه يُريد لهم الخير، فيقبلوا عليه، ولو دعاهم بمقابل لشعروا أنه هو المستفيد منهم، فابتعدوا عنه، فالدعوة إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مجانية.

وقوله: ﴿وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾، جاء هذا احترازاً؛ لأن بعض أهل الباطل والضلال قد يدعو غيره إلى باطله بدون أجرة، أما هؤلاء فدعوتهم صالحة، وهم على الحق والصواب، وهذه تزكية من حبيب النجار للرسل الذين دعوا قومه.

ثم بدأ يُناقشهم ويقول لهم: ﴿ وَمَا لِي لا آَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَ فِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾، أي: وما يمنعني أن أعبد الذي خلقني، وهذا استدلال بالربوبية على الألوهية، فتوحيد الألوهية ملازم لتوحيد الربوبية، فهو الخالق لنا، ونحن راجعون إليه جميعًا، المؤمن والكافر، فذكّرهم بعودتهم إلى الله؛ عسى أن يفيقوا من غفلتهم، فمن علم أنه راجع إلى الله، فلا بد أن يستعد لملاقاته بالإيمان والعمل الصالح.



شِيُونَا يُعْ يَبَنَّ ------

غير مقبولة!، وهنا استبعد عن هذه الآلهة الأمرين لعجزها، فلا تشفع له فتخفف عنه العذاب يوم القيامة، ومن باب أولى فإنها لن تُنقذه من النار؛ لأنها لا تنفع ولا تضر.!!، وفي الآية إشارةٌ إلى ترتيب حل المشكلات، فمن أراد أن يُحل مشكلة، فليستخدم أسلوب الشفاعة والحث على معالجتها بالكلام الطيب أولاً، فإن لم ينفع ذلك وكان صاحب قوة وسلطان، فإنه ينتزع الحق لصاحبه بالقوة.

وقوله: ﴿ إِنِّ إِذَا لَّفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ اللهِ وَلَم أَتَبِعِ هُؤُلاء المرسلين، فأنا في ضلال واضح؛ لأن الحجة قد بانت، والحق قد ظهر لي، فلماذا لا أهتدي به؟!!.

ثم أعلن لهم أنه قد آمن بهؤلاء الرسل، فقال: ﴿ إِنِّ ءَامَنتُ بِرَبِّكُمُ فَالَ مَعُونِ ﴿ وَإِنِّ عَالَمُ اللهِ اللهِ اللهِ الرسل، وخاطبهم بهذا القول، وأعلمهم بإيمانه وطلب منهم أن يسمعوا ذلك، حتى يشهدوا له بها عند الله(1).

وانتهت القصة نهاية مُفاجئة، وانتقل الحديث من الدنيا إلى الآخرة، فما الذي حصل له؟، قيل: إنه بمجرد أن أعلن إيمانه بالرسل؛ ضربه قومُه وداسوه بأقدامهم حتى خرجت أمعاؤه؛ فمات في الحال، فأخذت الملائكة روحه، وأدخلتها الجنة (2)، وقد ورد في الحديث: "أن أرواح الشهداء تكون في جوف طيرٍ خُضرٍ تسرح بهم في الجنة" (3)، ولذا عقب الله على القصة، بقوله: ﴿ قِيلَ طيرٍ خُضرٍ تسرح بهم في الجنة" (3)، ولذا عقب الله على القصة، بقوله: ﴿ قِيلَ

- (1) ينظر: تفسير القرطبي (15/ 18-19).
- (2) ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 509)، وتفسير البغوي (7/ 15).
  - (3) رواه مسلم: (3/ 1502)، برقم (1887)، بنحوه.



ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

ٱدْخُلِ ٱلْجَنَّةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ اللَّهِ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ الله ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ فلما دخل الجنة، وصار حياً فيها، ونظر إلى ما أعده الله له فيها من خير ونعيم، قال: يا ليت قومي يعلمون، قالوا: مات على الدعوة، فبُعث عليها، وفي الحديث: "يُبعث كل عبدٍ على ما مات عليه"(1)، ثم تمنى أن يعلم قومه بما حصل عليه من المغفرة والرحمة من الله بسبب إيمانه، وصيره من المكرمين عنده، فقد أكرمه الله بالشهادة بالدنيا، وأكرمه بدخول روحه الجنة، وهو ما زال في دار البرزخ، ولو علموا بما جازاه الله به من الثواب العظيم، لكان ذلك أدعى إلى إيمانهم بالرسل، وهذا من حرصه عليهم وشفقته ورحمته بهم، وهذه هي صفات الأنبياء والرسل وورثتهم من العلماء والدعاة الصادقين وعلى رأسهم نبينا محمد المُنْكِينُ فقد كان قومُه يؤذنه وهو يقول: "اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون "(2)، والفائدة من ذكر حال هذا الرجل؛ تسلية للمستضعفين في مكة من المؤمنين، مثل سمية التي قُتلت وهي تُعذب، وعمار بن ياسر، وغيرهم، وفي الحديث: أن النبي المنافق كان يمر عليهم وهم يعذبون فيقول لهم: "صبراً آل

فصبروا وثبتوا، فنالوا جزاءهم على ذلك الجنة.

ياسر، فإن موعدكم الجنة "(3)، فليسوا أول من يُفتن في دينه، فقد سبقهم غيرهم

<sup>(3)</sup> رواه الحاكم في المستدرك، (3/ 432)، برقم (5646)، والبيهقي في شعب الإيمان، (3/ 172)، برقم (1515)، وصحيح السيرة ص154.



<sup>(1)</sup> رواه مسلم: (4/ 2206)، برقم (2878)، عن جابر.

<sup>(2)</sup> رواه البخاري، (4/ 175)، برقم (3477)، ومسلم (3/ 1417)، برقم (1792)، عن عبدالله بن مسعود رَضِّاًلِللهُ عَنْهُ.

شُوْلَةُ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْهُ عِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِنْهُ عَلَيْهُ عِنْهُ عَلَيْهُ عِنْهِ عَلَيْ

ثم بعد عقب الله سبحانه على هذه القصة، بقوله: ﴿وَمَا آَنَزُلْنَا عَلَى قَوْمِهِ عِنْ بَعْدِهِ عِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله الله عليهم جنداً من الملائكة احتقاراً لهؤلاء القوم الكفرة المجرمين؛ لم ينزل الله عليهم جنداً من الملائكة تعاقبهم على فعلتهم بالرجل الصالح، بل جعل هلاكهم بصيحة واحدة؛ حيث صاح بهم جبريل عَلَيْهِ السَّلَمُ ، فانخلعت قلوبُهم فإذا هم ميتون، وعبّر بلفظ: ﴿خَكِمِدُونَ ﴾ ، تشبيها لحالهم بالنار إذا صُبّ عليها الماء ، فإنها تنطفئ وتنتهي، وذلك لأن قلوبهم كانت قبل أن ينزل بهم العذاب تشتعل غيظاً وحقداً على الرسل ، فجاءتهم الصيحة ، فخُمدوا كما تُخمد النار إذا صب عليها الماء ، حيث اقتص الله منهم جميعاً ، وعاقبهم بسبب فعلهم القبيح بالرجل الناصح لهم ، وفي ذلك تحذير وتهديد للسامعين من قريش ، أن لا يفعلوا بالمؤمنين كهذا الفعل ، فيصيبهم ما أصاب أهل تلك القرية .

# فوائد وهدايات من الآيات الآيات:

- 1 أن من أساليب الدعوة، أسلوب القصة وله تأثير كبير على السامعين.
  - 2 أن الكفر والمعصية شؤم، وأن العبادة والطاعة بركة.
    - 3 أن من انتكاس الفطر التشاؤم من دعاة الخير.
- 4- أن الداعية الصادق يدعو إلى الله محتسبًا الأجر منه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ولا يطلبه من الناس.
  - 5 بيان فضيلة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وأجر فاعله.





\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

- 6 بيان أهمية الصبر على ما يصيب الداعية في طريق دعوته.
  - 7- أن نهاية الباطل قريبة، وعقوبة المكذبين وخيمة.
    - 8 أن العاقبة الحسنة للمتقين.

شُوْلَةُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْ



قـــول الله تعــالى: ﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى الْعِبَادِمَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْبِهِ عَلَى الْعِبَادِ المَكذبين حين يرون مصيرهم يوم القيامة على العباد المكذبين حين يرون مصيرهم يوم القيامة إلى النار، والذي يقول ذلك؛ قيل: الملائكة (1)، أو العباد أنفسهم (2)، والمعنى



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الثعالبي: (5/11).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السمعاني: (4/ 375).

عنسير القرآن (عمر القرآن عمر القرآن عمر القرآن عمر القرآن عمر القرآن (عمر القرآن عمر القرآن القرآن (عمر القرآن القرآن القرآن (عمر القرآن القرآن القرآن القرآن القرآن القرآن (عمر القرآن القرآن

أنهم أحق بأن يتحسر عليهم المتحسرون، ويتلهف على حالهم المتلهفون!!، ثم ذكر سبب ذلك التحسر، وهو تكذيبهم واستهزاؤهم بالرسل، فلم يكتفوا بجريمة التكذيب والإعراض، بل أضافوا إليها الاستهزاء بالأنبياء والرسل، ووصفهم ببعض الصفات التي لا تليق بهم.!

ثم قال الله تعالى: ﴿ أَلَوْ يَرُواْ كُوْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَنَهُمُ إِلَيْهِمُ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ أَلُو يَعْلَمُوا فِي حال الأمم السابقة المكذبة بالرسل، ليعلموا عدد من أهلكنا منهم، فكم هنا: تعجبية، تفيد الكثرة، والقرون: جمع قرن، والقرن هو الطبقة من الناس، والمقصود بالقرون هنا الأمم المتتالية، فقد أهلك الله تعالى المكذبين منهم إهلاكا لا رجوع لهم بعده إلى الدنيا، وهكذا حال كل من مات؛ فإنه لا يعود مرة ثانية إلى الدنيا.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا بِمعنى ما النافية، ولمّا بمعنى ومرجعهم كلهم إلى الله يوم القيامة، و(إنْ) هنا بمعنى ما النافية، ولمّا بمعنى إلا (1)، والمعنى: وما كلُّ إلا جميعٌ لدينا مُحضرون، فكل من مات، فإنه سيُحضر يوم القيامة بالبعث والنشور للحساب، ولن يغيب أو يتخلف أحد عن الحضور بين يدي الله تعالى.!

ثم بدأت الآيات تتحدث عن العلامات والدلائل والبراهين التي تدل على قدرة الله وعظمته، وأنه الإله الحق، وأنه قادر على أن يبعث الناس ويحاسبهم، فذكر البرهان الأول، فقال: ﴿ وَءَايَدُ لَمُ مُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشرى: (4/ 14).

يُغِنَوُلُو يَسِنَ \_\_\_\_\_

وقوله: ﴿وَأَخْرَجْنَامِنْهَاحَبُّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾، فذكر هنا الثمرة، وهي الغاية الكبرى من إنبات الزرع، وهي إنتاج الحبوب التي يأكلها الناس ويقتاتون بها.

ثم قال: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتِ مِّن نَجْيب لِوَاعَنْكِ وَفَجَّرُنَا فِيها مِن الْعُيُونِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ بالماء بساتين، فيها أشجار أي: وأوجدنا في تلك الأرض الميتة التي أحياها الله بالماء بساتين، فيها أشجار النخيل والعنب، وثمرتها من أفضل أنواع الفواكه، فذكر القوت الضروري، وهو الحب، ثم ذكر الحاجي، وهو الفواكه، ثم ذكر التحسيني، وهو تفجير العيون (١)، فالأرض التي فيها عُيون تسيل، تكون أكثر جمالاً، لوجود أشجار الزينة حول تلك العبون.

ثم قال: ﴿ لِيَأْكُلُواْمِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ۖ أَفَلا يَشَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ الْكُلُونَ اللّ الهدف والحكمة من هذه الزروع، وهو الأكل من ثمار هذه الأشجار التي خلقها الله وأنبتها لهم، إن قلنا: إن الضمير في ثمره عائد إلى الشجر، وإذا قلنا: إن

(1) ينظر: تفسير الرازي: (26/ 272).



ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

الضمير عائدٌ إلى الله، فيكون المعنى: ليأكلوا من ثمر الله الذي أوجدها لهم.

وقوله: ﴿وَمَاعَمِلَتُهُ أَيدِيهِمْ ﴾، (ما) هنا: إما أن تكون نافية، أو مصدرية (١)، فإذا قلنا: نافية، فالمعنى: أن هذا الثمر أخرجه الله لهم وأنبته لهم دون أن يتدخلوا في إيجاده، وإنما هذا فضل من الله سبحانه، وإذا قلنا: إن ما مصدرية، فالمعنى: ليأكلوا من الثمر الذي أنبته الله لهم مباشرة، كالفواكه، والخضروات، ويأكلوا أيضاً من الطعام الذي يحتاج إلى أن تعمله أيديهم، فالحبوب مثلاً يحتاج إلى طحن وعجن وخبز ليكون جاهزاً للأكل، وهكذا باقي الأشياء التي لا تُؤكل إلا بعد عمل وصناعة.

وقوله: ﴿أَفَلَا يَشِكُرُونَ ﴾، أي: أفلا يستحق الله منهم أن يشكروه على هذه النعم؟! وفي هذا إشارة إلى ضرورة قيام العبد بشكر نعم الله تعالى باللسان والقلب والجوارح.!!

ثم قال الله تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُورَ عَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنَ الْفُلْهِ مِ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الله نفسه؛ لأن بعض الخلق لم يُنزهه، بل أشرك به غيره، والأزواج هنا بمعنى الأصناف، فقد خلق الله أصناف الخلق، وخلق من كل صنف زوجين، ثم بيّن أن هذه الأزواج تشمل كل ما تنبته الأرض من الحبوب والفواكه والخضروات ونحوها، ومن الناس، أي: من الذكر والأنثى، ثم لم يُعدد باقي الأصناف لكثرتها، وأجمل أنواعها بقوله: ﴿ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾، أي: وهناك أصناف أخرى من المخلوقات التي خلقها الله لا يعلمها يعلمها



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 15).

شُوْلَةُ يبَرِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

البشر، وسواءً قلنا: إن الخطاب مُوجه لكفار قريش الذين كان القرآن يتنزل فيهم، أو لعموم البشر، فما زالت البشرية حتى اليوم تجهل كثيراً من أصناف المخلوقات ولم تعرفها، وكل يوم يكتشف العلم الحديث شيئاً منها، ويدخل في ذلك أصناف الميكروبات والفيروسات الدقيقة، والتي لم تكن معلومة عند كثير من الناس حتى زمن قريب، وما تزال الاكتشافات مُستمرة حتى اليوم.!!

ثم ذكر لهم البرهان الثاني، وهو السماء وما فيها من المجرات الكونية، فقال: ﴿ وَءَايَدُ لَهُمُ اللَّيْ لَسُلَخُ مِنْهُ النّهَارَ فَإِذَاهُم مُّظَلِمُونَ ﴿ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّا الللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُو



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (15/ 26).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي (7/ 18).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تذهبُ هذه الشمسُ؟"، فقال: الله ورسوله أعلم، قال: "فإنها تذهب فتسجد بين يدي ربها، ثم تستأذن بالرجوع، فيؤذن لها، وكأنها قد قيل لها: ارجعي من حيث جئت، فتطلع من مكانها، وذلك مستقرها"(1)، أي: تشرق من المغرب، وهي من علامات الساعة الكبرى وبعدها تنتهي الدنيا، فيكون استقرار الشمس بمعنى سكونها وعدم استمرار جريانها، وقيل: إنها تجري إلى أبعد منازلها في الغروب، ثم ترجع ولا تجاوزه (2)، فالمستقر هو الحد المؤقت لها في فلكها الذي تسير وتنتهي إليه في آخر السنة، شبه بمستقر المسافر إذ قطع مسيره (3)، وذلك أنها لا تزال تتقدم كل ليلة حتى تنتهي إلى أبعد مغاربها ثم ترجع، وكلا القولين له وجه صحيح، فأحدهما: يتحدث عن حالها في الدنيا، والآخر: يتحدث عن حالها في الدنيا.

وقوله: ﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾، ذلك، أي: جعل الشمس تجري بهذه الدقة وهذا الإتقان، هو من تقدير الله سبحانه، العزيز ذي القوة، العليم بجزئيات الأشياء ودقائقها.!!

شم قال: ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَٱلْعُرَجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَٱلْعُرَجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرِ ، القمر ، فيها قراءتان (4): النصب والرفع ، فالرفع معطوف على الشمس، والنصب مفعول به



<sup>(1)</sup> رواه البخاري، (4/ 107)، برقم (3199)، ومسلم، (1/ 139)، برقم (159).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 524).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/ 104).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (20/ 518).

شُوْلَةُ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْ يَبَنِّ اللَّهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِل



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (ص: 1665).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي (7/ 18).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير القرطبي (15/32).

الدقة في حركة كلِّ من الشمس والقمر.

وقوله: ﴿وَلَا ٱلْيَلُسَابِقُ ٱلنَّهَارِ ﴾، أي: فهما يتعاقبان بحساب معلوم لا يجيء أحدهما قبل وقته، فلا يتصل ليل بليل، بل يكون بينهما نهار فاصل، ولا يتصل نهار بنهار، بل يكون بينهما ليل فاصل.

وقوله: ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَّبَحُونَ ﴾، أي: وكلُّ من الشمس والقمر وباقي المجرات والكواكب يسير ضمن فلك ومسار محدد، فلا يتعداه إلى غيره، والفلك هو الإطار الدائري؛ ولذلك تذهب هذه الكواكب وترجع إلى مكانها، فلا الشمس يمكن أن تلحق بالقمر وتُغيّر مساره، ولا الليل يُمكن أن يسبق النهار ويدخل عليه قبل انقضاء وقته، والناس على ضوء ذلك النظام، يُنظمون حياتهم ويقيمون صلاتهم وعباداتهم ومواعيد زراعتهم.!!

ثم ذكر البرهان الثالث، فقال: ﴿وَءَايَةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ (الله هذه علامة أخرى تدل على قدرته وعظمته، وهي أن الله سبحانه وتعالى يحمل الخلق على السفن التي تسير على البحار، والمقصود بها هنا سفينة نوح عليه السلام، فإن الله حمل المؤمنين عليها عندما أصاب الأرض الطوفان، وتطلق الذرية على جنس النسل، والمعنى: حملنا نسلهم، كما قال: ﴿أَحُمِلُ فِيهَامِن السّفينة، ومنهم قريش، ولذلك يُقال: نوح الأب الثاني للبشر(1)، كما قال: السفينة، ومنهم قريش، ولذلك يُقال: نوح الأب الثاني للبشر(1)، كما قال:



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير المنار، لمحمد رشيد بن على رضا (12/ 95).

يُّ يبترين -

﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُ مُهُ الْبَاقِينَ ﴿ الصافات: 77] ، والمشحون معناه: المملوء، لأن السفينة كانت صغيرة، فأمر الله نوحاً أن يحمل فيها من كل زوجين اثنين لتبقى الحياة، فامتلأت وازدحمت.

ثم قال: ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِن مِّثَلِهِ عَايَرُكُبُونَ ﴿ أَي: وخلق الله من مثل السفينة أنواعاً أخرى يركب عليها الخلق، فإن كان المقصود المثلية في الركوب، فكل ما يُركب يدخل في ذلك، سواء كان من الحيوان كالإبل والخيل والحمير والبغال، ونحوها، أو الآلات التي صنعها البشر مثل السفن والسيارات والطيارات ونحوها، وإن كان المقصود بالمثلية هي جنس السفينة، فيدخل فيه ما يشابهها من السفن المتنوعة ونحوها، التي تسير على البحر، والأول أشمل، والثاني يؤيده السياق الذي بعده.

وقوله: ﴿ وَإِن نَشَأَ نُغُرِقَهُمُ فَلا صَرِيخَ لَهُمُ وَلَاهُمُ يُنقَذُونَ ﴿ وَفِي هذا قرينة تدل على أن المثلية هي جنس السفينة، أي: من مثل سفينة نوح خلقنا لكم سُفناً أخرى، وهي التي تهلك بالغرق، لأن باقي المركوبات لا تغرق، وإن حصل لهم الغرق بسبب كُفرهم؛ فلا يسمع لصارخهم المستغيث صوت، أو أنهم لا يستطيعون الصراخ، ولو صرخوا لما سمعهم أحد، ولو سمعهم أحد ما جاء لينقذهم، لأنه لا قدرة له على ذلك، فيسقطون في البحر؛ فيغرقون دون أن يُنقذهم أحد.!!

وقوله: ﴿ إِلَّارَحْمَةُ مِّنَا وَمَتَعًا إِلَى حِينِ ﴿ اللهِ أَنَا استثناء منقطع، فليس من جنس المُستثنى منه، وهو بمعنى لكن، والمعنى: لكن لو أراد الله أن يرحمهم وينقذهم، بدون صريخ منهم، وبدون مجيء أحد يُنقذهم؛ لفعل حتى يبقوا في



40 لطائف البيان في تفسير القرآن

الدنيا ويتمتعوا فيها إلى أجل مُسمى، ولعل في رحمتهم وإنقاذهم من الغرق وتأخير هلاكهم فرصة لهم كي يتوبوا ويؤمنوا بالله سبحانه.!!

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 من البراهين على إثبات البعث والنشور، إحياء الأرض بعد موتها بنزول المطر.
- 2 من أدلة إثبات التوحيد خلق السموات والأرض والشمس والقمر وانتظام سيرها.
- 3- من نعم الله على خلقه أن يسر لهم صناعة السفن والسيارات والطيارات ونحوها، ويسر لهم ركوبها.
- 4- أن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى يُمهل الخلق ليُعطيهم فرصة للتوبة والرجوع إلى الله.





قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَاقِيلَ لَمُمُ اتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ نُرْحَمُونَ ﴿ اللهِ مَا السول أو هذا الخطاب للكفار المكذبين بالله ورسله، وقد يكون القائل لهم الرسول أو غيره، أي: احذروا المخالفة فيما ستأتون عليه من الزمن، وما مضى من عمركم (1)، وقيل: ما بين أيدكم، أي: من أمر الآخرة، وما خلفكم، أي: ما تركتموه وراءكم من أمر الدنيا (2)، وكلها معانٍ متقاربة، والمقصد منها الموعظة تركتموه وراءكم من أمر الدنيا (2)، وكلها معانٍ متقاربة، والمقصد منها الموعظة



<sup>(1)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 526).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 525).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

العامة لهم، بأن يحذروا مخالفة أمر الله في العاجل والآجل، فإن فعلتم ما وُعظتم به واتقيتم ما بين أيديكم وما خلفكم، فلعل الله يرحكم بتوبتكم، ويغفر لكم ما سلف منكم، ويحفظكم فيما بقي، فالتوبة سبب من أسباب الرحمة، ووسيلة للوصول إلى مرتبة التقوى.

وقوله: ﴿ وَمَا تَأْتِيمِ مِنْ ءَايَةٍ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَ هَذَا إِخْبَارِ عَنِ الْكَفَارِ بِأَنْهُم لَمْ يَقْبَلُوا النصيحة السابقة، وردوا البراهين والحجج والمعجزات التي تدل على صدق محمد الموسيقية وأعرضوا عن قبولها؛ فلم يؤمنوا بها بقلوبهم، ولم يمتثلوا لها بجوارحهم.

وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ قَالَ الّذِينَ صَحَفَرُوا لِللّذِينَ ءَامَنُوا أَنُطُعِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللّهُ أَطْعَمُهُ وَإِذَا نُصح هو لاء الكفار مَن لَوْ يَشَاءُ اللّهُ أَطْعَمُ اللّهِ شيئًا للفقراء والمساكين؛ امتنعوا عن ذلك، بأن يعطوا من أموالهم التي رزقهم الله شيئًا للفقراء والمساكين؛ امتنعوا عن ذلك، وردوا على من نصحهم بقولهم: كيف تطلبون منا أن نُطعم الفقراء، وأنتم تقولون أن الله هو الرزاق، فلماذا لم يُطعمهم الله؟!!، وهي شبهة خبيثة تدل على مكر وخداع القوم، فهم يحتجون بالمشيئة، فيقولون: لم يرزقه الله مع قدرته عليه، فنحن نوافق مشيئة الله، فلا نطعم من لم يطعمه الله، كما احتجوا على شركهم بنفس الشبهة، كما في قوله: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّمُّنُ مَا عَبَدُنَهُم ﴾ [الزخرف:20]، فهم بهذا الشبهة، كما في قوله: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّمُّنُ مَا عَبَدُ نَهُم ﴾ والزخرف:20]، فهم بهذا يقررون مذهب (الجبر)، وأن الإنسان مُجبر على كفره ومعاصيه، وهو كلام باطل، يُقررون مذهب (الجبر)، وأن الإنسان مُجبر على كفره ومعاصيه، وهو كلام باطل، عقلاً وسمعًا وبصراً، وبيّن له طريق الحق وطريق الضلال، ثم تركه يختار بإرادته عقلاً وسمعًا وبصراً، وبيّن له طريق الحق وطريق الضلال، ثم تركه يختار بإرادته



شُوْلَةُ يَبَتِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَتِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَتِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَتِي اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

الحق أو الباطل، ثم يجازى العبد ويحاسب على فعله واختياره، ولا يجوز للعبد أن يحتج بأفعال الله وأقداره على معاصيه وكفره، فإن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى خلق الحياة وخلق فيها الأصناف المتناقضة للابتلاء والاختبار، خلق أغنياء وفقراء؛ ليبتلي هذا بهذا، والمال الذي جعله الله بأيدي الأغنياء، هو مال الله، والخلق مستخلفون فيه للابتلاء، ولو شاء الله لجعل الناس كلهم أغنياء، ولو شاء الله لجعل الناس كلهم فقراء، ولو فعل ذلك؛ لما حصل الابتلاء فيما بينهم.

وقوله: ﴿إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾، لما تنتكس الفِطَر يصبح الحق ضلالاً!!، فما هو ضلال المؤمنين الذي وجده الكافرون فيهم؟!، هل الإحسان إلى الفقراء ضلال؟!!، نعم هذا هو منطق من انتكست فِطَرهم، وقد تكرر نحوه في كثير من الأقوام المكذبة مع رسلهم، فقومُ فرعون وصفوا موسى بالفساد، في كثير من الأقوام المكذبة مع رسلهم، فقومُ فرعون وصفوا موسى بالفساد، كما قال الله عنهم: ﴿أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكُ وَءَالِهَتَك ﴾، الأعراف: 127]، لأنه لم يخضع لفرعون ويعبد غير الله، والمنافقون سموا فسادهم إصلاحاً، كما قال الله عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا فَسَادهم إصلاحاً، كما قال الله عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا فَسَادهم إصلاحاً، كما قال الله عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا فَسَادهم إصلاحاً، كما قال الله عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱللَّهُمْ فَالُوا إِنَّمَا فَيَا لُوا إِنَّمَا لَا فَيْ فَيْ مُصَلِحُونَ ﴾ [البقرة: 11].

وقول الكفرا الكفر ويقولون مَقَى هَذَا الله وَالْوَعُدُ إِن كُنتُمُ صَلاِقِينَ الله والوقوف بين يديه: لو للمؤمنين، الذين نصحوهم وحذروهم من عذاب الله والوقوف بين يديه: لو كنتم صادقين بأن هناك بعثاً ونشوراً، فقولوا لنا متى يحدث؟!!، وهذا استبعاد منهم لوقوعه، وهذه طبيعة المشركين، فهم دائماً يستعجلون العذاب، ويسألون عن موعده، كما قال: ﴿سَأَلُ سَآبِلُ إِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ [المعارج: 1]، والله سُبْحانهُ وَتَعَالَى، قد



لطائف البيان في تفسير القرآن

جعل لكل شيءٍ أجلاً محدداً،، فرد الله عليهم بقوله: ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً تَا خُذُهُم مَ وَهُم يَخِصِّمُونَ ﴿ الله مَا الله على الكفار لا ينتظرون إلا قيام الساعة بصيحة واحدة، والصيحة المقصود بها هنا النفخة الأولى في الصور، التي ينفخها إسرافيل، فيموتُ من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، كما جاء في الحديث (١)، والساعة تأتي بغتة، سواءً كانت ساعة الفرد نفسه حين يموت، أو الساعة العامة، فتأتيهم وهم مشغولون بالخصومات فيما بينهم، فالساعة تأتي والناس في أسواقهم وفي أعمالهم ومشاغلهم، وهذا يختصم مع هذا، وقيل: إن الساعة تأتي عليهم، وهم ما يزالون يختصمون فيها (٤)، هل هناك بعث ونشور؟!! والأول أرجح.

وقوله: ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوَصِّيةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ فَالْ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ فَالْ يَسْتَطِيعُونَ أَنْ يَقُولُوا كَلْمَةً وَاحَدَةً يُوصُونَ بِهَا مِن بِعَدَهُم، وعبّر بالتوصية؛ لأنها أبسط ما يقوله الذي في مرض الموت، ولا يستطيعون الرجوع إلى أهليهم إن كانوا بعيدين عنهم، وهذا يدل على أن الموت والقيامة تأتي فجأة، فلا بد من الاستعداد لذلك بالوصية من قيل، كما في الحديث: "من كان عنده شيء فلا يبيتن إلا ووصيته مكتوبة عند رأسه"(3).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري، (4/ 2)، برقم (2738)، ومسلم، (3/ 125)، برقم (1627)، عن عبدالله بن عمر رَضِاًللَّهُ عَنْهُا.



<sup>(1)</sup> رواه البخاري، (4/ 159)، برقم (3414)، ومسلم، (4/ 1843)، برقم (2373)، عن أبي هريرة رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(2)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 530).

وقوله: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴿ الله على النفخة النفخة النفخة الثانية، والله أعلم كم بين النفختين، لما يأمر الله إسرافيل فينفخ، فالنفخة الأولى يموت بها من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، والنفخة الثانية: يحيا بها كلُ من مات، فالنفخة الأولى تزهق الأرواح، والأخرى تحييها، والأجداث: جمع جدَث، وهو القبر (١)، سواءً بقي على ما هو عليه أو اندثر، والمقصود أن بقايا الجسد في الأرض يُسمى قبراً، فإن الأرض تأكل أجساد الناس فلا يبقى منها إلا عجب الذنب، كما في الحديث (٤)، وهو آخر فقرة في العمود الفقري من أسفل، ومنها يبعث الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، الأجساد إلى ساحة المحشر، فيخرجون من القبور يمشون إليها مسرعين، والنسلان، هو المشي السريع مع تقارب الخُطى، وفي الحديث: "عليكم بالنسلان"(٤)، وهو مُفيد، يصفُه بعض الأطباء لمن عنده مشكلة في عضلات القلب ونحوه.

وقول هذا فَالُواْ يَنُويَلْنَا مَنُ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَّا هَاذَا مَاوَعَدَ ٱلرَّحَنَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ الله ورأوا ما أعد لهم من المُمْرَسَلُونَ الله على الله ورأوا ما أعد لهم من العذاب: يا هلاكنا وسوء حالنا، ونحوها من العبارات التي تنوعت منهم في هذا الموقف الذي لا ينفع فيه الندم، فقد ذهب العمل، وجاء وقت الحساب، ثم

<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 429).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري، (6/ 165)، برقم (4935)، ومسلم، (4/ 2270)، برقم (2955) عن أبي هريرة رَضِّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(3)</sup> رواه الحاكم في المستدرك برقم (2491)، وصححه الألباني في الصحيحة برقم (465).

\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تساءلوا فيما بينهم: من الذي بعثنا من مكان رقودنا في القبور؟!، فكان الجواب: هَلَذَا مَاوَعَدَ الرَّمَّنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾، والقائل له ذا الجواب، قيل: المؤمنون(1)، وقيل: الملائكة(2)، وقيل: الكفار(3)، قالوا ذلك لأنفسهم بعدما تذكّروا أن المرسلين كانوا قد حدثوهم عن البعث والنشور، ورجح ابن جرير وابن كثير: الأول(4)، وغالبًا ما يُذكر اسمُ الله الرحمن في آيات الحشر، لحاجة الناس في ذلك اليوم إلى الرحمة؛ وأن رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ستُدركهم في هذا الموقف.

وبعض الفرق تستدل بقوله: ﴿ قَالُواْ يَنُويْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرُقَدِنَا ﴾، على إنكار عذاب القبر، ولا حجة لهم بذلك، فعذاب القبر ونعيمه ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، وإنما وقع الإشكال عند من ينفيه بقياسهم أحوال الآخرة على أحوال الدنيا، وهو قياس باطل؛ لأنه قياس مع الفارق، والمعنى: أنهم ينامون نومة قبل البعث، وذلك بين النفختين، فيكون بعثهم بعد رقاد حقيقة، وأن عذاب القبر ينقطع بين النفختين (5)، وهو زمن لا يعلم قدره إلا الله، وقيل: إن العذاب الذي حصل لهم في القبر، بالنسبة لما شاهدوا بعده من شدة الأهوال كالرقاد (6)،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير (6/ 581).

<sup>(2)</sup> ينظر: المحرر الوجيز، لابن عطية (4/ 458).

<sup>(3)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 531).

<sup>(4)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 333)، وتفسير ابن كثير (6/ 582).

<sup>(5)</sup> ينظر: تفسير السعدى (697).

<sup>(6)</sup> ينظر: تفسير القرطبي (15/42).

يُغِنَا اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلِي عَلَى اللهِ عَلَى الل

والقول الأول هو الأرجح، وبه يُحل الإشكال، ويجمع بين الأدلة.

وقوله: ﴿ إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةً وَلِحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّذَيْنَا مُحَضَرُونَ ﴿ وَ ﴾ ، والمقصود بالصحية هنا هي النفخة الثانية حين ينفخ إسرافيل في الصور، فيُحشر الناس ويحضرون بين يدي الله جميعاً.

### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - أن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى رحم خلقه بإرسال الرسل وإنزال الكتب ليقيم عليه الحجة، فإذا تركوا ما أُمروا به عُوقبوا بعدله سبحانه، وإذا فعلوا ما أُمروا به أثابهم الله بفضله سبحانه.



\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

- 2- أن الكافرين يستعجلون الساعة، تكذيباً بها، واستهزاء بمن يدعوهم إلى الله، فلا يدرون إلا وقد بهتتهم الساعة فجأة، فلا يقدرون على الوصية ولا غيرها.
- 3- أن عذاب القبر ونعيمه ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، وإنما وقع الإشكال عند من نفاه بقياس أحوال الآخرة على أحوال الدنيا، وهو قياس باطل؛ لأنه قياس مع الفارق.
- 4- أن اسم الرحمن يذكر غالبًا في آيات الحشر، لحاجة الناس في ذلك اليوم إلى الرحمة؛ فيشعرهم بذكره أن رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ستُدركهم في هذا الموقف.
- 5- عظمة عدل الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى في الآخرة، فلا يظلم نفساً شيئاً، فالجزاء مرتبط بعمل الإنسان خيراً وشراً.



شِيْ عَلَيْ يَسِنَ \_\_\_\_\_\_

# تفسير المقطع الخامس من سورة يس تفسير المقطع الخامس من سورة يس المقطع المناس المقطع المناس ال

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيُوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ ﴿ الله بهم المتهى الحديث في الآيات السابقة عن حال الكفاريوم الحشر، وكمال عدل الله بهم ذكر بعد ذلك وصفاً لحال أهل الجنة في الجنة، فبيّن أنهم مشغولون عن غيرهم، بما أعده الله لهم من النعيم المقيم في الجنة، وقيل: إن شغلهم هو افتضاض الأبكار (1)،



<sup>(1)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 534).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقيل: غير ذلك<sup>(1)</sup>، والصحيح الأول لعمومه، وما ذكر من تفسير آخر فهو على سبيل التمثيل، وهم فرحون<sup>(2)</sup> بذلك، فالفَكِه هو المسرور، مأخوذ من الفُكاهة وهى التخيّر من طُرف الكلام وملحه<sup>(3)</sup>، لإدخال السرور على النفس بها، فهم مشغولون بالنعيم العظيم، ومسرورون به أي لا همّ لهم ولا حزن.!!

ثم ذكر بعض أوصاف هذا النعيم المقيم، فقال: ﴿ هُمْ وَأَزُو َجُهُرُ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَآبِكِ مُتَكِفُونَ ﴿ وَ الْعَيْنَ، فَهُم مَجْتَمَعُونَ مَع أَزُواجِهُم مِن نَسَائهُم المؤمنات في اللَّذيا ومن الحور العين، تحت ظلال أشجار الجنة، ومتكئون على الأسرّة المرتفعة، ولا تُسمى الأسرّة أريكةً حتى تُغطى بالحِجال، وهو الستار، والاتكاء هو الجلوس المُتمكن، أو وضع جزء من الظهر والجنب على الأريكة، وفيه إشارة إلى ما هم فيه من الراحة والاستقرار النفسي، فإن الإنسان لا يتكئ على أريكته إلا إذا كان مستقراً، ولا يوجد ما يُزعجه أو يشغله.!!

وقوله: ﴿ لَهُمْ فِيهَا فَنَكِهَةُ وَلَهُمْ مَايَدَّعُونَ ﴿ ﴾ ، ولهم في الجنة فواكه متنوعة ، ولهم كل ما يطلبونه مما تشتهيه أنفسهم في الجنة من جميع الملذات؛ فيأتي اليهم، ويحصلون عليه دون تعبِ ولا مشقة.!!

وقوله: ﴿ سَلَنُّمُ قَوْلًا مِّن رَّبِّ رَّجِيمٍ ١٠٠٠ ﴾، أي: سلامٌ يقال لهم قولاً من الله الرب



<sup>(1)</sup> ينظر أقوالهم في زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 527).

<sup>(2)</sup> ينظر: الغريبين في القرآن والحديث (5/ 1468).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير القرآني للقرآن: (12/ 943).

يُغِونُ يَبَرَنَ 51

الرحيم (1)، أو يُرسل الملائكة (2) فتُسلم عليهم، كما في قوله: ﴿وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدَخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ (1) سَلَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمُ فَنِعُمَ عُقِّى ٱلدَّادِ (1) ﴿ [الرعـــد:23-24]، والأول أرجح للسياق، وجمع هنا بين اسمين له سبحانه، وهما: (الرب، والرحيم)، فقد رباهم وأعطاهم ومنحهم ما يترعرعون فيه، ثم رحمهم بما منحهم سُبْحَانهُ وَتَعَالَى من نعيم مقيم في الجنة.!!

وقوله: ﴿ وَالْمَتَنُواْ الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ الْهُ ﴿ هَذَا أَمْرِ للصنف الآخر وهم أهل النار، والأمر قد يكون شرعيا، بمعنى: انفصلوا وافترقوا عن المؤمنين (٤)، فكونوا إلى جهة الشمال، وقد يكون كونيا، بمعنى: تميزوا بعلامات الإجرام التي تظهر عليكم، كما قال: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤَخَذُ بِالنَّوَصِى وَالْأَقَدَامِ ﴾ التي تظهر عليكم، كما قال: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤَخَذُ بِالنَّوَصِى وَالْأَقَدَامِ ﴾ وتظهر عليهم علامات الإجرام، ثم تسوقهم الملائكة سوقاً إلى النار.!!

وقول هذا الخطاب موجه للمجرمين في ساحة المحشر، بعد أن يظهر مُبِينُ الله الخطاب موجه للمجرمين في ساحة المحشر، بعد أن يظهر عليه ما الإجرام والفساد، فكأنهم يعتذرون عن إجرامهم بسبب إغواء الشيطان لهم، فيقول الله لهم: ألم آمركم وأوصيكم، على ألسنة رسلي، فحذروكم من الشرك والمعصية وطاعة الشيطان، ولكن الناس ينسون هذا العهد ويستمرون



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي (697).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي (3/ 528).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/224).

لطائف البيان في تفسير القرآن

في طاعة واتباع الشيطان، وهذا العهد سواءً كان العهد الأول الذي أخذه الله على آدم وذريته، أو كان العهد الذي يقوله كل نبي لقومه (1)، أو كان عهد الفطرة الموجود في النفس البشرية، فكلها عهود تلتزم بعبادة الله وطاعته، والبعد عن عبادة الشيطان، وهي هنا بمعنى: الطاعة المخالفة لطاعة الله، كما قال عدي بن حاتم للنبي والله الله ما عبدناهم، يقصد الأحبار والرهبان، فقال: "ألم يُحللوا لكم الحرام ويُحرموا عليكم الحلال فأطعتموهم؟ قال: بلى، قال: تلك عبادتُهم "(2)، وقد نبهنا الله أن الشيطان لنا عدوٌ مبين، وقد ظهرت عداوته من أول يوم كرّم الله فيه آدم، عندما أمر الملائكة بالسجود له، فرفض الشيطان ذلك، وأعلن عداوته لآدم وذريته.

وقوله: ﴿ وَأَنِ اعْبُ دُونِ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ أي: أطيعوني ووحدوني، فالعبادة هنا بمعنى الطاعة والتوحيد، وامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فتوحيد الله وإفراده بالعبودية والطاعة، هو الصراط المستقيم، الوضوح الذي لا اعوجاج فيه!!

ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُمْ جِبِلَّا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ وَلَقَدَ أَضَلَ الشيطان من بني آدم جيلاً وخلقاً كثيراً (٤)؛ بوسوسته وتزيينه وخديعته لهم، فلو كان عندهم عقول مفكرة بخطورته وعداوته؛ لما أطاعوه، فالغفلة عن التفكر في خداع الشيطان ومكره؛ سببٌ لطاعته.!!



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 334).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي، (5/ 278)، برقم (3095)، والطبراني في المعجم الكبير، (17/ 92)، برقم (218)، وحسنه الألباني.

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 898).

يَخِوْلُو يَبِتِنَ ﴾

وقول هنذه جهنم التي كُنتُمُ تُوعَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَالَهُ مَا كُنتُمُ تُوعَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الل

شم قال: ﴿ الْيُوْمُ مُغْتِمُ عَلَى اَفْوَهِهِمْ وَتُكَلّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ الْكِيهِمْ وَقَيْمَ الْجُوارِحِ بِلَالْطَق، فتشهد على صاحبه، كما جاء في الحديث: أن النبي والمنه واسعة بالنطق، فتشهد على صاحبه، فضحك حتى بدت نواجذه، -أي: ابتسم ابتسامة واسعة فات يوم بين أصحابه، فضحك حتى بدت نواجذه، أي: "أتدرون مما أضحك؟، وكبيرة، - فالتفت إليه أصحابه، فرأوه يضحك، قال: "أتدرون مما أضحك؟، قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: أضحكُ من حال العبد بين يدي الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، حينما يبعثه الله؛ يقول: لا أقبل إلا شاهداً من نفسي، فيقول الله: لك ذلك، فيختم الله على فمه لأن محل الكلام اللسان، ويجعل جوارحه تنطق وتشهد عليه بما كسب من الذنوب والمعاصي، فتنطق الأيدي، لأنها أبرز الجوارح في العمل، ثم تشهد الأرجل، فتُقر وتُزكي ما قالت اليدان، فإذا نطقت الجوارح وشهدت عليه، شمح بعد ذلك للإنسان أن يتكلم بلسانه، فيقول لجوارحه: "سُحقاً لكُنّ سحقاً، عنكنّ كنت أُدافع"(1)!!

وقوله: ﴿ وَلَوْ نَشَاء لَطَمَسْنَا عَلَى أَعَيْنِهِم فَاسْتَبَقُواْ الصِّرَطَ فَأَنَّ يُبُصِرُونَ ﴾، هذه الآية في سياق يوم القيامة، والمخاطب بها الكفار الذين شهدت عليهم

<sup>(1)</sup> رواه مسلم: (4/ 2280)، برقم (2969)، بنحوه، عن أنس رَضَيُلِّكُعَنْهُ.

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

أيديهم وأرجلُهم بذنوبهم ومعاصيهم (1)، والمعنى: لو شاء الله لمسح نور أعينهم؛ فنمنعهم من الرؤية، كما منعهم من الكلام، فإذا أرادوا السباق على الصراط إلى الجنة؛ لم يروا مكان أقدامهم؛ فيسقطوا في جهنم، لأنه لا يوجد طريق من المحشر إلى الجنة أو إلى النار إلا الصراط، وهو جسر ينصب فوق جهنم، وقيل: إن هذا الخطاب موجه لمشركي مكة، الذين كان القرآن يُخاطبُهم (2)، والمعنى: لو نشاء الآن لمسحنا نور أعينكم؛ فلا ترون الطريق الذي تمشون فيه؛ فتضلوا في سيركم!!.

وقوله: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسَخُنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُواْ مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَوْ شَاء الله أيضًا أن يسحب منكم قدرتكم على الحركة، ويَجعُونَ ﴿ فَي الحوارِ حَلَها وَ فَلا تستطيعون النّهاب ولا الإياب، والراجح أن الخطاب في هاتين الآيتين موجهٌ للأحياء من كفار قريش (3)، حيث هددهم بأن يمسخ أبصارهم أو ينتزع أرواحهم من أجسادهم أو يمنع الحركة في جوارحهم، بسبب تكذيبهم، ولكن الله أمهلهم ورحمهم لعلهم أن يتوبوا عن كفرهم.

وقوله: ﴿ وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴿ ﴾، هذا إخبارٌ من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يخلقه ضعيفًا ثم ينمو ويصيرُ شابًا ثم يكبُر ويزداد في العمر، حتى يُصبح شيبةً ضعيفًا، والتنكيس هو



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي، (698).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي، (3/ 529).

<sup>(3)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري، (20/ 547).

شُوْلَةُ يَبَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ يَبَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ مِينًا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ

القلب للشيء، والمعنى: أن الإنسان يكون طفلاً ضعيفاً ثم شاباً نشيطاً، ثم يرجع إلى مرحلة الضعف مرة أخرى عند الكبر، فيصير في خِلقته وحركته ضعيفاً، كما كان قبل ذلك، والفرق بين الحالتين، أن ضعفه بعد كبر السن إلى الزوال، بينما ضعفه في الطفولة إلى النمو والقوة، والمعنى: ومن نمدُ له في حياته حتى يكبُر سنه، ويطول عمره، فإنه يرجع إلى مرحلة الضعف، أفلا يتفكر هذا الإنسان بهذا، وأن الله قد منحه عمْراً كافياً للعبادة، ولهذا جاء في الحديث: "أعذر الله إلى امرئ أخر أجله، حتى بلغه ستين سنة"(1).

شم قال: ﴿وَمَاعَلَمْنَهُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ وَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرَءانُ مُّبِينُ الْ ﴾ الضمير يقصد به النبي المُلِي وما نافية ، أي: لم يكن محمد المحصّ من أولاد عبد يستطيع أن يقول الشعر ، بخلاف أسرته ، فقل أن يوجد شخصٌ من أولاد عبد المطلب نساءً ورجالاً إلا كان يقول الشعر غير محمد المَلِيلُ ، فقد صرفه الله عن قول الشعر ، حتى لا يتهمه المشركون بأن القرآن الذي جاء به نوعٌ من الشعر ، وقد كان يحفظ بعض أبيات من الشعر ، ولكنه كان يقولها على غير وجهها ، وكان من حوله ربما يرد عليه ، كأبي بكر الصديق وَعَلَيْكَمَنه ، فقد سمعه يقول بيتا من الشعر ، فيقول : "كله سواء" (2) أي: من الشعر ، فيقول له: يا رسول الله ليس البيت هكذا ، فيقول: "كله سواء" (2) أي: في المعنى ، وقد كان يردد أثناء حفر الخندق بيتاً من الشعر ، فيقول: اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة ، فاغفر للمهاجرين والأنصار (3) ، وهم كانوا يقولون:



<sup>(1)</sup> رواه البخاري، (8/ 89)، برقم (6419)، عن أبي هريرة رَضِحُالِنَّهُ عَنْهُ.

<sup>(2)</sup> ينظر: الطبقات الكبرى، لابن سعد (4/ 272-273).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري، (5/ 107)، برقم: (4098)، عن سهل بن سعد رَضَيُليَّهُ عَنْهُ.

لطائف البيان في تفسير القرآن

فارحم الأنصار والمهاجرة، من أجل القافية.

وقوله: ﴿وَمَا يَنْبَغِى لَهُ وَ ﴾ أي: ليس الشعر مما جُبل عليه، فإنه لا يحسنه ولا يحبه ولا يحبه وما ينبغي للنبي النبي ال

وقوله: ﴿إِنْ هُوَ إِلَا ذِكُرٌ وَقُرْءَانُ مُبِينُ ﴾، أي: إن القرآن الكريم الذي أنزله الله على رسوله محمد الله الله في يتذكر به أصحاب القلوب والعقول السليمة، وهو قرآن واضح الحجج والبراهين.

ثم بين أهداف القرآن الكريم وغاياته، فقال: ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ أَي: يستفيد منه ويقبله ويتعظ به من كان قلبُه حيا، وهم المؤمنون الذين أحيا الله قلوبهم بالإيمان، كما قال: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَدُننَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ فُورًا يَمْشِي بِهِ عَلَيْ الله قلوبهم بالإيمان، كما قال: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَدُننَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ فُورًا يَمْشِي بِهِ عَلَي الله قلوبهم بالإيمان، كما قال: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَدُننَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ فُورًا يَمْشِي بِهِ عَلَى الله الله الله على كانت أجسادهم حية، فإنهم لا يتأثرون، بموعظته وتذكيره، وحمل الله على معنى الحياة المطلقة أولى ليشمل حياة القلب وحياة الجسد معا، فإذا كان العسد ميتا والجسد حياً، لم يستفد الإنسان من القرآن، وإذا كان الجسد ميتا فلن يستفيد أيضاً منه، وعلى ضوء ذلك فإن الإنذار لا ينتفع به الموتى، سواء كانوا موتى القلوب أو موتى الأجساد.

وقوله: ﴿وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ ﴾، أي: وتقوم عليهم الحجة بنزول



القرآن إليهم وإبلاغهم بأحكامه، ومع ذلك لم يُؤمنوا به؛ فلم يبق لهم عذرٌ يعتذرون به عند الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، بل يتحقق قول الله في عذابهم بسبب كفرهم، وعدم استفادتهم مما في القرآن من المواعظ، فالقرآن نور وهداية للمؤمنين وحسرة على الكافرين، كما قال: ﴿وَإِنَّهُ لِكَسَّرَةً عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [الحاقة: 50]، لأنهم لم يستفيدوا منه في الدنيا، وسيكون سبب حسرتهم في الآخرة، حين يقولون: يا ليتنا استمعنا له واهتدينا به!!.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 عظم نعيم أهل الجنة الذي يشغلهم عن كل ما حولهم.
- 2 أن من عدل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن يستجيب إلى طلب من أراد شاهداً من نفسه يوم القيامة، رغم بطلان هذا الطلب، ليقطع الحجة عليهم، ويظهر لهم كمال عدله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
- 3- أن الشعر ليس مما جُبل عليه نبينا محمد المُولِيَّةُ، فإنه لا يحسنه ولا يحبه، وما ينبغي له أن يكون شاعراً، فمُهمته أعظم من الشعر، وما أوحي إليه أبلغ وأعظم منه.
- 4- أن من يستفيد من مواعظ القرآن وأحكامه، هو المؤمن صاحبُ القلب الحي، وأما الكافر الذي مات قلبُه، فإنه لا يستفيد منه، فاحرصوا على حياة قلوبكم بالإيمان والذكر، لتستفيدوا من مواعظ القرآن.





58 كالبيان في تفسير القرآن

# تفسير المقطع السادس من سورة يس المقطع السادس من سورة يس

قوله: ﴿أُوَلَمْ يَرَوُا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمَا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ ﴾ ، الخطاب لعموم الناس ، وقيل: لكفار قريش (1) ، والمعنى: أولم يتفكروا ويتأملوا كيف خلق الله لهم أنعاماً ، ولم يُشاركه أحد في هذا الخلق ، واللام هنا: لام الامتنان ، حيث سخّرها وذللها لهم، وخصّ الأنعام بالذكر من بين سائر



<sup>(1)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري (20/ 550).

يُغِونُو يَبَرَنَ ﴾

الحيوان؛ لمنفعتها الكثيرة للخلق، وهي الأربعة الأصناف التي ذكرها الله في قول المنفعتها الكثيرة للخلق، وهي الأربعة الأصناف التي ذكرها الله في قول قول في أَذُوكِم مِن الطَّكَأَنِ الثَّنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ الثَّنَيْنِ ﴿ الأنعام: 144]، وسميت أنعاماً لكثرة النعم التي تحصل للإنسان منها.

وقوله: ﴿فَهُمْ لَهَامَالِكُونَ ﴾، هذا وجه من وجوه التسخير لهذه الأنعام، فإنهم يستطيعون أن يتملكوها، ويتصرفوا فيها بيعاً وشراءً وهدية ونحوها.!!

وقولُه: ﴿ وَذَلَلْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُونَهُمْ وَمِنْهَا يَأْ كُلُونَ ﴿ فَهِ وَهِذَا هُو الفرق بين هذه الأنعام المُذللة وبين الحيوانات الوحشية التي تعيش في البراري، فليس فيها تذليل وتسخير، بل تنفر إذا اقترب منها الإنسان، ولو قارنتها بالجمل المُذلل المُسخر الذي يقودُه الطفل، لتبين لك وجه هذا الامتنان.

وقوله: ﴿فَمِنْهَارَكُو بُهُمْ ﴾، من هنا: تبعيضية، أي: من بعض هذه الأنعام ما يُمكن ركوبه كالإبل، و ﴿وَمِنْهَايَأْ كُلُونَ ﴾، من هنا: بيانية، أي: من لحم كل هذه الأنعام يأكلون.!!

وقوله: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مَنْ فِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلا يَشَكُرُونَ ﴿ آَنَ ﴾ ، أي: ولهم منافع في هذه الأنعام غير الركوب والأكل، مثل: الصوف والوبر والجلد، وحمل الأثقال على بعضها، والحرث على بعضها، ونحو ذلك.

وقوله: ﴿وَمَشَارِبُ ﴾، المقصود به اللبن الذي يستخرج من إناث الأنعام، وأضافه للإناث والذكور؛ لأنه لا يُمكن أن يحصل من الإناث لبن، ما لم يتم تلقيحها من الذكور.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿أَفَلاَ يَشُكُرُونَ ﴾، تذكير بأن هذه النعم تحتاج إلى شكر من الخلق، والشكر هنا محمول على أصله بالنسبة للمؤمنين، وهو الثناء على الله، ولكن المقصود به في حق الكفار: أبلغ من مجرد الثناء على الله، بل يكون المعنى: أفلا يُوحدونني، ويعبدونني، فأنا الخالق الموجد المُستحق وحده للعبادة.!!

وقوله: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةً لَعَلَّهُمْ يُنصَرُون ﴿ اللهِ اللهِ على هذه النعم، فيؤمنوا به ويوحدوه، بل اتخذوا لهم الكفار لم يشكروا الله على هذه النعم، فيؤمنوا به ويوحدوه، بل اتخذوا لهم أصناماً ومعبودات، وجعلوها آلهة من دون الله، لعلهم يُنصرون بهذه الآلهة، وهذا من جهلهم، فكيف تطلب النصر من أصنام صنعتموها بأيدكم، وهي جمادات لا تسمع ولا تُبصر ولا تعقل!.

وقوله: ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ هَكُمْ جُندُ تُحُصَرُونَ ﴿ الله على على المشركين الباطل في آلهتهم، فهي لا تستطيع نصرهم في الدنيا، فإنها جماد لا تسمع ولا تبصر ولا تعقل ولا تتحرك، ومن يعبدها هو الذي يقوم على حراستها وحمايتها!!، ولا تستطيع نصرهم أيضاً في الآخرة، فهي لا قيمة لها عند الله.

وقوله: ﴿وَهُمُ هُمُ جُندُ تُخْضَرُونَ ﴾، إذا قلنا: إن الضمير يعود على الأصنام، فإن الأصنام ستُحضَر معهم يوم القيامة وتُحشر معهم، وتُقذف معهم في النار، لمزيد من التبكيت والتقريع لهم، كما قال: ﴿لَوْ كَانَ هَنَوُلاَء عَالِها مُمّا وَرُدُوها ﴾ [الأنبياء:99]، وإذا قلنا: إن الضمير يعود على المشركين، فيكون المعنى: كيف تعبدون أصناماً وأنتم لها جنود مجندة تقومون على خدمتها،



يُنْوَلُوُ يَبَرِنَ \_\_\_\_\_\_

وتحضرون عندها للدفاع عنها وحمايتها، وكلا المعنين وارد، ويمكن الجمع بينهما، فالمقصد بيان حال الكفار مع أصنامهم في الدنيا، وحالهم مع آلهتهم في الآخرة وقذفهم معها في النار.!!

ثم التفت الخطاب من مُخاطبة الكفار إلى مُخاطبة رسول الله محمد الله فقال له: ﴿ فَلا يَعَزُنِكَ فَوْلُهُمْ ﴾، أي: حينما تسمع كلاماً سيئاً من المشركين، كقولهم لك: كاهن، ساحر، شاعر، فلا تحزن، والنبي الله الله الكلمة الكلمة الطيبة، ولكن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نهاه عن التأثر بقولهم، فقد قال الكفار أكثر من ذلك في الأنبياء من قبلك، فتحمل ذلك واصبر عليهم، ثم سلّاه، بقوله: ﴿إِنَّا نَعَلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعَلِنُونَ ﴿ الله عَلَيها فَأُولَ الله عَلَيها فَأُولَ الله عَلَيها وَاللهم، ونعُد أعمالهم الظاهرة والباطنة؛ لنُحاسبُهم عليها؛ فأول الآية توجيه للنبي الله بعدم الحزن، وآخر الآية تهديد للكفار، والمعنى: إن كلامكم مرصود وستجدون جزاءكم يوم القيامة، فالله يجمع ما تُسرونه من النيات السيئة والخواطر الباطلة، وما تُعلنونه من أقوال وأفعال.!!

ثم انتقل الخطاب لمحاجة الكفار الذين يُنكرون البعث، فقال: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن نُطْفَةٍ ﴾، قد تكون الألف واللام في الإنسان للجنس، أي: جنس بني الإنسان الذين يكفرون بالله أو يُنكرون البعث، وقد تكون للعهد، أي: الإنسان الذي نزلت فيه الآية، فقد ورد في سبب نزولها، أنها نزلت في أُبيّ ابن خلف، فقد رأى النبي المنافي أُبيّ في مكة، وسمعه يُحدثهم عن البعث والنشور، وأن الله يُحيي الأموات ويُحاسبُهم بين يديه، فأخذ قطعةً من عظم قد أرِمَتْ، ففتها الله يُحيي الأموات ويُحاسبُهم بين يديه، فأخذ قطعةً من عظم قد أرِمَتْ، ففتها



\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بين أصبعيه، ثم قال: يا محمد، أيُحي الله هذه العظام بعد ما صارت رميماً؟! فالتفت إليه النبي وقال له: "نعم! يُحييها الله ويبعثُك ويقذفُك في النار"(1)، ومات أُبيّ بن خلف على الكفر؛ لأن فرعون هذه الأمة أبو جهل، وليس أُبي بن خلف، وقيل: نزلت في العاص بن وائل (2)، وسواء كانت هذه الآيات قد نزلت في أُبيّ بن خلف، أو في العاص بن وائل، أو فيهما معاً، فهي عامة في كل من أنكر البعث، لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

فالخطاب لكل إنسانِ انحرف وأنكر البعث والنشور، واستبعد قدرة الله على إحياء العظم الرميم، حيث ذكّره بأصل خلقته، فقد خلقه من نطفة حالها كحال هذه العظمة، فكلاهما لاحياة فيها، ثم صار من هذه النطفة جنيناً، ثم طفلاً، ثم شاباً قوياً، ناطقا سوياً يتكلم ويُجادل ويُخاصم بالباطل، ثم ذكر قصته، فقال: ﴿ وَضَرَبَ لَنَامَثَلَا ﴾، وهو أخذه للعظمة وفتها، ﴿ وَشِي خَلْقَهُ, ﴾، وسي الأطوار التي خلقه الله فيها، ثم ﴿قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَلَم وَهِي رَمِيكُ ﴿ فَلُ وَسَي الْعُطُلم وَهِي رَمِيكُ ﴿ فَلُ الله عليه بقوله: ﴿قُلْ عَن أَرِهِ الله عليه بقوله: ﴿قُلْ عَلَيْ الله عليه بقوله: ﴿قُلْ عَلَيْ الله عليه بقوله: ﴿قُلْ عَلَيْ الله عليه الله عليه بقوله: ﴿ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيكُ الشَاها أول مرة في الدي أنشأها أول مرة قادر على إعادتها، ثم ختم الآية بقوله: ﴿ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيكُ ﴿ الله عليه بقول لك: إجابة على شُبهة مُتوقَّعة، وهي موجودة اليوم عند بعض المسلمين، فيقول لك: كيف يُحيي الله هذه العظام وبعضها قد صار رماداً، وبعضها قد صار في بطون كيف يُحيي الله هذه العظام وبعضها قد صار رماداً، وبعضها قد صار في بطون



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير (6/ 593).

<sup>(2)</sup> ينظر: المحرر الوجيز، لابن عطية (4/ 463).

السباع والحوت، وبعضها تشتت في الأرض؟ نعم هذا الكلام وارد عليك أيها المخلوق الذي علمك قاصر، وقدرتك قاصرة، فلا تقِس قدرتك إلى قدرة الله الذي يعلم دقائق الأمور وأين ذهبت!! فجزئيات الخلق عنده واضحة، وعليم؛ صيغة مُبالغة تفيد إحاطة علمه بكل شيء، وقد جاء في الحديث الصحيح: "أن رجلاً أسرف على نفسه بالمعاصي، ثم خاف من ربه، فقال لأولاده: إذا أنا مِتُ فأحرقوني، ثم إذا صرتُ رماداً، فذروا نصف الرماد في البر ونصفه في البحر، فلئن قدر الله على أن يجمعني ليُعذبني عذاباً شديداً، فلما مات نفّذ أولادُه وصيته، فبعثه الله، وقال له: ما حملك على هذا؟ قال: خوفي منك يا الله، فقال له: قد غفرت لك "(1)، فلم يعاقبه الله على إنكاره لقدرته، لأنه فعل ذلك جهلاً منه، وقبل منه الخوف الشديد الذي انتفع به، ودلّ ذلك على أن الله يجمع الناس من كل مكانٍ ويبعثهم، ولو صاروا رماداً؛ لأنه بكل خلقٍ عليم.

ثم جاء بدليل آخر منظور لهذا الكافر الذي يُنكر البعث والنشور، فقال: ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الشَّجَرِ اللَّأَخُضَرِ نَارًا فَإِذَاۤ أَنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴿ اللَّهُ مِّنَ الشَّجَرِ اللَّاسِ فِي شجرة خضراء مليئة بالماء، لأن سبب خضارتها امتلاء جذعها وأوراقها بالماء، فالماء مادة مضادة للنار، فإذا أردت أن تُطفئ النار؛ وضعت عليها الماء، فكيف جعل الله من هذه الشجرة الخضراء مصدراً للنار!! فقد كان العرب إذا لم يجدوا ما يقدحون به شرر النار؛ يبحثون عن شجرٍ في البَر

<sup>(1)</sup> رواه البخاري برقم (6481)، (8/ 101)، ومسلم برقم (2757)، (4/ 2111)، عن أبي سعيد الخدري رَضَالِلَهُ عَنْهُ.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

اسمه المرْخ والعفار؛ فيأخذون منهما غصنين أخضرين، فيدقون أحدهما بالآخر؛ فتقدح النار منهما، فيُشعلون بها حطبهم وينضجون بها طعامهم (1)، فهل فكّر من ينكر البعث والنشور بهذه القدرة الإلهية التي بين يديه ويتعامل معها يومياً؟، فهي بالنسبة للكفار حُجة ورد على شبهتهم، وهي بالنسبة للمؤمنين نوع من الامتنان، مثل ما امتن عليهم بتسخير الأنعام؛ يسّر لهم إيقاد النار!

ثم قال جلّ وعلا: ﴿ أُولَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ ٱن يَخْلُقَ مِثْلَهُم ﴾، وهذا دليل أبلغ، من السابق والمعنى: أيهما أعظم: خلق الإنسان الذي لا يُساوي ذرة في مجرات الكون، أم خلق هذه المجرات العظيمة؟! كما قال: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ [غافر: 57]، إذاً فالأمر بالنسبة له سهل ومُيسّر، فمن قدر على خلق السموات مع عظمها؛ قادر على أن يُعيد هذه الأجساد التي فنيت في التراب ويُرجعها إلى الحياة بعد الموت ويبعثها، وجاء الجواب بقوله: ﴿ بَلَى وَهُو ٱلْخَلِقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللهِ العلم، والخلق، والعليم: صيغة مبالغة من العلم، أي: كيف يعجزه خلقكم وهو بهذا الوصف سبحانه.

ثم قال: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴿ أَي: أمره الكوني سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، فإذا أراد أن يفعل شيئا، فإنما يقول لذلك الشيء كن فيكون!! فعطاؤه كلام، وعذابُه كلام، وفعلُه كلام، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فلا مشقة، ولا عنت، ولا تعب يلحقه في فعله، كما قال: ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ ﴿ آَنَ 88]،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير (6/ 595).

ولا يعجزه شيء سبحانه.

ثم ختم السورة بقوله: ﴿فَسُبَحَنَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوْتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾، فنزّه نفسه عن النقائص التي نسبها إليه المشركون، ووصف نفسه بأنه مالك الأشياء كلها في هذا الكون، وملكوت؛ جمع للمُلك، ومرجع الناس يوم القيامة إليه؛ فيُحاسب كل واحدٍ منهم على عمله، فأول الآية تنزيه لله سُبَحانهُ وَتَعَالَى، وآخر الآية إعلام بعودة الخلق إلى الله ليُجازيهم على أعمالهم.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن فضل الله على الخلق ونعمه كثيرة، ومن ضمنها تذليل الأنعام وفوائدها التي لا تُعد.
- 2- اشتمال القرآن على عدد كبير من أساليب مُحاجة الكفار، منها العاطفي، ومنها العقلي، ومنها العاطفي العقلي، ونحوها، حتى لا يدع لأحد فرصة أن يعتذر عن الإيمان فالحجج والبراهين في كتاب الله كافية لمن تدبرها، ووقف عليها.
- 3- وجوب التنزيه المطلق لصفاتِ الله وأفعاله عن النقائص، وإثبات صفات الكمال و الجلال له.





\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

# تفسير سورة الصافات ا تفسير المقطع الأول من سورة الصافات

# بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالصَّنَفَاتِ صَفًا اللهَ هُولِتِ وَحَرًا اللهِ فَالنَّابِدِتِ وَحَرًا اللهِ فَالنَّالِيدِتِ ذِكْرًا اللهَ اللهُ اللهُ الْمَالِةِ الْكَوَاكِ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشْرِقِ اللهِ الْمَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِ اللهَ الْمَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِ اللهَ الْمَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِ اللهِ الْمَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِ اللهِ وَحُولًا وَهُمْ عَذَابُ وَاصِبُ اللهِ إِلَا مَنْ خَطِفَ الخَطْفَةَ فَالْبَعَهُ, شِهَابُ ثَاقِبُ اللهَ فَأَسْتَفْنِهِ مَ وَلَا اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ الله

## شخصية السورة:

سورة الصافات؛ سورة مكية (1)، ومن مقاصد السورة العظيمة تنزيه الله

(1) تفسير ابن كثير: (7/ 5).



شِعُونَةُ الصَّافَاتِيَّ الصَّافَاتِيَّ الصَّافَاتِيَّ الصَّافَاتِيَّ الصَّافَاتِيَّةِ الصَّافَاتِيَّةً المُعْلَقِينِ المُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ المُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ المُعْلِقِينِ المُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُ

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عما نسبه إليه المشركون من الأقوال الباطلة، مثل الشريك والزوجة والولد، ونحوها من المزاعم الباطلة.

وابتدأت السورة بالقسم، قال الله تعالى: ﴿وَٱلصَّنَفَاتِ صَفَا الله و الصافات: هي الملائكة التي تصف عند ربها صفوفاً في عباداتها وتسبيحها، فإنها تتعبد الله على شكل صفوف مستقيمة متراصة بين يدي الله سبحانه وتعالى، وفي الحديث: "ألا تصُفُّون كما تصف الملائكة، قالوا: يا رسول الله وكيف تصف الملائكة؟ قال: يتراصون في الصف ويُتمون الصف الأول فالأول"(1).

وقوله: ﴿ فَٱلرَّجِرَتِ زَجْرًا ﴿ ثَا ﴾ ، والزاجرات: هي الملائكة التي تزجُر السحاب، أو تنزُل بالزواجر، وهي الأوامر والنواهي الشديدة.

وقوله: ﴿ فَٱلنَّلِيَتِ ذِكُرًا ﴿ قَالَا اللَّهُ وَصِنْفُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ الله وصنفُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَصِنْفُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَصِنْفُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله: ﴿إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدُ ١٤٠٠ ، هذا جواب القسَم، أي: إن معبودكم الحق



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم (1/ 322)، برقم: (430).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/84).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القر آن

الذي يجب أن تُصرف له عباداتُكم هو الله الواحد الفرد الصمد الذي لا شريك له، ثم وصف نفسه، بقوله: ﴿ زَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ ١٠٠٠ )، أي: رب كل العوالم، فيشمل المخلوقات كلها من الملائكة والجن والإنس والحيوان والأشجار والأحجار وغيرها، ويشمل الأفلاك والأجرام السماوية، ونحوها، والمشارق؛ المقصود بها مشارق الشمس والقمر فإنها تُشرق من جهة وتغرب من جهة، فاكتفى بذكر المشرق الذي يلزم منه المغرب، وجمعها باعتبار أن لها منازل متعددة، وفي آية أخرى ذكرها بصيغة المثنى، فقال: ﴿رَبُّ ٱلْمُشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَغْرِبَيْنِ الله السرحمن: 17]. والمقصود بذلك مشرق الشتاء ومشرق الصيف، وفي آية ثالثة ذكرها بصيغة الإفراد، فقال: ﴿رَّبُّ ٱلْمُثْرِقِ وَٱلْمُغْرِبِ ﴾ [المزمل: 9]، والمقصود بذلك الجنس، والمعنى: أن الله رب كل شيء في هذا الكون، وكان المشركون يعترفون بأن الله خالق السموات والأرض والناس، فألزمهم بذلك الحجة، كيف تعترفون أن الخالق هو الله وتتخذون أصناماً وأنداداً وأوثاناً تعبدونها من دون الله؟!، وهذا من الاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، فإن الخالق المالك المتصرف هو المستحق للعبادة، فمن لا يخلق ولا يملِك ولا يتصرف لا يستحق أن يكون إلهاً أو معبوداً.

شم قال سبحانه: ﴿ إِنَّا زَبَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكُوّاكِبِ ﴿ إِنَّا رَبَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكُوّاكِبِ ﴿ عَلَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن الأرض بالنجوم، في من الأرض فيراها الخلق وهي تتلألأ فيها ليلاً فيستمتعون فجعل أنوارها تنفذ إلى الأرض فيراها الخلق وهي تتلألأ فيها ليلاً فيستمتعون بمنظرها الجميل الذي يفتح النفس، وهذه هي الحكمة الأولى من خلق النجوم،



وقوله: ﴿ دُحُورًا وَهُمُ عَذَابُ وَاصِبُ الله ، أي: يطردون ويدفعون بشدة بهذه الشهب، فلا يستطيعون استراق السمع، ولهم عذاب دائم مستمر (1)، أي: لا ينفك عنهم كلما حاولوا الاستراق لأنهم مجبولون على محاولته (2)، بواسطة الشهب التي يُقذف بها الشياطين، حيث تستمر تلاحق الشيطان حتى تقتله، فإن لم تقتله أصابته بالخبَل وعطلت قواه؛ فيصير في عذاب دائم، فلا يستطيع أن يعود مرة ثانية لاستراق السمع، وهذا الأمر واضح الآن بعد تقدم العلم وظهور



<sup>(1)</sup> التفسير البسيط: (19/ 20).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: (23/ 93).

لطائف البيان في تفسير القرآن

ما يُسمى بالصواريخ الموجهة التي تُطلق فتظل تتابع الهدف الذي تريده حتى تصيبه، وهي من صنع البشر، فلا يستغرب أن يوجد من خلق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ شهاب يجري وراء الشيطان حتى يُصيبه.

وقوله: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَة فَأَنْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴿ أَي: إلا من اختلس الكلمة من كلام الملائكة مسارقة، فلحقه شهاب ثاقب (1)، والخطف: الأخذ بسرعة على حين غفلة (2)، أي: يحاول أن ينفذ المهمة قبل أن يجري وراءه الشهاب الثاقب، والثقوب: ما تذكى به النار، وهو الشرر الذي يخرج من الكوكب ويشاهد في السماء مشتعلاً ويتحرك بسرعة، فإذا أصاب الشيطان أو أي جسم آخر ثقبه، وحرقه، فيهلك! فالاستثناء لا يعني أن هذا المسترق للسمع لا يرمى بالشهب فهو لازم لكل مسترق للسمع، بل الاستثناء يفيد أن المعلومة قد يتهي إن أصيب قبل نقلها لغيره، أو قد يصاب بعد وصولها إلى غيره، فتصل إلى الكهنة فيزيدون عليها تسعة وتسعين كذبة.

ثم قال سبحانه: ﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خُلُقًا أَمْ مَّنْ خُلَقًا آ ﴾، ثم أمر الله رسوله ويلا أن يستفتي المشركين، أي: يسألهم الجواب الصحيح، لما يسألهم عنه وهو: هل هؤلاء المشركون المنكرون للبعث أعظم وأكبر خلقًا أم الكون بما فيه من السموات والأرض وما فيهما من المجرات والكواكب وغيرها من المخلوقات العظيمة؟!!، وهو سؤال استنكاري تعجبي!! لأنهم يقرون أن هذه



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 536).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 445).

المخلوقات أشد خلقاً منهم، ثم بيّن لهم أنهم خلقوا من شيء ضعيف، فقال: ﴿إِنَّا خَلَقَنَّهُم مِّن طِينٍ لَازِبِ ﴿ الله المقصود بذلك آدم فهو الذي خُلق من الطين اللازب، وهو التراب المخلوط بالماء، خلطاً جيداً حتى التزق بعضه ببعض (1)، وهي مرحلة من مراحل خلق آدم عَلَيْهِ السّلامُ ، فقد خلق الله آدم على عدة مراحل، ذكرت في أكثر من آية، فالمرحلة الأولى أخذ قبضة من التراب، ثم أُضيف لها الماء فصارت طيناً، ثم هذا الطين تُرك حتى تخمر فصار لازباً، وهو الصلصال، ثم الحمأ المسنون، وهو الطين الذي قد نتن من كثرة جلوسه بين الماء، ثم يبس فصار فخاراً، ثم نفخ فيه الروح.

وقوله: ﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ اللهِ وَهُو ينظر إلى هؤلاء الذين يعترفون بأن عما سبق، ثم وصف حال محمد المعلوث وهو ينظر إلى هؤلاء الذين يعترفون بأن الله خلق السموات والأرض، ثم يعبدون غيره ويُنكرون البعث والنشور؛ فيتعجب من فعلهم هذا!!، وفي قراءة أخرى (2): ﴿ بل عجبتُ ﴾، بضم التاء، فيكون المتعجب من فعلهم هذا هو الله، وتكون من آيات الصفات، وقد جاء أثبات هذه الصفة في الحديث النبوي، كما في قصة الأنصاري وزوجته مع ضيف رسول الله المعلوث الله عجب من صنيعكما بضيفكما البارحة (3)، ومن العجب في أمرهم أنهم من شدة تكذيبهم لك يسخرون مما تقول لهم، ولا يتعظون حينما في أمرهم أنهم من شدة تكذيبهم لك يسخرون مما تقول لهم، ولا يتعظون حينما

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/7).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (21/22).

<sup>(3)</sup> صحيح مسلم (3/ 1624)، برقم: (2054).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تعظهم بما تعرفه عقولهم وفطرهم، مما يدل على شدة بلادتهم وقسوة قلوبهم.

وقوله: ﴿ وَإِذَا رَأُوْا ءَايَةً يَسَتَسْخِرُونَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ الله

وقوله: ﴿ وَقَالُوٓ أَإِنَّ هَٰذَآ إِلَّاسِحُرُّمُبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا الللللَّا الللَّهُ

وقول ... ﴿ أَعِذَا مِنْنَا وَكُنّا نُرَابًا وَعَظَامًا أَعِنّا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ اللّهِ أَوَعَابَا وَنَا الْأَوَلُونَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّه المعتبى : هل سنبعث بعد أن نموت وتتحول أجسادنا إلى تراب، ويبقى منها رفاة العظم؟، فكيف سنبعث ونحن بهذه الحالة؟! وهل سيبعث آباؤنا الذين ماتوا قبلنا أيضًا؟! والمقصود بالآباء كل من سبق من أصول الشخص، وليس الأب القريب فقط، ثم أمر الله نبيه أن يجيبهم على تساؤلهم هذا، فقال: ﴿ قُلُ نَعَمُ وَأَنتُمُ دَخِرُونَ ﴿ اللّهِ وَعَلَى خَلَقَه، والمُتكبر يُبعث وتحشرون وأنتم على هذه الحالة، أنتم وآباؤكم الأولون وأنتم ذليلون صاغرون على هيئة الذريدوسه الناس بأقدامهم لإهانته واحتقاره، ثم بين لهم أن بعثهم على هيئة الذريدوسه الناس بأقدامهم لإهانته واحتقاره، ثم بين لهم أن بعثهم ليس فيه مشقة على الله، فقال: ﴿ فَإِنّا مَهِي زَجَرةٌ وَعِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ ﴿ الله مَا لرقود يصبح فيهم إسرافيل صيحة واحدة، سميت زجرة لأنها تزجر الموتى عن الرقود



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 37).

في القبور وتحثهم على القيام من القبور والحضور في موقف القيامة<sup>(1)</sup>، وهي النفخة الثانية في الصور، فتعود الأرواح إلى أجسادها ويُبعث الناس من قبورهم، فإذا أبصارهم شاخصة، ينظرون إلى ما كانوا يوعدونه من قيام الساعة ويرونه حقيقة، وينتظرون الفصل والقضاء فيهم من الله سبحانه.

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ يَوَيُلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وقوله: ﴿ هَذَا يَوْمُ ٱلْفَصِّلِ ٱلَّذِى كُنتُم بِهِ عَكَذِبُونَ ﴿ الله فَهِ الملائكة وتقول لهم تبكيتًا وتقريعًا: هذا يوم الفصل، الذي يفصل الله فيه بين المختصمين، المحسن والمسيء، وكنتم تنكرونه وتجحدون وقوعه.!

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- تعدد أوصاف الملائكة بحسب أعمالها وأصنافها.
- 2- أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جمَّل خلق السماء وزينها بالكواكب.
  - 3- حماية السماء من استراق السمع بعد بعثة محمد المنظية.
- 4- تعجّب رسول الله من حال الكفار وسخريتهم بما جاءهم به من الحق.



<sup>(1)</sup> تفسير الرازى: (26/ 326).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ اَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزُوبَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ اللَّهِ مِن دُونِ اللّهِ فَا هَدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَصِيمِ اللَّهِ وَقَفُوهُمْ إِنَهُم مَسْعُولُونَ اللَّهُ مَا لَكُورُ لَا لَنَاصَرُونَ اللَّهِ مِن اللَّهُ مُسْتَسْلِمُونَ اللَّهُ وَقَالُوا بَلَ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ اللَّهُ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنُمْ قَانُوا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ يَسْتَكُونُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَسْتَكُونُونَ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

قول الله تعالى: ﴿ اَحْشُرُوا اللّهِ عَمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ مِن اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى للملائكة أَن يجمعوا فَا هَدُوهُمْ إِلَى صِرَطِ اَلْمَحِيمِ ﴿ اللّهُ مُ هذا أَمر من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى للملائكة أَن يجمعوا في ساحة المحشر الكفار والمشركين الذين ظلموا أنفسهم بالكفر والشرك وعبادة غير الله، مع أشكالهم وأشباههم، وهذا يعني أن الناس سيحشرون يوم القيامة بحسب أعمالهم، وأنهم يصنفون إلى مجموعات، وكل مجموعة متشابهة في الذنب والإجرام تُحشر مع بعضها، فكل مشرك كافر يلحق بشبيهه ونظيره في العمل، وتحشر معهم الآلهة التي كانوا يعبدونها في الدنيا من دون الله، حيث العمل، وتحشر معهم الآلهة التي كانوا يعبدونها في الدنيا من دون الله، حيث



رِينَ السِّمَا السَّمَاءِ السَّمَ

تُصور لهم آلهتهم في ساحة المحشر، وتظهر بين أيديهم، ويُجمع كل كافر مشرك مع معبوده الذي كان يعبده من دون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَلَىٰ في مكانٍ واحد، وفي ذلك توبيخ وتقريع لهم، ويُحشر المؤمنون مع المنافقين في مكانٍ واحد؛ لأن الجميع في الظاهر كان يعبدون الله، فيُعطون علامة ثانية للفصل بين المؤمنين الصادقين والمنافقين، وهي المذكورة في قوله: ﴿يَوْمَ يُكُمُنَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعُونَ إِلَى السَّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾[القلم: 42]، فهنا يظهر المنافق من المؤمن الصادق، ثم يأمر الله الملائكة أن تدل الكفار والمنافين إلى الطريق الموصلة إلى الجحيم، وهو اتباع والصراط في هذا الموضع صراط حسي للتذكير بالصراط المعنوي، وهو اتباع الدين الحق في الدنيا، الموصل إلى الجنة في الآخرة، ومن لم يسلكه في الدنيا؛ مقط منه إلى جهنم في الآخرة، وفي إضافة الصراط إلى الجحيم هنا إشارة إلى عدم النجاة وتحقق الهلاك!.

وقوله: ﴿ وَقِفُوهُمْ الله الملائكة النه الله الملائكة أن يُوقفوا هؤلاء الكفار عند الصراط؛ فيُسألون عن أعمالهم صغيرها وكبيرها، والسؤال لهم سؤال حساب معاتبة ومحاسبة من أجل إقامة عدل الله فيهم، وفي آيات أخرى ذكر نفي السؤال لهم، والجمع بينها أن ذلك يكون بحسب اختلاف الأزمنة والمراحل التي يمرون بها، ثم ذكر ببعض ما يقال لهم، فقال: ﴿ مَا لَكُولًا نَا صَرُونَ ﴿ وَهُ وَهُ سؤال توبيخ لهم؛ لأنهم كانوا في الدنيا ينصر بعضُهم بعضاً، فلماذا لا ينصر بعضكم بعضاً اليوم؟!

ثم جاء الجواب بقوله: ﴿ بَلْ هُرُ ٱلْيُوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ مَلْ عَرف يُفيد الإضراب



76 لطائف البيان في تفسير القرآن

عن شيءٍ سابق ليُثبِت خلافَه، والمعنى: لا تناصر اليوم بينهم بل حالُهم أنهم مستسلمون، خاضعون ذليلون بين يدي الله، وزال عنهم ما كان لهم من تناصر وتطاول على المسلمين قبل اليوم.

ثم قال: ﴿ وَأَقِبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ﴿ الْإِقبال ضد الإدبار، وهو مقابلة الشخص لصاحبه وجها لوجه، فالكفار يوم القيامة يسأل بعضُهم بعضا سؤال ملامة وعتاب، حيث يتم التساؤل بين طرفين، الطرف الأول: وهم الكبراء والقادة والسادة، والطرف الثاني: وهم الأتباع والضعفاء وعامة الناس.

وفحوى هذا التساؤل، في قوله: ﴿ قَالُوۤ الْإِنَّكُمُ كُنُمُ مَّا أَتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ ﴿ الْمَالِونِ هَنا هم الضعفاء الأتباع، فهم الضحية غالبًا، وهم أتباع كل ناعق في كل زمانٍ ومكان، حيث يخدعون بالشعارات لقلة حيلتهم، فإذا انكشف لهم الأمر يوم القيامة تجادلوا وتخاصموا مع من خدعهم وأضلهم في الدنيا، وفي معنى اليمين عدة أقوال(1): أنها الحلف، أو القوة، أو الخير، أو المكان الآمن، وكلها أساليب يمكن أن يستخدمها الكبراء لإضلال الأتباع في الدنيا، ولو تتبعنا الواقع لما خرج عن هذه الأساليب الأربعة.

فرد عليهم الكبراء: ﴿قَالُواْ بَل لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ بِل أَنتم السبب في غوايتنا لكم، فلو كنتم صادقين في الإيمان لما استطعنا إغواءكم، وفي ذلك إشارة إلى خطورة الجهل، وضعف اليقين بأمور الدين، فيقع الشخص بسببها فريسة لأصحاب الشبهات، فيُغررون عليه بأدنى شبهة فيحرفونه عن الحق.



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 539).

شِعُونَةُ الصَّافَاتُ \_\_\_\_\_

ثم أكدوا حجتهم بقولهم: ﴿وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَكُنَّ بِلَكُنُكُمْ قَوْمًا طَلِغِينَ ﴿ الله فَذَكُرُوا سَبِبًا آخر لغواية الأتباع، وهو الطغيان، وهو الفساد والانحراف ومجاوزة الحد، فجمعوا بين فساد الاعتقاد وفساد السلوك، فكانوا فريسة للكبراء، وأتباعًا لكل ناعق، بدون حجة ولا برهان،! وهذا سبب لما يشاهد اليوم في الواقع من اتباع غوغاء الناس لبعض المنحرفين والتافهين في وسائل التواصل الاجتماعي!، وفي ذلك إشارة إلى أهمية بناء الإيمان واليقين في نفوس الناس وتصحيح سلوكهم حتى لا يقبلوا أي فكرة إلا بحجة وبرهان.

وقوله: ﴿فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِنَا إِنَّا لَذَا بِهُونَ ﴿ فَا فَاعُوبِنَكُمْ إِنَّا كُنّا عَلِينَ ﴿ وهذا من قول الكُبراء، وهو إقرارٌ منهم بأنهم سلكوا طريق الغواية فحق عليهم الخذلان، كما قال: ﴿فَلَمَّازَاغُوا أَزَاعُ اللّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾[الصف: 5]، فثبت أمر ربنا بإذاقتنا عذاب جهنم جميعًا، ثم اعترفوا بجريمتهم وأنهم كانوا غاوين وكانوا سببًا لإغواء غيرهم، والغواية قرين الضلالة، وغالبً ما تُطلق على الفِكر، والضلال غالبً ما يُطلق على السلوك، وفيه إشارة إلى خطورة الانحراف الفكري، فإن الانحراف الفكري يُؤثر على الجوارح والسلوك، بخلاف الانحراف في السلوك فقد يكون ناتجً عن الشهوات، فيُذكر صاحبه فيتوب ويعود، وفيه إشارة إلى أن صاحب الانحراف الفكري نشيط ويدعوا إلى مذهبه وقد وفكره، بينما بعض أصحاب الحق كسالي في الدعوة والنصح والتوجيه، وقد شاهد عمر بن الخطاب رَضَالِللّهُ عَنْهُ شيئًا من ذلك في حياته، فكيف بحياتنا اليوم! فكان يقول: اللهم إني أعوذ بك من جَلَدِ الفاجر وعجز الثقة(1).



<sup>(1)</sup> مناقب عمر لابن الجوزي: (ص117)

78 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

شم قال الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَبِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ أَي: إِن الكبراء والضعفاء يوم القيامة مشتركون في أصل العذاب ومختلفون في مقداره، فكل واحد منهم يعذّب بقدر عمله، فالاشتراك لا يعني التساوي، وهذا من عدل الله سبحانه فيهم.

وقوله: ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَفَائِدَةَ هَذَا التَعَقَيْبِ رَدَعِ السَّامِعِينَ السَّالِكَ نَفْعَلُ بِالْمَالِمِينَ السَّالِقِينَ السَّاقِينَ السَّالِقِينَ ا

ثم قال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَسۡتَكُمِرُونَ ﴿ اللهُ وهي كلمة لعذابه للمجرمين السابقين، وهو تكبرهم عن قول: لا إله إلا الله، وهي كلمة التوحيد، وتكبرهم عن الدخول في الإسلام، وبقاؤهم على الشرك والوثنية، فقد كان الأنبياء والرسل يطلبون منهم ذلك وهم يبالغون في الاستكبار من قولها والتولي عن طاعتهم.

وقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِنَّا لَتَارِكُواً عَالِهَتِنَالِشَاعِرِ عَجْنُونِ ﴿ اللّهِ وَيُجادلون من دعاهم الله التوحيد بقولهم: كيف نترك عبادة آلهتنا لقول شاعر مصاب بالجنون؟!، وهذا يدل على استكبارهم وتناقضهم، فإنه لا يجتمع في الشخص الواحد أن يكون شاعراً وأن يكون مجنوناً؛ لأن الشاعر لديه مشاعر وأحاسيس يقول شعراً منظوماً مُقفّى، والمجنون يهذي كلاماً لا يُعقل.

فرد الله عليهم هذا القول الباطل والتهمة القبيحة لمحمد المسالية ، بقوله: ﴿ بَلُ جَاءَ بِاللَّهِ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ بَلُ محمد اللَّهِ اللَّهِ عَلَاهُ مَا قلتم، وكلامُكم هذا



رِينَ الصِّنَا الْصِّنَا الْصِّنَا الْصِّنَا عَالِثَ عَلَيْهِ الْمُعِلِّعُ الْصِّنَا الْمِثْنَا الْمِثْنَا الْمُ

غير صحيح، فقد بعثه الله بالحق، وجاء بالحق وهو القرآن الكريم، وكانت بعثته تصديقًا لجميع الرسل الذين قبله، فقد بشروا به، ولو لم يأتِ لكانوا غير صادقين، وصدّق المرسلين فيما جاء به من أحكام تتوافق مع من سبقه، وهي أصول العقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق.

تُم قَالُ سبحانه: ﴿إِنَّكُوْ لَذَا بِقُوا الْعَذَابِ الْأَلِيمِ ﴿ وَمَا يَجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- إثبات الصراط يوم القيامة، وهو جسرٌ فوق متن جهنم يعبره أهل الجنة ويعبره أهل النار.
- 2- أن سبب عذاب الكافرين هو أعمالُهم السيئة والمنكرة من الشرك والكفر والمعاصي.
- 3- أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حكَمْ عدل لا يظلم مثقال ذرة، بل يجازي كل شخص بما يستحق.
- 4- أن أهل الكفر والمعصية والشرك يتلاومون يوم القيامة فيلوم بعضهم
   بعضاً.



\_\_\_\_\_لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ إِلَّا عِبَادَ اللّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ اَ الْوَلَتِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴿ اَ فَوَرِكُهُ وَهُم مُكُرُمُونَ ﴿ اللّهَ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ ﴿ اَ اللّهَ لِلسَّرِينِ كَاللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

قسول الله تعسالى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ اَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله المخلَصين حالهم الاستثناء مُنقطع و"إلا" بمعنى لكن، والمعنى: لكن عباد الله المخلَصين حالهم وجزاؤهم يختلف في الآخرة عن حال المكذبين، وعبادُ الله: المقصود بهم الذين آمنوا بالله ورسله، الذين أخلصهم الله واصطفاهم لعبادته، وأخلصوا أعمالهم وطاعتهم لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

فجزاؤهم في الآخرة أن يمنحهم الله ويخصهم بالرزق المعلوم الذي ليس



شِيُوكَةُ الصِّالَا الصِّالَةِ الصِّالَةِ الصِّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ ال

بمجهول، فهو معلومٌ بزمنه، ومعلومٌ بقدره، ومعلومٌ بنوعه، ومعلومٌ بوصفه، فأهل الجنة لا يأتيهم ذلك الرزق إلا وهم يعلمون عنه هذه الأوصاف قبل مجيئه إليهم، وهذا من تكريم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لهم، فهناك فرق بين أن تُدعى إلى طعام ولا تدري متى سيأتي وماذا سيُقدم لك، وبين أن تعلم نوع الطعام ومقداره وزمانه، والمقصود بالرزق هنا ما يتلذذون به من أنواع المطعومات والمشروبات في الجنات، ولذلك فسره بقوله: ﴿فَوَرَكُهُ وَهُم مُّكُرُمُونَ الله فِحَنَّتِ وَالمشروبات في الجنات، ولذلك فسره بقوله: ﴿فَوَرَكُهُ وَهُم مُّكُرُمُونَ الله فِحَدَا الله النقحة؛ لأن النّعِيم الله على سبيل التفكّه؛ لأن الأجساد لا تحتاج إلى طعام لتقتات عليه، فهي مُخلّدة في الجنة بدون أقوات، وما يأكلونه ويشربونه ليسوا محتاجين إليه؛ لأنهم جياع عطشى، بل من باب التلذذ فقط، وأهل الجنة مُكرّمون في الجنة يعيشون حياة التكريم عند ربهم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وعند الملائكة، ويكرم بعضُهم بعضاً، في دار الكرامة في جنات النعيم، وأضاف النعيم إلى الجنات لكثرته، فهي دار التنعم لأوليائه.

ثم وصف حال أهل الجنة في الجنة، فقال: ﴿عَلَىٰ سُرُرِمُنَقَبِلِينَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ المرتفعة عن الأرض، ولا تُسمى سُرراً حتى تكون مفروشة ومُزينة ومحبوكة بأنواع من الزبرجد والذهب، ويقابل بعضُهم بعضا، فلا يجلس أحدٌ قفا الآخر، وإنما يجلس بعضُهم مقابلاً بوجهه لغيره، وهذا التقابل يدل على خلو نفوسهم من الغِل والشحناء، كما قال: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ إِخُوانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَدِيلِينَ ﴾ [الحجر: 47]، ويسدل على سعة المكان وعظمته.



. لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

من شربها بالسكر وذهاب العقل، ولا تنتهي بل هي مستمرة في الجريان.

وقوله: ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَاتُ الطّرْفِ عِينُ ﴿ كَا مَّهُنَّ يَضُ مَكُنُونُ ﴿ اللّهِ عَلَى أَزُواجهن وقصر الجنة في الجنة نساء الحور العين، اللاتي قصرن نظرهن على أزواجهن وقصر أزواجُهن نظرهم عليهن، لشدة جمالهن، فكل واحد من الزوجين مكتفِ بالآخر لا ينظر إلى غيره، والعين: هي واسعة العين، وسُميت الحُورية حورية من سعة عينها، فوصف عيونهن بالحسن والعفة (1)، ثم وصف رقتهن وصفاء بشرتهن بأنهن كالبيض المُخبئ، أي: كالبيضة بعد نزع قشرتها (2)، وقيل (3): كبيض النعام، لأن النعامة تحرص على أن تخبئ بيضها وتفرش له شيئًا من ريشها قبل أن تبيض، ثم تغطيته حتى لا تناله الريح ولا الشمس ولا الأيدي، وهو وصف لجمال وليونة ورقة أجساد الحور العين.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 14).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (21/44).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 114).

شِيُوكَةُ الصِّنَاقَاتِّ : 3

وقوله: ﴿ فَأَقَبَلَ بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ﴿ فَ اللهِ الجنة وهم جالسون على الأسرة متقابلين فيبدؤون بالتساؤل، وهو تساؤل وتذكّر لما كانوا عليه في الدنيا من اجتماعهم على الطاعة والعبادة، وصبرهم على الابتلاء، وخوفهم وخشيتهم لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ونحوها من الأحوال، فيذكر كل واحد منهم ما كان يحصل له من المواقف السيئة والمواقف الحسنة.

وقوله: ﴿ قَالَ قَآبِلُ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ ٥٠ ﴾، فذكر أحدهم قصة له مع صديقه الكافر من الإنس الذي كان معه في الدنيا حيث كان يأتي إليه ويُلقى عليه مجموعة من الشبه، منها: قوله: ﴿ يَقُولُ أَءِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴿ أَ فَذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِ نَالَمَدِينُونَ ١٠٥٠ ، أي: هل أنت مُصدّق أن هناك بعثًا ونشوراً بعد موتنا وقد صارت أجسادنا تراباً وبقيت عظامنا رفاة، ثم نجازي ونحاسب بعد ذلك على أعمالنا في الدنيا؟ فلما تذكر هذا الكلام الذي كان يقوله له صاحبه في الدنيا، طلب من رفقائه في الجنة أن يشاركوه في معرفة مصير صديقه هذا في النار، على حاله في النار؟، وكيف عرف أنه في النار؟ الجواب: لأنه مات على الكفر، أو سأل عنه فأخبر أنه في النار، وكيف يمكن لشخص في الجنة أن يطلع على من في جهنم؟! الجواب: هذا أمرٌ يسير لأن الله وعد أهل الجنة بتحقيق طلبهم، وما المانع أن يكون هذا الرجل قد طلب من ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أو من الملائكة الذين هم خزنة الجنة أن يطلعوه على حال صاحبه في النار، وهل وافقه رفقاؤه من أهل الجنة على ذلك؟! الظاهر نعم(1).



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 704).

84 كائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ فَأَطَّلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ ٥٠٠ ﴾، فاطلع المؤمن في جهنم، فرأى صاحبه الكافر في وسط الجحيم، وهو المكان الذي فيه العذاب الشديد.

ثم بدأ الحوار بينه وبين قرينه: ﴿ قَالَ تَالله التاء من حروف القسم كالواو، لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ وَ القسم كالواو، لكَنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ وَ القسم كالواو، التاء من حروف القسم كالواو، أي: والله، إن محاولتك المتكررة لإقناعي بالكفر كادت أن تنجح، ولو كفرتُ لسقطت مثلك في جهنم، ولولا أن الله أنعم عليّ بالهداية وألزمني الاستقامة لكنت حاضراً معك الآن في وسط الجحيم، كما قال: ﴿ وَمَا كُنّا لِنَهُ تَدِى لَوَلا أَنْ هَدَننا الله أَنه أُواب صاحبه النار على صاحبه، ولعله أهمل كلامه احتقاراً له، أو أنه أصيب بالقهر فسكت.!

وقول اله الجنة، وهو سؤال يستفهم بعضُهم بعضًا، أفما نحن بميتين عير القول لأهل الجنة، وهو سؤال يستفهم بعضُهم بعضًا، أفما نحن بميتين غير موتتنا الأولى في الدنيا؟!، وقد يكون جرى منهم ذلك قبل أن يُعرض عليهم الموت في صورة كبش (1)، كما في الحديث، ويُقال لهم: "يا أهل الجنة خلود ولا موت، ويا أهل النار خلود ولا موت" (2)، فلما عُرض عليهم علموا ذلك، أو أجابتهم الملائكة بأنكم خالدون في الجنة، وأنكم لن تُعذبوا بالخروج منها، فلما قيل لهم ذلك، قالوا: ﴿ إِنَّ هَندَا لَهُوا الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللهُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى به في الجنة ونعيمها، وهو الظفر والفلاح العظيم، الذي جازانا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى به في الجنة ونعيمها، وهو الظفر والفلاح العظيم، الذي



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (26/334).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (6/ 93)، برقم: (4730).

لا أعظم ولا أكبر منه عند الله!.

وقوله: ﴿لِمِثْلِهَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَمِلُونَ ﴿ وَالراجع أَنْ هَذَا القول هو من تعقيب الله على كلام أهل الجنة، أي: لمثل هذا الذي أعْطَيتُ هؤلاء المؤمنين من الكرامة في الآخرة، فليعمل في الدنيا لأنفسهم العاملون، ليدركوا ما أدرك هؤلاء بطاعة رجم (1)، وهو نوع من الدعوة والتوجيه والحث للناس كي يستغلوا الدنيا في الإيمان والأعمال الصالحة ليحصلوا على هذا الجزاء العظيم في الآخرة، فإن الدنيا دار عمل والآخرة دار جزاء.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- من نعيم أهل الجنة اجتماع بعضهم مع بعض في الجنة، وتساؤلهم
   سؤال منادمة ومسامرة واستذكار، وهذا من كمال سرورهم في الآخرة.
- 2- أن الإنسان يتذكر في الآخرة زملاءه وأصحابه وأقرانه، فاحرص من الآن على اختيار الزميل والقرين والصديق الصالح.
  - 3- أثر القرين على قرينه، والصديق على صديقه.
  - 4- أهمية العلم بالله، وأثره على الثبات والاستقامة على دين الله.
- 5- أن الفوز العظيم في الجنة هو الذي يسعى فيه العاملون المجتهدون
   ويتنافس فيه المتنافسون في الدنيا.



<sup>(1)</sup> تفسير الطبري: (21/52).

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن





وبالبلاد المجدبة المجاورة للصحراء، كريهة الرائحة، صغيرة الورق، مسمومة، ذات لبن إذا أصاب جلد الإنسان تورم ومات منه في الغالب<sup>(1)</sup>، ومعلوم أنه لا نسبة لأحدهما إلى الآخر في الخيرية إلا أن هذا الكلام جاء على سبيل السخرية والتهكم بهم<sup>(2)</sup>، فلا وجه للمقارنة بين ما يحصل عليه المؤمن من النعيم في الجنة وبين نوع واحد من أنواع العذاب في النار، وهو أكل شجرة الزقوم، وهي شجرة خبيثة وصفها الله بعدة أوصاف لتشنيع حالها، وهي موجودة في جميع دركات النار، ثم ذكر الحكمة من خلقها، فقال: ﴿إِنَّاجَعَلْتُهَافِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ أَي: صيرها الله سبباً لفتنة الظالمين وهم الكفار لأنهم ظلموا أنفسهم بالكفر والإعراض عن الله تعالى، والفتنة لها أكثر من معنى في نصوص القرآن، ويصلح لها هنا معنيان، الأول: أنها بمعنى الاختبار للكفار هل يصدقون بخبر الله عنها بأنها تنبت بالنار، والنار تحرق الأشجار (ق)، فكذبوا وقالوا: كيف تنبُت شجرة في النار، والنار تأكل الأشجار؟!

والثاني: أنها بمعنى العذاب<sup>(4)</sup>، أي: جعلنا الكافر يأكل منها فتحرقه، لأنها شجرة من النار فكلما أكل منها قطعة كلما أحرقته، ثم وصف لنا هذه الشجرة، فقال: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تُغَرُّحُ فِي آصلِ ٱلْجَعِيمِ ﴿ اللَّهُ مَا أَي: جنس هذه الشجرة ينبت في قعر الجعيم، ولكن من كبر حجمها وكثرة أغصانها تتسرب إلى جميع



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 122).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (26/366).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 20).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/23).

لطائف البيان في تفسير القرآن

دركات النار<sup>(1)</sup>، ليأكل منها أهل النار، وفيه إشارة إلى أن طيب الثمرة وخبثها يتبع أصل منبتها، وشر المغرس؛ يدل على شر الغراس وخسته<sup>(2)</sup>، كما قال: ﴿وَٱلۡبَكَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ بَاَتُهُ بِإِذِنِ رَبِّهِ - وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا ﴾ [الأعراف: 58].

وقوله: ﴿ طَلَعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشّيَطِينِ ﴿ الطلع هو الثمر، وأطلق عليه اسم الطلع على وجه الاستعارة تشبيها له بطلع النخلة، لأن اسم الطلع خاص بالنخيل (3)، وأكثر الأشجار الموجودة عند العرب هي النخيل، فشبّهها لهم بما يعرفون، وشبه ثمرتها التي تخرج منها برؤوس الشياطين، لقبحها وشدة بشاعتها، لأن الشيطان يتخيله البشر بأقبح صورة، لأنه مكروه مستقبح في طباع الناس، لاعتقادهم أنه شر محض لا يخلطه خير، وظاهر لفظ القرآن يدل على أنها شجرة كريهة الطعم، منتنة الرائحة، شديدة الخشونة.

## وقول ... ﴿ فَإِنَّهُمْ لَأَ كِلُونَ مِنْهَا فَمَا لِكُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴿ ثُنَّ أَمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبَامِّنْ

مَيم الله الشجرة وغما عن أي: إن الكفار من أهل النار لآكلون من تلك الشجرة وغما عن أنوفهم، لأنهم يُصابون بالجوع الشديد فلا يجدون شيئا يأكلون منه إلا هذه الشجرة، رغم شدة قبح صورتها وطعمها ورائحتها، فيعطيهم نهماً وشرها في أكلها، فيملؤون منها بطونهم، ليذوقوا شدة عذابها، لأن من أكل من الشيء القبيح كثيراً؛ زاده ألماً وتعباً، نسأل الله السلامة والعافية، فإذا امتلأت بطونُهم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 18).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدى: (ص: 704).

<sup>(3)</sup> التحرير والتنوير: (23/ 124).

منها أصابهم العطش، فيطلبون الماء ليشربوا فلا يأتيهم، وإنما يُتركون حتى تكثُر حاجتُهم إلى الماء، فيستغيثون من شدة العطش، فيعطون خليطاً من الحميم، وهو الماء شديد الحرارة (1)، والشوب هو الخليط، أي يُخلط طعامُهم من تلك الشجرة، وهي عبارة عن جمر حار بماء حار، فيجتمع ذلك كله في بطونهم، كما قال: ﴿وَسُفُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطّع أَمْعاً وَهُم (١٠) ﴿ [محمد: 15]، فإذا تقطعت الأمعاء؛ شعر صاحبها بالألم والعذاب كما شعر بالحُرق وشدة الحرارة في اللسان، وهو ما يُسمى اليوم في علم الطب بقرحة الأمعاء أو قرحة المعدة.

وفي معنى (ثم) قولان: الأول: إنهم لا يسقون إلا بعد مدة مديدة والغرض تكميل التعذيب، والثاني: بيان أن حال المشروب في البشاعة أعظم من حال المأكول(2).

وقوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الْمُحِيمِ ﴿ فَي معناها قولان للمفسرين، القول الأول: أن اللفظ فيه استعارة للانتقال من حالة طارئة إلى حالة أصلية تشبيها بمغادرة المكان ثم العود إليه، فهم لم يفارقوا الجحيم وإنما أريد بهذا اللفظ التنبيه على أن الأكل من الزقوم والشراب من الحميم زيادة على عذاب الجحيم (3).

والقول الثاني: أنهم يخرجون من أماكنهم خارج الجحيم، يبحثون عن



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 20).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (26/388).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 126).

90 طائف البيان في تفسير القرآن

الطعام والشراب، فإذا أكلوا وشربوا أرجعتهم الملائكة إلى مكانهم (1)، والأول أرجح.

وقوله: ﴿إِنَّهُمْ أَلْفَوْا ءَابَاءَهُمْ ضَالِينَ ﴿ فَهُمْ عَلَى ءَاثَرِهِمْ مُهُرَعُونَ ﴿ فَهُمْ عَلَى الله سبب عذابه ذلك؛ بأنهم ساروا في طريقة الضلال والكفر التي سار عليها آباؤهم وأجدادهم، مع أن الله قد أرسل إليهم رسلاً وأنزل عليهم كتباً، فلم يقبلوا الحق بعد وضوحه لهم، بل سار الأبناء على ما سار عليه الآباء بكل جد ونشاط، والإهراع في اللغة هو السير السريع، والمقصود أنهم كانوا متعصبين لدين الآباء والأجداد الباطل، لا يتأخرون عن اتباعه ولا يتوقفون عن السير عليه.

وقوله: ﴿وَلَقَدْضَلَ قَبْلَهُمْ أَكُثُرُ الْأَوَّلِينَ ﴿ الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن هذا الضلال الذي حصل من هؤلاء المشركين، قد حصل من أمم كثيرة كانت قبلهم، والأكثرية هنا مطلقة ومستمرة حتى اليوم، فأكثر الناس على ضلالة كما قال: ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ اللهِ والصليب، وُعزيراً، والكواكب، والشياطين، وبعضعهم بدون دينٍ مثل الملحدين وغيرهم.

وقوله: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ ﴿ اللهِ فِي الأمم السابقة منذرين، وهم الأنبياء والرسل، وسماهم مُنذرين؛ لأن الخطاب للكافر، والكفار



<sup>(1)</sup> تفسير الرازى: (26/338).

يُنذرون بالعذاب، والمؤمنون يبشرون بالثواب، وقد جاء في وصف نبينا محمد يُنذرون بالعذاب، وأَنذِيرًا ﴿ الإسراء: 105]، فهو يُبشر المؤمنين ويُنذر الكافرين.

ثم قال سبحانه: ﴿إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهِ هَا بِمعنى لكن، والمعنى: لكن عباد الله المُخلَصين، شأنهم آخر، وجزاؤهم يختلف.

ثم ذكر لنا تفاصيل ما جرى مع بعض الأمم السابقة، فقال: ﴿ وَلَقَدُ نَادَكُنَا فُوحُ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِعِبُونَ ﴿ وَ فَعَيْنَا هُ وَأَهْلُهُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ الْمُجِعِبُونَ ﴿ وَ فَكَيْمِ ٱلسَّاكُمُ ، فَو أول رُسل الله إلى الأرض بعد آدم عَلَيْهِ ٱلسَّكُمُ ، على الصحيح ، بعشرة قرون ، أي: ألف سنة ، ثم بدأ الانحراف فيهم ، فأرسل الله إليهم نوحاً فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم إلى التوحيد فلم يؤمن معه إلا القليل ، فدعا ربه عليهم ، حين حاولوا أذيته ، كما قال : ﴿ فَدَعَارَبُهُ وَ النَّا عَلَى الدَعاء فقد يكون سراً أو تدعو جهراً ، وقد يكون دعا سراً ثم نادى ربه بخلاف الدعاء فقد يكون سراً أو تدعو جهراً ، وقد يكون دعا سراً ثم نادى ربه بخلاف الدعاء فقد يكون سراً أو تدعو جهراً ، وقد يكون دعا سراً ثم نادى ربه



\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بصوتٍ مرتفع بعد أن وصل مع قومه إلى طريق مسدود، فاستجاب الله دعاءه، ومدح نفسه بسرعة الاستجابة له، فلا أحد أسرع إجابة من الله، عند تحقق شروط الدعاء، حيث أنزل الله الأمطار الشديدة، وتفجرت الأرض بالمياه وأغرقت الأرض كلها، فصار الناس في كرب عظيم، فنجى الله نوحاً بالسفينة وأهله المؤمنين ومن آمن به من قومه من محنة الغرق وكرب تلك الواقعة التي هلك فيها قومه الكافرون، وصيّر ذرية نوح هم الباقين في الأرض؛ لأن غيرهم ماتوا بالغرق، ولذلك يطلق على نوح أبو البشر الثاني، لأن أهل الأرض الذين عاشوا بعد الغرق والطوفان من ذريته.

وقوله: ﴿ وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَالْقَينَا لَهُ أَيْ وَالْمَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ من كل من ذكره من الأمم التي ستأتي بعده، وهو السلام عليه من كل من ذكره من الأمم المتأخرة بعده، ورفعت ﴿ سَلَمُ ﴾ ، على سبيل الحكاية، ولذلك يشرع عند ذكر الأنبياء أن يُقال: عَلَيْهِ مُ السّلَمُ ، والمقصود بالعالمين هنا من يأتي بعده، لأن الذين ماتوا قبله ليسوا داخلين في عموم هذا اللفظ.

وقوله: ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ بَعَزِى ٱلْمُحَسِنِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ أَمِنَ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَي: ما حصل له من النجاة والذكر الحسن كان بسبب إحسانه، وعبوديته الشاملة لعبودية القلب واللسان والجوارح، وهو بذلك قد دخل ضمن عبادنا الذين أكثروا من الطاعة والعبادة، وقبلها حققوا الإيمان الكامل، وهذا السبب مُتاح لكل شخص، فمن أراد أن يذكر بخير فيمن بعده ويُنجى من كل كرب؛ فليكن من المحسنين بالتوحيد والعمل الصالح، والإحسان إلى الخلق، والعبودية من المحسنين بالتوحيد والعمل الصالح، والإحسان إلى الخلق، والعبودية



شِعُونَةُ الصَّافَاتِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ الصَّافِقِينِ السَّاسِ الصَّافِقِينِ السَّمِينِ السَّاسِ السَّلِينِ السَّاسِ السَّلِي السَّاسِ السَّلِي السَّلََّ السَّاسِ السَاسِ السَّاسِ السَاسِ السَاسِ السَّاسِ السَّاسِ الس

المطلقة لله، ولن يحرم من هذه الثمار الطيبة بإذن الله.

ثم ختم الله القصة بقوله: ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ آ المقصود بالآخرين: جميع الكفار من سكان الأرض في عهد نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ، فقد أغرقهم الله بالطوفان ولم يُبقِ منهم أحداً.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بشاعة وقبح طعام وشراب أهل النار.
- 2- من فضل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ على أنبيائه ورسله استجابة دعائهم.
- 3 من فضل الله على نوح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، أن جعل له الثناء الحسن فيمن أتى عده.
- 4- فضل الإحسان والعبودية الحقة لله تعالى، وثمارها الحسنة على العبد في الدنيا والآخرة.



لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ ﴿ وَإِنَ مِن شِيعَيْهِ ـ لَإِبْرَهِيمَ ﴿ أَنَّ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ, بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ أَنَّ ۚ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ أَيِفْكًا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَنُ فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ اللَّهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ اللَّهِ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ فَنَظَرَنَظُرَةً فِي ٱلنُّجُومِ ( اللهِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ( اللهِ فَنَوَلَّوْاْ عَنْهُ مُدْبِرِينَ ( اللهِ فَاعَ إِلَى عَالِهَ فِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْ كُلُونَ ١٠ مَا لَكُمْ لَا نَطِقُونَ ١٠ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْيَمِينِ ١٠ فَأَفْبَلُواْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ ١٠ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ۗ ۚ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ قَالُواْ ٱبْنُواْ لَهُ. بُنْيَنَا فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ (٧٠) فَأَرَادُواْ بِهِ - كَيْدًا فِحَكَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ١٨٠ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ اللهُ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ اللهُ فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ اللهُ فَامَّا بَلَغَ مَعَكُ ٱلسَّعْيَ قَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَحُكَ فَٱنظُرْ مَاذَا تَرَى ۚ قَالَ يَتَأْبَتِ ٱفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ۖ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلصَّابِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِن الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ صَدَّفْتَ ٱلرُّءْمَا ۚ إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَ هَلَا لَهُوَ ٱلْبَلَتَوُا ٱلْمُبِينُ ۞ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهِ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهُ مَلَى الزَّهِيمَ ﴿ اللَّهُ كَذَالِكَ نَحْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَبَشَّرْنَكُ بِإِسْحَقَ بَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ اللهُ وَبَدَرُكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ مَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مَبِينُ اللهُ اللهُ لِنَفْسِهِ مَبِينُ

قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَالِهِ عَلِهِ عَلِهِ عَلِهِ عَلَى الحديث عن



شِيُوكَةُ الصِّالَا الصِّالَةِ الصِّالَةِ الصِّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ الصَّالَةِ ال

نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ، ثم ذكر أن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ، من الذين وافقوه على التوحيد والدعوة إليه، فمعنى التشيع في اللغة: هو الموافقة في المعتقد والدين والمناصرة والحب، فالأنبياء عَلَيْهِمُ السَّلامُ جميعًا أصحاب عقيدة واحدة، وإنما حصل اختلاف في بعض الشرائع التفصيلية لهم.

وقوله: ﴿إِذْ جَآءَ رَبَّهُ, بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ أَي وَاذْكُر يَا محمد لقومك قصة إبراهيم حين أقبل على الله بامتثال أمره وتوحيده وطاعته بقلب سليم من الشرك والنفاق والشك وسيّء الأخلاق، فكلما كان القلب سليماً من هذه الأمراض كلما كان أكثر إقبالاً على الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بالتوحيد والطاعة.

وقوله: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَا عَالِهَةً دُونَ اللّهِ تُرِيدُونَ ﴿ اللّهِ وَاذكر حين قال إبراهيم لأبيه آزر وقومه، الذين كانوا يعبدون الأصنام، فسألهم سؤال استنكار لفعلهم القبيح، والإفك: هو أعظمُ الكذب، وسمي بذلك؛ لأنه لا يستقر على حال، بل ينقلب ويضطرب، يعني يتقلب، وهو أشد الكذب، والمعنى: كيف تخترعون آلهة مكذوبة وتنسبون إليها الأمر والنهي وتدعونها وتعبدونها من دون الله.

ثم وعظهم بقوله: ﴿ فَمَا ظَنَّكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴿ هُ وَهِذَا السَوَالَ إِما أَن يكونَ سَوَالَ تعجبِ واستنكارٍ، أي: كيف تعبدون آلهة غير الله سبحانه وتتركون عبادة رب العالمين سبحانه؟! فهذا دليل على ظنكم السيّء بالله، وأنه لا يستحق العبادة، أو يكون سؤالاً حقيقياً معناه: كيف ستقفون بين يدي الله يوم القيامة، وما الجواب الذي ستُجيبونه به حين يسألكم لماذا أشركتم بي غيري؟ وماذا أنا



لطائف البيان في تفسير القرآن

صانعٌ بكم؟! (1) وهو أسلوب تهديد ووعيد لهم.

وقوله: ﴿ فَنَظَرَ نَظُرَةً فِي ٱلنُّجُومِ اللَّهِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ اللَّهُ فَنَوَلَّوْا عَنْهُ مُدْبِينَ ١٠٠ ﴾، هذه الآية اختُلِف في معناها كثيراً، فقيل (2): إنه رفع رأسه إلى السماء ليتأمل ويتفكر في حيلة يخرج بها من استجابة دعوة قومه الذين دعوه لحضور حفل عيد لأصنامهم، وغالبًا أن الذي يُفكر يرفع رأسه إلى السماء حتى يُبعد عن ذهنه تشويش ما حوله، وإنما ذكر اسم النجوم لأنها في السماء، وقيل(3): إنه نظر إلى النجوم في السماء على عادة قومه ليُوهمهم أنه من خلال نظرته في النجوم ظهر له أن لا يحضر معهم، وكانوا يعتقدون التنجيم، والمقصود من ذلك هو البحث عن مخرج وحيلة حتى لا يحضر ذلك الحفل وينفرد بالأصنام من أجل أن يهدمها، فلما نظر في النجوم أو في السماء أعطاهم جوابًا، وقال لهم: لا أستطيع أن أحضر معكم لأني مريض، وعبّر به ﴿سَقِيمٌ ﴾، لأن السقم غالباً قد يكون نفسياً، وهو في الحقيقة لم يكن مريضاً جسدياً، وإنما كان مرضه هو تألم نفسه من عبادة قومه للأصنام، أي: مريض القلب من عبادتكم الأوثان من دون الله عَرُّهَ جَلُّ (4)، وهو نوع من المعاريض، وليس من الكذب الحقيقي، وفي الحديث الآخر: "إن في المعاريض لمندوحة عن الكذب"(5)، أي: إذا وقعت في ورطة فلا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 49).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 24).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 49).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 25).

<sup>(5)</sup> الأدب المفرد للبخاري: (ص: 297)، برقم: (857)، وهو صحيح موقوف.

شِيُّوَلَّةُ الْصِّنَا فَاتِّتَ شِيُّوَلَّةُ الْصِّنَا فَاتِّتَ :

تقع في الكذب الصريح حتى لا تأثم، ولا تخبر الصدق الصريح حتى لا تُؤذى، فخذ حيلة بينهما وهي المعاريض، وفي الصحيح أن النبي المعلى قال: "إن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ كذب ثلاث كذبات، اثنتان منها في ذات الله"(١)، ومنها هذه، ففهم قومُه أنه مريض لا يقدر على حضور الحفل معهم، فتركوه خلفهم، وذهبوا إلى احتفالاتهم.

وقول المشركة فَرَاعُ إِلَى عَالِهَ بُهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ الله مَالَكُو لَا لَنطِقُونَ الله فَرَاعُ عَلَيْهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ الله مَا المشركين مَرْبًا بِأَلْيَمِينِ الله ما وجد الفرصة سانحة ولا يوجد أحد من المشركين يحرس هذه الأصنام، انطلق إليها سريعاً في خفية من قومه، فلما وصل إلى الأصنام التي كانوا يعتقدون أنها آلهة من دون الله؛ سألهم سؤال تبكيت عن تلك الأطعمة التي يضعها لهم أصحابها لماذا لا تأكلونها؟! ثم سألهم: لماذا لا تنطقون وتتكلمون، وتُجيبون عليّ ؟ وهذه كلها أسئلة تحفيزية حتى يثور غضبه عليها ويضربها بقوة، فلما لم يجد منها جواباً؛ أقبل عليها يضربها بيده اليمين على اليد اليمنى، والقوة والحلف (2).

ولا مانع أن يكون المقصود بها هنا كل المعاني الثلاثة، فضربها بيمينه بقوة تبرئة ليمين سابقة، وهي التي في قوله: ﴿ وَتَأَلَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ بَعَدَأَن تُولُّوا مُدِيرِينَ ﴾[الأنبياء:57].

وقوله: ﴿ فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَزِفُّونَ ١٠٠٠ ﴾، فلما بلغهم ما فعله إبراهيم بالأصنام

- (1) صحيح البخاري: (4/ 140)، برقم: (3358).
  - (2) ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 545).



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

رجعوا إليه من الحفل مسرعين، يرفعون أصواتهم بالتهديد والوعيد (1)، فلما جاؤوا إليه؛ قابلهم إبراهيم بثبات ولم يهرب.

فسألوه عن فعله فرد عليه بقوله: ﴿ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَالسَّجر؟! ولا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّٰهِ الخالق لكم ولأعمالكم، ويدخل في ذلك صناعة الأصنام، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خالق أعمال العباد، بمعنى أنه أو جد القدرة فيهم على الفعل، وإن كان الفعل يُنسب إلى العبد لأنه كسبه، ولو سلب الله القدرة من العبد لما استطاع أن يفعل شيئًا، فقطع حجتهم ولم يستطيعوا الجواب.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/164).

<u>سُوْلَةُ الصِّالَةَ إِنَّةً الصِّالَةَ إِنَّةً الصَّالَةَ إِن</u>َّةً الصِّلِيِّةِ المِنْ الم

الحطب، أشعلوا فيها النار، فلما اشتعلت النار ألقوه فيها، بواسطة المنجنية حتى سقط في داخل هذه النار، فسقط كيدهم و فشلت خطتهم، حيث أرادوا أن يُحرقوه ويُميتوه بهذه الطريقة البشعة حتى لا يبقى له أثر، فلم ينجح كيدُهم، بل حصلت خسارتهم بنجاة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ من النار وعلوّه عليهم بالحجة، وسلّمه الله من كيدهم وشرهم به.

وقوله: ﴿وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِي سَيَهُدِينِ ﴿ وَبَعَد نَجَاتُهُ مِن النَّارِ وَعَدَم المَّالِي وَقُولُهُ: ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهُدِينِ ﴾ وبعد نجاته من النّام بأمر إيمان قومه به، استأذن ربه في الهجرة، فأذن له فخرج من العراق إلى الشام بأمر الله مخلصاً لله في هجرته طالباً من الله أن يدله على طريق الحق والصواب، فيشمل الهداية الحسية إلى الطريق الموصل إلى مبتغاه، والهداية المعنوية وهي الوصول إلى دين الحق.

وقوله: ﴿ رَبِّ هَبُ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَلَمَا خَرِجَ عَنْ قومه استشعر الوحدة، لأن الإنسان لما يكون بين أهله وعشيرته يشعر بالأنس، فطلب أولاداً مطيعين عوضاً من قومه وعشيرته الذين فارقهم، فالأولاد إذا لم يكونوا صالحين فهم ضرر ونكبة على والديهم، كما في قوله: ﴿ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِيناً أَن يُرْهِقَهُما طُغْيَنا ﴾ [الكهف: 80]، فأذن الله للخضر أن يقتله حتى يُخلّص أبويه من شره!!

وقوله: ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴿ الله الله لله ذلك، وبشره بولادة غلام حليم، وهو إسماعيل على الأصح والراجح من قولي العلماء(1)، فإن كُتب التوراة والإنجيل وغيرها مُطبِقة على أنه إسحاق، وهذا من التحريف الذي



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (15/101).

[100] لطائف البيان في تفسير القرآن

طالها، وقد نقله عنهم بعض المفسرين ورجموه (1)، وهذه البشارة ليس بالضرورة أن تكون في الحال، بل تمت بعد حين من هجرته، وفيها إشارة إلى أنه سيعيش ويكبُر، فإن الطفل لا يُقال له: حليم، إنما يقال حليم للرجل الذي كبُر وعقل، وصار حليماً (2).

وقوله: ﴿ فَامَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يَبْهَى َ إِنْ اَرَىٰ فِي اَلْمَنَامِ أَنِي اَدْبُكُ فَانظُرْ مَاذَا مَرَ عَلَمَا الْعَعْرِينَ الله عَلَى السَّعْمِ والعمل، وكان قد رحل به مع وترعرع وارتحل وأطاق ما يفعله أبوه من السعي والعمل، وكان قد رحل به مع أمه إلى مكة وتركهما فيها، ثم جاء زائراً لهما، وقد رأى في المنام رؤيا أن الله أمره بذبح هذا الغلام، والحكمة من ذلك أن إبراهيم عَلَيْوَالسَّلامُ قد سمّاه الله خليلاً، والخُلة: صدق المحبة، أي: لا يتخلل قلبه حبٌ لغير الله، فكان حبه لله عظيماً، فلما جاءه الولد بعد ثمانين سنة من العمر بدأ هذا الولد يُزاحم حب الله في قلب إبراهيم، فأراد الله أن يبتلي إبراهيم هل يُقدّم حب الله أم حب الولد(٤٤)، فحدث فأراه في المنام رؤيا أن يذبح ولده امتحاناً له، "ورؤيا الأنبياء وحي "(٤٩)، فحدث بهذه الرؤيا ابنه إسماعيل مستشيراً له، لينظر مدى امتثاله من عدمه، وإلا إبراهيم في الحقيقة قد عزم على تنفيذ الرؤيا وافق الولد أم لم يُوافق، ولكن هناك فرق بين أن يُوافق الولد ويُساعده في تنفيذ الرؤيا، وبين أن يرفض فيحتاج إلى أساليب



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (21/72).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 463).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 706).

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري: (1/ 39)، برقم: (138).

شِيُونَةُ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الصَّافَاتِكَ الم

معينة لذلك، فكان جواب الولد الطائع لوالديه بالموافقة، وأنه سيكون من الصابرين على ذلك رغم مشقته، والتعليق بمشيئة الله سبحانه تبركاً بها منه.!

وقوله: ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ, لِلْجَبِينِ اللَّهِ وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ اللَّهُ قَدْصَدَقْتَ الرُّهُ يَا ا إِنَّا كَنَالِكَ نَعَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ١٠٠٠ ﴿ أَي: فلما استسلم الابن والأب وامتثلا لأمر الله، وأخذ الأب بتلابيب ابنه ورفعه ثم وضعه على شقه، ولكل إنسان جبينان أيمن وأيسر والجبهة بينهما، فلما فعل ذلك وأضجعه وأخذ السكين ليذبحه سمع صوتاً يُناديه: يا إبراهيم! قد فعلت ما أُمرت به، ونفّذت ما رأيت في المنام بإضجاعك ولدك للذبح، وعلَّل ذلك بأنه يصرف عن مَنْ أحسن في طاعته وامتثل أمره المكاره والشدائد، ويجعل لهم من أمرهم فرجاً ومخرجاً، وفي الآية دليل على صحة النسخ قبل التمكن من الفعل؛ لأن الله تعالى شرع لإبراهيم ذبح ولده، ثم نسخه عنه وصرفه إلى الفداء، والمقصود من شرعه إثابة الخليل على الصبر على ذبح ولده وعزمه على ذلك (1)، ولذلك قال عن هذا الفعل: ﴿ إِنَ هَٰذَا لَهُو البَّلَتُوا الْمُبِينُ ﴿ إِن اللَّهُ اللَّهُ الْمُبِينُ اللَّهُ الْمُرِيدُ بذبح ولده، هو الاختبار الواضح، وتخيلوا حال أب ليس له ولد، وقد كبُر سنه، ثم جاءه الولد بعد طول انتظار له، ثم يُؤمَر أن يذبحه بنفسه، فهذا امتحان عسير لا شك فيه! ولكنه نجح فيه وتجاوزه بفضل الله عليه.

وقوله: ﴿ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴿ ﴿ ﴾ ، وأوحى الله إلى إبراهيم أن يذبح الكبش فداءً عن ذبح ابنه، ووصفه بعظيمٍ ؛ تشريفًا وتعظيمًا لشأنه، وكان الذبح في منى



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 30).

[102] لطائف البيان في تفسير القرآن

عند الجمرات (1)، وهو المنحر الذي جدده النبي المنطق الذبح في ملة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ، وصار بعده ذبح الهدايا والأضاحي سنة ماضية إلى اليوم.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ سَلَمُ عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ كَذَلِكَ بَعْزِى اللّهُ وَالْمَعْسِنِينَ ﴿ اللّهُ وَمِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ هُ اللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَالشّاء الجميل عليه، من الأمم التي تأتي بعده، ومنه السلام عليه إذا ذكر اسمه، والثناء الجميل عليه، وبمثل ذلك الجزاء العظيم نجزي من انقاد لأمر الله وأحسن في طاعته، إن إبراهيم كان من عبادنا الذين أعطوا العبودية حقها، واستكملوا عُرى الإيمان وأتوا بها على أكمل وجه!.

ثم قال الله: ﴿ وَبَثَمَرُنَاهُ بِإِسْحَقَ نِبَيًّا مِن الصّالِحِينَ ﴿ الله نبيه إبراهيم بولادة غلام جديد هو إسحاق، لأن ذكر اسم إسحاق يدل على أنه غير الغلام الحليم الذي أجريت عليه الضمائر المتقدمة، وهذه من أدلة المفسرين الذين رجحوا أن الذبيح إسماعيل عَلَيْهِ السَّلَامُ ، وقد ذكر ابن عاشور عشرة أدلة رجح بها أن إسماعيل هو الذبيح، وليس إسحاق (2)، وبشره بأنه سيكون نبياً من الصالحين، ووصفه هنا بالصلاح مع أن الأنبياء كلهم صالحون، للتنبيه على أهمية صلاح واستقامة الأبناء في نظر آبائهم.

شم قسال: ﴿ وَبِنَرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ \* وَمِن ذُرِّيَّ تِهِمَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَمُ مُبِينُ اللهِ مَا البركة وهي كثرة الخير ونماؤه في إبراهيم وفي مُبِينُ اللهِ عَنا البركة وهي كثرة الخير ونماؤه في إبراهيم وفي



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 465).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 157).

سِيُونَا الصَّافَاتِينَ - اللهِ المَّالِقَ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

إسحاق، ثم بين أن وجود الإيمان والبركة في شخص لا يستلزم وجودهما في ذريته جميعاً، بل قد يوجد منهم من ليس كذلك، فذكر أن الناس من ذرية إبراهيم وإسحاق سيكونون على صنفين: صنف محسن، وهو المؤمن الصادق في الإيمان وتقواه، وصنف ظالم لنفسه بالشرك وعبادة غير الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى، وفيه تنبيه على أن الخبيث والطيب لا يجري أمرهما على العرق والعنصر، فقد يلد البر الفاجر، والفاجر البر، وعلى أن فساد الأعقاب لا يعد غضاضة على الآباء(1).

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الذبيح هو إسماعيل عَلَيْهِ السَّلَامُ.
  - 2 بيان فضيلة الصبر وأهميته.
- 3- بيان فضيلة بر الوالدين وطاعتهما فيما أمر الله به.
- 4- بيان فضيلة الاستسلام والخضوع لأمر الله وإن كان على خلاف هوى النفس ورغبتها.



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (23/ 162).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

# تفسير المقطع السادس من سورة الصافات المنافعة السادس من سورة الصافات المنافعة السادس من سورة الصافات المنافعة ا

﴿ وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَى مُوسَى وَهَكُرُونَ ﴿ وَءَالْيَنَهُمَا الْكِتَبَ الْمُسْتَدِينَ ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا الْكِتَبَ الْمُسْتَدِينَ ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا الْكِتَبَ الْمُسْتَدِينَ ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا الْعَلَيْمِ الْمُسْتَدِينَ ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا الْعَرَطُ الْمُسْتَدِينَ ﴿ وَهَدُرُونَ الْمَحْسِنِينَ ﴿ وَهَدُرُونَ وَهَدُرُونَ اللّهُ عَلَى مُوسَى وَهَدُرُونَ وَهَدُرُونَ إِنّا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهَدُرُونَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَاللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَى مُوسَى وَهَدُونَ ﴿ وَنَعَدْ مَنَنَا عَلَى مُوسَى وَهَدُونَ ﴿ وَفَعَدُ مَنَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ اللهِ تعالى المُحديث متصلاً الْحَدِيثِ الْعَظِيمِ ﴿ الْعَلَيْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل



<u> الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ الْحَيْلُةُ ا</u>

والنبوة، ومنّ عليهما وعلى بني إسرائيل الذين كانوا مستضعفين عند فرعون وقومه بالنجاة مما كانوا فيه من الكرب العظيم، وهو الاستعباد والاستخفاف بحقوقهم، فقد كان فرعون يُقتّل رجالهم ويترك نساءهم حيّة؛ من أجل أن تقوم بالخدمة لقومه والأعمال الخسيسة، فنصر الله بني إسرائيل على فرعون وقومه، فأغرقهم في البحر، وكانت الغلبة لبني إسرائيل أجمعين على عدوهم.

وقوله: ﴿ وَءَائِنَاهُمَا الْكِنَابُ الْمُسْتَبِينَ ﴿ اللّهِ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَاتينا موسى وهارون الكتاب، وهو التوراة، والمستبين الواضح البيّن، والسين والتاء للمبالغة، والذي أُوتي الكتاب هو موسى فقط وذكر معه هارون من باب التشريف له، وأشركه في البلاغ مع موسى، كما في قوله: ﴿ أَذْ هَبَاۤ إِلَىٰ فِرُعَوْنَ إِنَّهُ مُطَغَى ﴾ [طه: 43]، فقد كان معاضداً له في الرسالة والبلاغ فأشركه الله في إيتاء الكتاب.

وقوله: ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ أَي: دللناهما على الدين الحق، فامتثلا فحصلت لهما هداية التوفيق للعمل به، وهو أصول العقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق التي اتفقت عليها كل الرسالات، وأقرها القرآن الكريم وهو المنهج الحق الذي لا اعوجاج فيه.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بالإحسان؛ والعبودية له؛ وذلك لأنهم بلغوا في الإحسان والعبودية أعلى الدرجات من حيث إخلاص العمل وإتقانه وكمال التذلل والتعبد له، وما نالوه من الجزاء إنما كان بسبب عبوديتهم له وإحسانهم فيها، وهو أمرٌ مُطّرد مع كل من عبد الله وأحسن في عبادته، فإن أردت أن يجزيك مثلهم فكن مُحسناً في عبوديتك لله وأعمالك كلها.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/3).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (33/ 166).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (19/99).

ثم قال الله: ﴿فَكَذَبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴿ فَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَل

وقوله: ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ الله ﴿ وَاستثنى من العقاب عباد الله المخلصين، وهم الذين اتبعوا إلياس وآمنوا به.

وقوله: ﴿وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللّهِ سَلَمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴿ اِلْكَ بَغَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ اللّهِ إِنّا لَكُوْمِنِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ ، بكسر الهمزة وسكون اللام، و ﴿ آلَ ياسين ﴾ ، بمد الهمزة وفتح اللام، و ﴿ الياسين ﴾ ، بادخال التعريف على ياسين ، والمقصود بهذه القراءات كلها ﴿ إلياس ﴾ ، و ﴿ الياسين ﴾ ، شيءٌ واحد (1).

ثم قال: ﴿ وَإِنَّ لُوطَالِمِنَ ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ السَّلَامُ ، هو ابنُ أخي إبراهيم عَلَيْهِ السّلامُ ، آمن به وخرج مهاجراً معه من بابل إلى الشام، فأرسله الله إلى قرية سَدُوم، وكانوا قوماً كافرين قد انتشر فيهم فعل الفاحشة بالرجال، وهو المسمى اليوم بالشذوذ، ونُسبت بعد ذلك إليهم فصار يُقال لها اللُواط، وهو عمل قوم لوط، وقد ظُلم اسم لوط عَلَيْهِ السَّلامُ ، بسبب فاحشة قومه، فقل أن تجد شخصا يُسمى باسمه.

وقوله: ﴿ إِذْ نَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ وَأَهْلِينَ ﴾،



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 470).

108 — لطائف البيان في تفسير القرآن

فدعا قومه فلم يستجيبوا له، بل حاولوا أذيته، فنجاه الله وأهله من الهلاك إلا زوجته هلكت مع قومها لأنها كانت كافرة مثلهم، والغابر هو الباقي أي: كانت من الباقين في العذاب<sup>(1)</sup>، ثم دمر الله قوم لوط جميعاً بسبب كفرهم، حيث رفع جبريل قراهم بجناحه إلى عنان السماء ثم قلب ظاهرها باطنها، ثم أرسل الله عليهم حجارة من سجيل، فصار مكان قريتهم يُسمى اليوم بالبحر الميت الذي لا يحيى فيه حيوان؛ لأنه موطن عذاب.

## تـــم قــال: ﴿ وَإِنَّاكُمْ لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ اللَّهُ وَبِٱلَّيْلِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ الله ﴾،

الخطاب لكفار قريش، واللام للتوكيد، وكان أهل مكة إذا سافروا في تجارتهم إلى الشام يمرون ببلاد فلسطين فيمرون بأرض لوط على شاطئ البحر الميت وكانوا يمرون على منازلهم في الصباح تارة وفي الليل تارة بحسب تقدير السير في أول النهار وآخره<sup>(2)</sup>، وحثهم على استخدام عقولهم في التفكر فيما حصل لمن كفر قبلهم، فلو تفكروا في مصير السابقين بعقولهم لهداهم تفكيرهم إلى الإيمان وترك التكذيب، وكانت قريش تعرف أن هذه القرية لأصحاب الفاحشة، وجعلها الله آية وعبرة إلى اليوم، فيا ليت أصحاب الشذوذ يعتبرون بما حصل لسلفهم من هلاك!، وقدم ذكر السير صباحاً؛ لأن المسافر الذي يمشي في الصباح سيكون أكثر اعتباراً بالوقائع والأحداث من الذي يمشي في الليل؛ لأنه سيرى بعينه آثار القوم، وقد كانت بعض القوافل تمشي صباحاً وبعضها تمشي ليلاً بحسب ظروف الرحلة.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير البغوى: (4/ 46).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 / 171).

سِيُونَ وُ الصَّافَائِثَ الصَّافَائِثَ الصَّافَائِثَ الصَّافَائِثُ الصَّافِقَائِثُ الصَّافَائِثُ الصَّافَائِثُ الصَّافِقَالِينَ الصَّافَائِثُ الصَّافِقَالِينَ السَّافِقِينَ السَّافِينَ السَّافِقِينَ السَّفِينَ السَّافِقِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِقِينَ السَّافِقِينَ السَّافِينَ السَّلَّالِينَ السَافِقِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّلَّالِينَ السَّلَّالِينَ السَافِقِينَ السَّلَّالِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السَلِيقِينَ السَّلِيقِينَ السّلِيقِينَ السَافِينَ السَافِينَ السَافِقِينَ السَافِينَ السَافِينِينَ السَافِينَ السَافِينَ السَافِينَ السَافِينَ السَافِقِينَ الس

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- أن من مقاصد الشرع تحرير العباد من عبودية البشر، إلى عبودية الله وحده.
- 2- أن الثناء الحسن والذكر الطيب إنما يكون للصالحين من الأنبياء والرسل ومن سار على طريقهم.
- 3- أن سنن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مُطّردة لا تتغير، ومنها سنة نجاة المؤمنين وهلاك الكافرين.
- 4- أن الهدف من ذكر قصص الأنبياء والرسل في القرآن وتكرارها هو العِظة والعرة جا.



لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ اللَّهِ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ اللَّهِ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ اللَّهِ فَلُولَا أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ اللَّهِ لَلْبِثَ فِي بَطْنِهِ ٤ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ النَّ ﴿ فَنَبَذْنَكُ بِٱلْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيتُ اللَّهِ وَأَنْكَ نَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ اللهُ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِاْئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ اللهُ فَعَامَنُواْ فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِينٍ اللهُ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ﴿ اللَّهِ أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَيْكِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَنهِدُونَ اللَّهُ وَإِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ اللَّهُ وَلِنَّالُهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ اللَّ أَصْطَفَى ٱلْبُنَاتِ عَلَى ٱلْبَينِينَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُورُونَ ﴿ الْمُ الْكُورُ اللَّهُ الْمُؤْرُفِ مُّبِينُ ١٠٠ وَأَنُواْ بِكِنْدِكُمْ إِن كُننُمْ صَادِقِينَ الله وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ، وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ۚ وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَمَا تَعُبُدُونَ اللهُ مَا أَسُّوْ عَلَيْهِ بِفَلِتِنِينَ اللهُ إِلَّامَنْ هُوَ صَالِ ٱلْحَجِيمِ اللهُ وَمَامِنّا إِلَّالَهُ, مَقَامٌ مُّعَلُومٌ اللهُ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّآفُونَ ﴿١١٥ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلمُسَيِّحُونَ ﴿١١١ وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ ﴿١١٧ لَوَ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿١٨ لَكُنَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿١١ فَكَفَرُواْ بِهِ فَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿١٨ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ اللهُ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُمُ ٱلْغَلِبُونَ الله فَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ الله وَأَبْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ الله أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ الله فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَيْهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ



ٱلْمُنذَرِينَ اللهُ وَتُولَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ اللهُ وَأَبْصِرُ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ اللهُ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْمُنْدَرِينَ اللهُ وَتُولَّ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ وَسَكَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ وَالْحَمْدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ ﴿ .

قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ تَعَالَى الْمُثَّاكِ الْمُشْحُونِ ﴿ اللهِ تَعَالَى الْمُشْحُونِ ﴿ اللهِ تَعَالَى الْمُشْحُونِ ﴿ اللهِ تَعَالَى الْمُشْحُونِ ﴿ اللهِ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى الْمُشْحُونِ ﴿ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُولِي اللهُ فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴿ إِنَّ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ إِنَّا ﴾ ، هذا آخر الرسل الستة الذين ذكر الله قصتهم في هذه السورة واختتمها بقصة يونس عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهو يونس بن متّى، كما في الحديث: "لا ينبغي لعبدٍ أن يقول: أنا خير من يونس بن متى"، ونسبه إلى أبيه (1)، وهو من رسل بني إسرائيل، أرسله الله تعالى إلى نِينَوى في العراق، من بلاد الآشوريين، وكان بها أسرى من بني إسرائيل بأيدي الآشوريين، وكانوا زهاء مائة ألف(2)، فأرسله الله إليهم ليدعوهم إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، ولكنه استعجل في دعوتهم فلم يُؤمنوا به فخرج مُغاضبًا لأهلها دون أن يستأذن الله تعالى في الهجرة، ومعلومٌ أن هجرة الأنبياء لا تتم إلا بإذن الله لهم، فإن النبى المنطق الله يخرج من مكة إلا بعد أن أذن الله له (3)، كما قال الله: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُعَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ ﴾ [الأنبياء: 87]، أي: ظن أننا لن نعاتبه ولن نُضيق عليه حينما ترك قومه وخرج غضباناً منهم بسبب كفرهم، وأبق أي: هرب، ويطلق على العبد الذي يهرب عن سيده، فشبه حال يونس عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ حين ترك دعوة قومه بحال العبد الهارب عن خدمة سيده، فركب



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 153)، برقم: (3395).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 / 172).

<sup>(3)</sup> ينظر الحديث في صحيح البخاري: (3/ 69)، برقم: (2138).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

112

سفينة ممتلئة بمن فيها على ساحل بحر الروم والذي يُسمى اليوم بالبحر الأبيض المتوسط<sup>(1)</sup>، فلما ركب السفينة اضطربت بهم، فطلب أهل السفينة حلاً للمشكلة فتوافقوا على أن يُجروا القرعة بين الركاب الموجودين على هذه السفينة، ومن خرجت عليه القرعة؛ رُمي في البحر، وسنة الاقتراع في أسفار البحر كانت متبعة عند الأقدمين إذا ثقلت السفينة بوفرة الراكبين أو كثرة المتاع<sup>(2)</sup>، وهو من شرع من قبلنا، وهو منسوخ في شرعنا، فلا يجوز الاقتراع على إلقاء الآدمي في البحر(3)، ولم يُـشرع استخدامها في شرعنا إلا في أمـور محـددة، كالقرعة بين الزوجات إذا خرج في سفر، والقرعة في عتق العبيد، وفي تُقسيم التركة بين الورثة لاختيار الأنصبة المتساوية ونحوها، فتمت القرعة على يونس عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وكان رجلاً صالحًا معروفًا، وقيل أنهم كرروا القرعة ثلاث مرات لعلهم أن يجدوا غيره فلم يجدوا، فكان من المغلوبين، وعُبّر بالإدحاض وهو الزلل الذي يكون تحت القدم فلا تستقر، فرموه في البحر، فوافق حوتاً عظيماً كان ينتظره قد فتح فمه فما أن رُمي من السفينة حتى وقع في فم ذلك الحوت، ولطف الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى به فلم يعضه الحوت ولم يمضغه، بل بلعه إلى معدته، والواو هنا حالية أي حال كونه مُلامًا، أي: فعل فعلاً يُلام عليه، وهو ترك دعوة قومه بغير إذن من الله سُبْحَانَهُ وتَعَالَى.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 176).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 173).

<sup>(3)</sup> ينظر: أحكام القرآن لابن العربي: (4/ 31).

شِيُوكُو الصِّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافَاتِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّفَاتِينَ السَّافِينَ السَلَافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينِينَ السَّافِينَ السَلَافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينَ السَّافِينِينَ السَّافِينَ السَافِينَ السَّافِينَ السَّفِينَ السَّافِينَ الْسَافِينَ الْسَافِينَ الْمَالِي السَّافِينَ

### وقوله: ﴿ فَلُوْلَآ أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ لَكُ لَلْبِثَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾،

فلولا أنه كان كثير التسبيح والذكر الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى أثناء الرخاء واستمر تسبيحُه وهو في بطن الحوت، لما نجاه الله، ولكان بطن الحوت قبراً له إلى يوم القيامة، بحيث يحفظ هذا الحوت أن يتحلل، فيبعث الله الحوت ويبعث يونس من بطنه.

شم قال سبحانه: ﴿فَنَبُذُنهُ بِٱلْعَرَاءِ وَهُوسَقِيمُ ﴿ اللّهِ وَالْبَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن وَالله ولا يوجد دليل في تحديد المدة التي بقي فيها يونس في بطن الحوت، ولكنها معجزة له حتى ولو كانت مدة قليلة، والعراء: الأرض التي لا شجر فيها، والغالب أن ساحل البحر لا يوجد فيه أشجار، والواو للحال، أي: حال كونه مريضاً قد أصابته بعضُ آثار عصارة المعدة، فأثرت على جلده، وأنبت الله له شجرة من يقطين تظله بأوراقها ويأكل من ثمرتها، واليقطين، وهو ما لا ساق له من شجر كشجر القرع (١) والدباء والخيار، ونحوها، وفي هذا النوع من ثمرة هذا الشجر فائدة طبية وتُستخدم اليوم في علاج حروق الجلد والتجميل، كما أن روائح أوراق اليقطين تُذهِب بالذباب والحشرات فلا تقترب منها (2)، وهذا من لطف الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بهذا النبي الكريم حيث من عليه بهذه الشجرة، يستظل بها وتُبعد عنه الهوام والذباب؛ حتى لا تؤذي جلده المريض، ويأكل منها فتعود له صحته ونضارته!.

# ثم قال سبحانه: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْنَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ اللَّهِ فَعَامَنُواْ فَمَتَّعْنَكُمُمْ إِلَى

- (1) ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/2/4).
  - (2) ينظر: تفسير النسفى: (3/ 137).



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

حِينٍ ﴿ أي: وبعد أن شفاه الله، أمره أن يعود إلى قومه، يدعوهم إلى الله، وكان عددُهم لا ينقص عن مائة ألف بل يزيدون عنها (1)، فجاءهم وأنذرهم، فامتنعوا في أول الأمر، فأخبرهم بوعيد هلاكهم بعد أربعين يوماً، فخافوا فآمنوا به (2)، كما قال: ﴿ فَلُولًا كَانَتُ قَرْيَةُ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُا إِلّا قَوْمَ يُونُسَ لَمّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُم ﴾ [يونس: 98]، فرفع الله عنهم العذاب وأخر حياتهم إلى حين نهاية أجلهم المكتوب لهم.

تنبيه: لم يختم الله قصة لوط وقصة يونس، عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ، بما ختم الله به قصص الأنبياء قبلهم، للتفرقة بين شأن لوط ويونس عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ، وشأن أصحاب الشرائع الكبرى وأولي العزم من المرسلين، مع الاكتفاء فيهما بالتسليم الشامل لكل الرسل المذكورين في آخر السورة، والله تعالى أعلم (3).

ثم قال سبحانه: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَلْرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونِ ﴿ اللَّهُ مَا أَمْ خَلَقْنَا اللَّهُ وَالْسَمْيِرِ اللَّهُ وَالْسَمْيِرِ اللَّهُ وَالْسَمْيِرِ وَالْاسْتَفْتَاء طلب الجواب على السؤال، وسببه أنهم نسبوا البنات الكفار قريش؛ والاستفتاء طلب الجواب على السؤال، وسببه أنهم نسبوا البنات إلى الله، بقولهم: الملائكة بناتُ الله، وهم لا يرضون ذلك لأنفسهم، كما قال: ﴿ وَإِذَا بُشِيرَ أَحَدُهُم بِٱلْأُنثَى ظُلَّ وَجَهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: 58]، والسؤال استنكاري!!، فالله أنكر عليهم هذا القول لبطلانه من حيث الأصل، فالله لم يلد



<sup>(1)</sup> ينظر: معانى القرآن للفراء: (2/ 393).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 2/ 180).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الألوسي: (12/142).

ولم يولد، كما قال: ﴿ لَمْ يَكِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ [الإخلاص: 3]، وبطلانه بناءً على مذهبهم، فإنهم يفضلون الذكور على الإناث فكيف يعطون لله ما يكرهونه لأنفسهم؟! ثم أنكر عليهم دعواهم بأن الملائكة بنات الله، فهل كانوا حاضرين حين خلق الله الملائكة وشهدوا خلقهم وظهر لهم أنهم إناث وليسوا ذكوراً؟! فمن أين عرفوا ذلك والملائكة خُلقت قبل أبيهم آدم؟!، فبين سبحانه أن مثل ذلك لا يعلم إلا بالمشاهدة وهم لم يشهدوا ذلك، ولا يوجد دليل على قولهم هذا من الشرع، ولا يدرك بالعقل حتى ينسبوا إدراكه إلى عقولهم (1)، فدل على أنهم قالوا هذا القول بلا علم، بل افتراء على الله.

ثم أكد على ذلك بقوله: ﴿ أَلآ إِنَّهُم مِّنْ إِفَكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ اللَّهِ وَلِذَاللَّهُ وَإِنَّهُمْ مَنْ إِفَكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ اللَّهُ وَلِلْمَالَةُ وَإِنَّهُمْ مَنْ إِفَكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ اللَّهُ وَمِن لَكَذِبُونَ فَي هَذَه أَسُوا كَذَب هؤلاء المشركين القول بنسبة الولد إلى الله، وهم كاذبون في هذه الدعوى الباطلة.

ثم قال منكراً عليهم: ﴿ أَصَّطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ اَلَّهُ مُكُونَ ﴿ اَلَّهُ الْمُعَلِّمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مخلوقاته لقرَّب ذكوراً ولم يُقرِّب إناثًا؛ لأن الذكر أكمل من الأنثى، ثم وبخهم عن مخلوقاته لقرَّب ذكوراً ولم يُقرِّب إناثًا؛ لأن الذكر أكمل من الأنثى، ثم وبخهم على حكمهم هذا الباطل البعيد عن الصواب، فما حكموا به منكرٌ يحق العجب منه، ثم وعظهم بإعمال عقولهم فيما يقولون لعلهم ينتهون عن كذبهم وغيهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/474).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال: ﴿ وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ, وَبِيْنَ الْجِنَةِ مُولِانَ الْأُولِ: أَنْهُم الْمُلْتَكَة، وأُطلق عليهم جِنة للمفسرين في معنى الجِنة، قولان (1)، الأول: أنهم الملائكة، وأُطلق عليهم جِنة لأنهم مختفون عن العين، والشاني: أن المقصود الجِن أنفسهم، وذلك أن المشركين كانوا يعتقدون أن الملائكة بنات الله وُلدوا من سروات الجن من النساء، أي: أشرافهن، والسياق يدل على أن المقصود بالجن هنا الملائكة، ولقد علمت الملائكة أن المشركين محضرون بين يدي الله للحساب يوم القيامة، ولا يمتنع منهم أحد عن ذلك.

ثم نزّه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نفسه عن هذا القول الباطل، فقال: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهِ عَبَادَاللهِ المُعْلَصِينَ اللهِ ، تنزه وتقدس عن ما يصفه به المشركون من الأقوال الباطلة، والاستثناء منقطع، ومعناه: لكن عباد الله المخلّصين ليسوا كذلك بل يُنزهون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ولا يصفونه بما لا يليق به.

ثم قال للمشركين: ﴿فَإِنَّكُو وَمَاتَعُبُدُونَ ﴿ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَكِنِينَ ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ المشركون وما تعبدونه من الأصنام والآلهة لستم المُحَمِيمِ ﴿ اللَّهِ المشركون وما تعبدونه من الأصنام والآلهة لستم قادرين على فتنة أحد وإدخاله في ضلالكم، إلا من حق عليه الضلال واتبعكم



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 555).

ممن سبق له في علم الله أنه من أهل النار، فسيكون مصيرُه أن يدخله معكم ويكون من أهلها.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ وَمَامِنّا ٓ إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ الله سبحانه : ﴿ وَمَامِنّا ٓ إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ الله سبحانه : ﴿ وَمَامِنّا ٓ إِلَّا لَا لَكُونُ الله الله المُلائكة ، فهم يتحدثون عن أنفسهم بأنهم من ضمن مخلوقات الله ، الخاضعين له بالعبودية ، وقد جعل الله لكل واحد منهم حداً لا يستطيع أن يتجاوز ، فكلهم في مقام العبودية ، وليس بينه وبين الله صلة ولا نسب ، وأنهم يصفون بين يدي الله للصلاة أو للتسبيح أو لغيرها من الأعمال الصالحة فيُسبحون الله ويُنزهونه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عما لا يليق به .

ثم قال عن المشركين: ﴿ وَإِن كَانُواْلِيَقُولُونَ ﴿ اللّهِ الْوَاْلَةَ وَلَوْنَ اللّهُ الْوَاْلِيَةُ الْمُخْلَصِينَ اللهُ اللّهُ الْمُخْلَصِينَ اللهُ اللّهُ وَكُفَرُواْ بِهِ عَسَوْفَ يَعْلَمُونَ الله ﴾ ، كان كفار قريش قبل أن يُبعث فيهم محمد الله على الله عنه عنه محمد الله عنه الله عنه الله و الله عنه الله و الله العرب لا كتاب لهم ولا رسول ، فلو جاءنا كتاب كما اليهود في النصارى ، لأن العرب لا كتاب لهم ولا رسول ، فلو جاءنا كتاب كما جاء الأولين لأخلصنا العبادة الله ، فلما جاءهم محمد المنافي المنوا وطلبوا ، فدل ذلك على أنهم ليسوا صادقين في تمنيهم ، فسوف يعلمون جزاء كفرهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وتكذيبهم لرسوله .

شم قسال الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللّهِ مُعُمُ الْمُعُمُ اللّهُ مُعَمّ اللّهِ مَا اللّه وكتبت في اللوح المنصورُونَ ﴿ الله من الله من الله من الله من المحفوظ، أن الله سينصر عباده المرسلين ومن آمن بهم، وأن جُند الله هم الغالبون، وأن العاقبة للمتقين، وإن حصل للمرسلين شيء من التكذيب أو



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الأذية وحصل للمؤمنين شيءٌ من التعذيب والهزيمة إلا أن النتيجة والعاقبة للمتقين من عباد الله المؤمنين، والغلبة والنصر قد يكون بالحجة والبيان، وقد يكون بالسيف والسَّنان، وقد يكون بهما معاً، وهذه بشارة عظيمة لمن اتصف بأنه من جند الله، وكانت أحواله مستقيمة على طاعة الله، وقاتل من أمر بقتالهم، بأنه غالب منصور (1)، بإذن الله.

ثم قال الله لرسوله: ﴿ فَنُولًا عَنْهُمْ حَتَى حِينِ الله وَالْمَصِرُهُمُ فَسَوْفَ يُبَصِرُونَ الله وَ انتظر حتى هنا التولي مرتين، قيل أن هذه الآية قبل بدر، أي: أعرض عنهم وانتظر حتى يُهلكهم الله ببدر (2)، وتأمل في حالهم وهم يتأملون في أحوالهم، فسيعلمون من يحل به النكال والعذاب قريباً.

ثم قال تهديداً لهم: ﴿ أَفَيَعَذَائِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ أَفَيَعَذَائِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ فَا نَزَلَ بِسَاحَهِمْ فَسَآءَ صَبَاحُ الْمُسْدَرِينَ ﴿ فَا لَا لَهُ سَرِّحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قبل حينه على سبيل الاستهزاء، والله تعالى يستعجلون عذاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قبل حينه على سبيل الاستهزاء، والله تعالى قد جعل لعذابهم موعداً محدداً، لا يتقدم ولا يتأخر، فكان طلب حدوثه قبل مجيء ذلك الوقت جهلاً، فإذا جاء موعده ونزل بهم فسيهلكهم ويكون ساء صباحهم لأنه صباح الشر والعقوبة والاستئصال لهم.

وقوله: ﴿ وَتُولَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ ﴿ وَالْتَكِيرِ اللهِ وَاللهِ وَلِي وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 709).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (15/ 139).

والثاني ما يجري لهم بعد بدر، كفتح مكة ونحوها من الغزوات.

ثم ختم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هذه السورة بقوله: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِ ٱلْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هذه السورة من أقوالٍ باطلة في حق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من قبل الكثرة ما ذُكر في هذه السورة من أقوالٍ باطلة في حق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من قبل الكفار، فنزّه الله نفسه عن ذلك كله، وسلّم على المرسلين لسلامة أقوالهم ومُعتقداتهم ودعوتهم، ثم حمد نفسه، والألف واللام في الحمد لاستغراق الحمد المطلق لله جلّ وعلا، فهو رب العوالم كلها ومربيها، سبحانه.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- جواز القرعة شرعاً فيما لم يأتِ فيه دليل.
- 2- أن سنة الله سُبْحَانُهُ وَتَعَالَىٰ هي نصر المؤمنين بالحجة والغَلَبة.
- 3- أن من أراد أن ينصره الله فليكن من جند الله وعباده الصالحين.
  - 4- عجْز المشركين وآلهتهم عن إضلال البشر.
- 5- سلّم الله على المرسلين لسلامة أقوالهم ومُعتقداتهم ودعوتهم.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



### بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

#### شخصية السورة:

سورة ص؛ سورة مكية (1)، والمقصد العام لها هو الدفاع عن القرآن

(1) تفسير ابن كثير: (7/ 51).



ومجادلة المشركين في شبهاتهم حول ثلاث قضايا، وهي: قضية القرآن والرسول، وقضية البعث والنشور، وقضية تعدد الآلهة.

وقد جاء في سبب نزولها: حديث ابن عبّاسٍ رَضَالِلهُ عَنْهُا قال: مرض أبو طالب، فأتته قريش، وأتاه رسول الله تَعْلِيْ يعوده، وعند رأسه مقعد رجل، فقام أبو جهل، فقعد فيه، فقالوا: إن ابن أخيك يقع في آلهتنا. وقال: ما شأنُ قومك يشكونك؟ قال: "يا عم، أُريدهم على كلمة واحدة تدينُ لهم بها العرب، وتؤدي العجم إليهم الجزية"، قال: ما هي؟، قال: "لا إله إلا الله"، فقاموا فقالوا: أجعل الآلهة إلها واحداً؟ قال: ونزل: ﴿ صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ الله ﴾، فقرأ حتى بلغ: ﴿ مَا سَمِعْنَا بَهُذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَلَا آلِلا ٱللهُ أَنْ اللهُ ﴾ (1).

قال الله تعالى: ﴿ صَ ﴾، والراجح أنه حرف من حروف الهجاء؛ ليُدلل على أن القرآن معجزة لم تستطع قريش والعرب أن يأتوا بمثله.

وقوله: ﴿وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (1/ 227)، برقم: (2008)، وسنن الترمذي: (5/ 365)، برقم: (2238)، وسنن الترمذي: (5/ 365)، برقم: (3617)، وقال: هذا حديث حسن، والمستدرك على الصحيحين للحاكم: (2/ 469)، برقم: (3617)، وقال: صحيح الإسناد.

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (21/ 140).

122 طائف البيان في تفسير القرآن

فهو صاحب شأن ومكانة، ومذكّر للناس، وجوابُ القسم لم يُذكر، ولكنه يُفهم من السياق، وتقديره: إن الكفار لفي ضلال.

وقوله: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقِ اللهِ مَا للإضراب، وتأتي بمعنى لكن، والمعنى: فالقرآن جاء بلغتكم وهو شرف لكم وفيه تذكير ووعظ لكم، فالواجب عليكم أن تؤمنوا به، ولكنكم كفرتم به، ثم بيّن أن سبب كفرهم ليس لأن محمداً علي كذاب ولا أن القرآن ليس بمُعجِز، بل سبب كفرهم هو التكبر عن الحق، والاختلاف على محمد على التحاسد والتباغض بين القبائل، كما قال أبو جهل: تنافسنا مع بني هاشم حتى إذا كنا كفرسي رهان، قالوا: منا نبي يأتيه الوحي من السماء، فمتى ندرك هذه؟ والله لا نؤمن به أبداً ولا نصدقه (1)، ونكّر عزة وشقاق للدلالة على شدتهما وتفاقمهما بينهم (2).

وقوله: ﴿كُرْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ فَنَادَواْ وَلاَتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ كَا لاستفهام التعجبي من كثرة الأمم التي أهلكها الله قبل قريش بسبب كفرهم، والقرن معناه هنا الأمة، ويأتي القرن بمعنى الطبقة، وبمعنى مائة سنة في حساب العادين، والمناص: المنجا والفوت، يقال: ناصه ينوصه إذا فاته (3)، فصاحوا بأعلى أصواتهم واستغاثوا بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عند نزول العذاب بهم، ولكن لا فائدة من ندائهم واستغاثتهم في زمن لا تُقبل فيه الاستغاثة، ولا تحصل فيه النجاة، فقد ندائهم واستغاثتهم في زمن لا تُقبل فيه الاستغاثة، ولا تحصل فيه النجاة، فقد



<sup>(1)</sup> ينظر: السيرة النبوية لابن كثير: (1/ 506).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الزمخشرى: (4/71).

<sup>(3)</sup> المصدر السابق: (4/ 72).

شِيُوَكُونُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ

فات وقتها، فلا مهرب ولا منجى من الهلاك، فليحذر كفار قريش من هذه النهاية!.

وقول الخطاب لكفار قريش، الذين بُعث فيهم رسول الله محمد المنالية، وكان سبب الخطاب لكفار قريش، الذين بُعث فيهم رسول الله محمد المنالية، وكان سبب تعجبهم كونه من البشر، وقد كانت هذه حجة الأمم السابقة، فإنهم استغربوا بعثة رسولٍ من البشر، كما قال عنهم: ﴿أَبَشَرُ يَهُدُونَنا ﴾ [التغابن: 6]، إضافة إلى تعجب قريش من كون الرسول هو محمداً المنالية وقد كانوا يظنون أن الرسالة لا تصلح له، كما قال الله عنهم: ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ هَنذَا اللّهُ عَنهم لَا الله عنهم: ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ هَنذَا اللّهُ عَنهم للله هي المال والجاه والسلطان، [لزخرف: 31]؛ لأن المؤهلات المعتبرة عندهم لذلك هي المال والجاه والسلطان، وهذه ليست مع محمد المنالية ليس بساحر ولا كذاب، وهم يعرفون بطلان قولهم هذا، وأن محمداً النس بساحر ولا كذاب، فقد كان مشهوراً عندهم بالصادق الأمين، فلم يكذب على البشر، فكيف سيكذب على الله؟!

وقوله: ﴿ أَجَعَلَا لَا لِهَا وَاحِدًا إِنَّهَ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابُ ﴿ وَ اللهِ وَالْمَا مَن اللهِ وَأَن المعبود واحد لا شريك له!! وأن محمداً والله على علمة واحدة وهي لا إله إلا الله، وقد كان حول الكعبة ثلاثمائة وستون صنما، تعبدها قبائل العرب من دون الله!، وإنما كان تعجبُهم لأنهم اعتادوا على كثرة الآلهة وتعددها، فكل قبيلة معها إله، فكيف نترك آلهتنا ونعبد إلها واحداً.

وقوله: ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلاُّ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُواْ وَأُصْبِرُواْ عَلَىٰٓ ءَالِهَتِكُورُ ۚ إِنَّ هَلَا لَشَيْءُ يُرَادُ ﴿ ﴾،



#### لطائف البيان في تفسير القرآن

أي: خرج كُبراء قريش الذين جاؤوا يُناقشون أبا طالب في محمد عَلَيْكُو، وانطلقوا مصممين على الكفر والتكذيب بما جاء به محمد المنافق ، يوصى بعضُهم بعضًا بالصبر على الاستمرار في عبادة الأصنام، وعلَّلوا ذلك بأن الأمر فيه مؤامرة وخطة محبوكة من محمد عليله ، يريد من وراء هذه الدعوة الشرف عليكم والاستعلاء بها دونكم، وتكونون أنتم تبعاً له، فيتحكم بكم بما يريد، وقصدهم بهذا الكلام التحذير منه والتنفير عنه (1)، وهي تهمة ملفقة وجاهزة تقال حتى اليوم لكل من قام بالدعوة إلى الله وإرشاد الخلق إلى دينه، فإذا أرادوا أن يُورّطوا شخصاً من الدعاة اتهموه بأن من وراءه مؤامرة لقلب نظام الحكم، فقريش خوّفت الناس من اتباع محمد المنالية تحت هذا المبرر، ثم كرروا حججهم الواهية لإبطال دعوة النبي عَلَيْكُ وإبعاد الناس عن الإيمان بها، فقالوا: ﴿مَا سَمِعُنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَلْنَا إِلَّا ٱخْنِلَتُ ﴿ ﴾، ما سمعنا أن الآلهة تتحوّل إلى إله واحدٍ عند آبائنا وأجدادنا، فقد كان لهم آلهة متعددة، وكذلك في الملة الآخرة وهي النصرانية المحرفة، فقد كانت منتشرة في أطراف جزيرة العرب، وفيها آلهة متعددة، ففرقة تقول: إن الله هو المسيح، وفرقة تقول: إن المسيح ابن الله، وفرقة تقول: إن الله ثالث ثلاثة، فكان انحراف النصرانية عند التوحيد حجة للمشركين على بطلان التوحيد، ووصفوا ما جاء به محمد الله من الدعوة إلى توحيد الله وإفراده بالألوهية بأنه أمر مختلق، وهو الكذب المخترع الذي لا شبهة لقائله(2).



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 483).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 213).

شِيُوكَةٌ خِنْ ا

## وقوله: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ مِّن ذِكْرِي بَل لَّمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ ﴿ ﴾،

ثم تساءلوا فيما بينهم سؤال استنكار وتعجب: كيف يُنزل عليه القرآن من بيننا؟!، فأنكروا أن يُخص محمدٌ عَلَيْكُ بالإرسال وإنزال القرآن دون غيره منهم، وفيها بيان لتكبرهم وغطرستهم، وأنهم كانوا أحق بها منه، فهم من الأثرياء الأغنياء الوجهاء، ومحمدٌ يتيم فقير مسكين، فكانت نظرتهم متعلقة بالجانب المادي، ولم ينظروا إلى الجانب القيمي الأخلاقي، وهذا يدل على جهلهم وقلة عقولهم، وما زالت هذه النظرة موجودة عند كثير من الناس إلى اليوم عند تقييمهم للأشخاص، فرد الله على تصورهم الباطل، بأن الذي منعهم من الإيمان بالحق هو شكُّهم في نزول القرآن على بشر مثلهم، لإعراضهم عن النظر الموجب لتصديقه، وإهمالهم للأدلة الدالة على أنه حق منزل من عند الله، بل اغتروا بإمهال الله لهم، وعدم نزول العذاب بهم رغم كفرهم وتكذيبهم، ولو ذاقوا العذاب على ذلك لعلموا وأيقنوا حقيقة ما هم به مكذِّبون، وهو نازل به قريبًا لا محالة، وهذا ما يدل عليه التعبير بـ ﴿ لِّمَّا ﴾، وهي من أدوات النفي المؤقت القريب، وفيه دلالة على أنَّ ذوقَهم على شرف الوقوع(1)، وقد نزل بهم بعد ذلك بأربع سنين فقط في غزوة بدر(2)، فقُتل منهم سبعون وأُسر منهم سبعون.!

وقوله: ﴿ أَمْرِعِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ١٠٠٠ ، هذا رد على استبعادهم



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير أبي السعود: (7/ 216).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 / 215).

126 لطائف البيان في تفسير القرآن

نزول الوحي والرسالة على محمد المنافي وهو سؤال استنكاري تعجبي، والمعنى: هل أنتم تملكون خزائن رحمة الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى العظيمة، حتى تقررون من يعطى النبوة ومن لا يستحقها؟!.

(والعزيز) اسمٌ من أسماء الله التي تدل على القوة والاستغناء عن الخلق.

(والوهاب) اسمٌ يفيد المنح والعطاء، فالنبوة عطاء ومنحة من قوي عزيز سبحانه يمنحها من يشاء.!

وقول من أمّ لَهُم مُّلُكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلَيْرَقَقُوا فِي الْأَسْبَبِ الله وهذا سؤال استنكاري آخر، إن كانوا يملكون السموات والأرض وما فيها من مخلوقات وأجرام، وهي أحد أنواع خزائن الله العظيمة؟! والسبب كل شيء يتوصل به إلى المطلوب من حبل أو غيره (1)، فإن كان لهم ذلك فليصعدوا في المعارج والطرق التي يتوصل بها إلى السماء حتى يدبروا أمر العالم وملكوت الله، وينزلوا الوحي إلى من يختارون ويمنعوه عن من يريدون (2)؟!، ولن يستطيعوا ذلك، وهو أسلوب من أساليب التوبيخ لهم بسبب اعتراضهم على نبوة محمد المنافية.!

ثم قال: ﴿ جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهُرُومٌ مِّنَ ٱلْأَخْرَابِ ﴿ اللهِ ، هذا بشارة لمحمد الله الله على الله الله على الله

- (1) ينظر: تفسير القرطبي: (15/ 153).
  - (2) ينظر: تفسير النسفي: (3/ 146).



شِيُوكَةٌ خِنْ ا

علم بتأويلها قبل أن يعلمها يوسف، وقد نزلت على محمد الميلي هذه الآيات في مكة قبل أن يُهاجر، فارتاحت نفسه واطمأنت، وكان هذا بمثابة وعد من الله لرسوله الميلي بالنصر، حيث دعا بتحقيقه له يوم بدر، فقال: "اللهم أنجز لي ما وعدتني، اللهم آتني ما وعدتني حتى سقط رداءه عن منكبيه!"(1).

والجند: مجموعة أشخاص يتجندون لحماية الحق أو لحماية الباطل، والمقصود بهم هنا جنود الباطل، ونكّرهم تحقيراً لهم، وهنالك: اسم إشارة للمكان الذي سيهزمون فيه، وقد تتعدد الهزيمة لهم في عدة غزوات، أولها يوم بدر، ثم ما بعدها من الغزوات.

والأحزاب: هم القوم الذين تجمّعوا على هدف، والمقصود بهم هنا الكفار المتحزبون على الشرك والباطل الذي يُقاتلون أهل الحق من قريش وغيرهم.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ كُذَّبتَ قَبَّلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ﴿ الله سبحانه: ﴿ كُذَّبتَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وقوم عاد، ثم ذكر فرعون، وفصل قبل قريش أقوام كثيرة، فذكر منها قوم نوح، وقوم عاد، ثم ذكر فرعون وهو بين ثمود وعاد مع أنهم كانوا متجاورين في الزمان والمكان، وذكر فرعون وهو متأخر عنهم وفي غير الجزيرة؛ لمشابهة عناده بعناد قريش وليُشعِرهم أن ما يفعلونه الآن مع محمد عليه فرعون مع موسى ثم كانت النتيجة أن هلك فرعون مع قوته وجبروته!، والأوتاد: جمعُ وتدٍ، وهي التي تُمسك الخيمة من الاضطراب، والمقصود بها هنا أركان حكمه (2) من العساكر والقوة والعتاد



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (3/ 1383)، برقم: (1763).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 76).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

128

ونحو ذلك.

ثم قال: ﴿ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْعَبُ لَتَيْكَةِ أُولِكَتِكَ الْأَحْزَابُ ﴿ اللّهِ مَهُ وَهُم قوم صالح، وأصحاب الأيكة هم قوم شعيب، والأيكة هي الشجرة الكبيرة، وأطلق عليهم لفظ الأحزاب؛ لاجتماعهم وتحزبهم على فكرة الكفر وتكذيب الرسل، فالتحزب هو التجمع على فكرة معينة، فإن اجتمعوا على حق فهي حزبية ممدوحة، وإن اجتمعوا على الكفر والضلال فهي حزبية مذمومة.

وقوله: ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبِهِ الرِّسُلُ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ اللَّهُ مَنهُ مَ الرَّسُلُ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ اللهِ مَن كُذَبِ رَسُولُهَا، وَمَن كُذَبِ رَسُولُا وَاحَداً كُذَبِ الرَّسِلُ جَمِيعاً، فثبت في حق كُل أمة منهم العقاب الذي فكأنما كُذَب الرسل جميعاً، فثبت في حق كُل أمة منهم العقاب الذي يستحقونه، فعاقب قوم نوح بالطوفان، وعاقب عاد بالريح، وعاقب فرعون بالغرق، وعاقب ثمود بالصيحة، وعاقب قوم لوط بحجارة من سجيل، وعاقب قوم شعيب بالظُلّة.

وقوله: ﴿ وَمَا يَنظُرُ هَ وَلَا مَ صَيْحَةً وَحِدَةً مَّا لَهَامِن فَوَاقِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا ينتظر هؤلاء الكفار من أهل مكة إلا صيحة إسرافيل بهم فلا يفيقون بعدها ولا يرجعون إلى الدنيا، حتى يبعثهم الله بالصيحة الثانية يوم القيامة (1)، وفي هذا زجر لهم عظيم، وحذرهم عاقبة أمرهم إذا استمروا على كفرهم.

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ رَبُّنَا عَجِّللَّنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ اللهِ ، القط: هو القسط من



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جزي: (2/ 203).

الْيُوْلِيُّ يَشِلُ اللهِ الله

الشيء، لأنه قطعة منه (1)، وقيل: هو الحظ والنصيب (2)، أي: عجل لنا قسطنا وما قسم لنا من العذاب في الدنيا، استهزاء بمحمد المرابي الذي أنذرهم نزول العذاب بهم إن لم يؤمنوا به، وهذا دليل على قلة عقولهم، كما قال عنهم: ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنذَاهُو الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنذَاهُو الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنذَاهُو اللَّفال: 22]، ولو كانوا يعقلون لقالوا: فاهدنا إليه وفقنا لقبوله.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان عظمة القرآن لقسم الله به.
- 2- بيان أن المقاييس المادية هي التي غلبت على أمم الكفر فأضلتهم عن الحق.
- 3- أن من أسباب الكفر الاستكبار عن قبول الحق وعدم الخضوع له،
   والخلافات الشخصية والتنافس الأسري بين الناس.
- 4- بشارة الله لمحمد المستضعفين معه في مكة بالنصر القريب.



<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشرى: (4/ 77).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير: (7/ 56).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ ٱصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَٱذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ ۖ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ١٠ ۚ إِنَّا سَخَرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ، يُسَبِّحْنَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ وَٱلطَّيْرَ مَعْشُورَةً كُلُّ لَّهُ وَأَلِّ لَا وَشَدَدُنَا مُلْكُهُ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةُ وَفَصَّلَ ٱلْخِطَابِ (أَنَّ) ﴿ وَهَلَ أَتَىٰكَ نَبَوُّا ٱلْخَصِّمِ إِذْ شَوَرُواْ ٱلْمِحْرَابَ (أَنَّ إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُرِدَ فَفَرْعَ مِنْهُمَّ ۚ قَالُوا لَا تَخَفُّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضٍ فَأَحَكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَآ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ اللَّ إِنَّ هَذَآ أَخِي لَهُ. تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلِي نَعْجَةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَ كُفِلْنِهَا وَعَزَّفِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴿ " قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ " وَإِنَّ كَثِيرًا مِّن ٱلْخُلطَاء لَبُغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ۖ وَظَنَّ دَاوُردُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأُسْتَغْفَرُ رَبَّهُ وَخُرّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ١ ﴿ إِنَّ فَغَفَرْنَا لَهُ وَلِكَ فَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَعَابِ الله الله عَمْ الله عَمْ الله عَلَيْ فَهُ فِي الْأَرْضِ فَأَحَمُّ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ أَبِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ (١٠) وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنُهُمَا بَطِلًا ۚ ذَٰلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّادِ 😗 أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ ١٠٠٠ كِنْتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَّرُوا ءَاينتِهِ وَلِينَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ اللهُ اللهُ

قول الله تعالى: ﴿أَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَٱذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ٧٧) ﴾، أمر



شِوْكَةً خِنْ ا

الله نبيه محمداً وكذاب، وكاهن، ونحوها، وأمره أن يتذكر سيرة وحال نبي الله كقولهم: ساحر، وكذاب، وكاهن، ونحوها، وأمره أن يتذكر سيرة وحال نبي الله داوود عَلَيْهِ السّكرمُ التي قصّها الله عليه، وهذا التذكر فائدتُه التسلية للنبي والبشارة له بأن حاله سيؤول إلى ما صار إليه حال داوود من النصر والتمكين والملك بعد كل الإيذاء والضعف الذي كان يلاقيه في مكة، وداوود عَلَيْهِ السّكرمُ هو أحد أنبياء بني إسرائيل، وقد ذكره هنا بوصف العبودية تشريفاً لمكانتها عند الله، فإن العبد كلما ازداد عبودية لله كلما أحبه الله وقرّبه منه سبحانه، ووصفه بأنه صاحب قوة، وهي قوة الإيمان والعبادة والحجة لمقارعة الباطل (1)، وكان كثير الرجوع إلى الله سُبْحانهُ وتَعَالَى بالتوبة والإنابة والعمل الصالح، فقد كان يصوم يوماً ويفطر يوماً، وكان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه (2).

وقوله: ﴿إِنَّاسَخَّرْنَا ٱلِجْبَالَ مَعَهُ, يُسَبِّحْنَ بِأَلْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ اللهِ مَا أعطاه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لداوود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ من الملك حيث سخر له الجبال الصماء فتُسبح بتسبيحه في آخر النهار وعند شروق الشمس، وكان هذا وقت صلاة داوود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، فقد كان يُصلي في الصباح وفي المساء.

وقوله: ﴿ وَالطَّيْرَ مَعَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَالطَّيْرَ مَعَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَالطَّيْرِ مَعَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَاللَّهِ وَمما سخره لداوود عَلَيْهِ السَّلَامُ جمع الطير وحبسها له في الهواء فلا تطير إذا سمعت التسبيح بل تجتمع وتُحشر في مكان واحد مع داوود عَلَيْهِ السَّلَامُ، وكل مِن داود والجبال والطير رجاعٌ إلى طاعة



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/ 147).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 161)، برقم: (3420).

132 لطائف البيان في تفسير القرآن

الله وأمره، وقيل: وكلٌ من الجبال والطير يُسبح بتسبيح داوود، ويردد وراءه التسبيح، والأول أرجح<sup>(1)</sup>.

وقوله: ﴿ وَشَدَدُنَا مُلَكُهُ وَ اللَّهِ لَهُ اللَّهِ كُمْدَوَفَصَلَ اللَّهِ طَابِ ﴿ اللَّهُ وَقَرِّينا ملكه بما وهبناه من أنواع القوة وما منحناه له من أنواع الهيبة، وثبتناه بالنصر في المواطن على أعدائه وإلقاء الرعب منه في قلوبهم، وأعطيناه النبوة، ومطلق العلم والمعرفة، ومنحناه القدرة على الفصل في القضاء بين الخلق بالعدل وحسن المنطق.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/884).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (3/ 149).

قالوا له: لا تخف، فما جئنا لنؤذيك وإنما أتينا لنستفتيك، فنحن شخصان اختلفا واختصما في شيء، فبغى أحدنا على الآخر وظلمه، وقد جئنا إليك وارتضيناك حكماً بيننا، فاحكم بيننا بالحق الذي أراك الله ولا تتجاوزه إلى غيره، ولا تجامل أحداً على الآخر.

والشطط: هو مجاوزة الحد وتخطي الحق، وأرشدنا إلى الطريق الصواب في هذه المسألة واحملنا عليه (1).

وقول ... . ﴿إِنَّ هَذَا اَخِي لَهُ, تِسَعُّ وَتَسْعُونَ نَعِّمَةً وَكِي نَعِّمَةً وَكِيرَةً فَقَالَ اَكُفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي الْخِطَابِ ﴿ اللَّهِ مَا أَحِد الخصمين بذكر نوع الخصومة، ويظهر أن الأخوة هنا أخوة النسب (2)، فوجود مشكلات بين القرابة أشد تأثيراً على تمزق العلاقات من وجودها بين الأباعد، والنعجة: هي الأنثى من الضأن، إنّ أخي هذا عنده تسع وتسعون نعجة وعندي نعجة واحدة فطلب مني أن أُعطيه نعجتي، ليضمها إلى نعاجه، وغلبني وقهرني بطلبه هذا، وألح عليّ به حتى نفذت أمره، فما تقول في هذا؟!.

وقوله: ﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمُكَ بِسُوَّالِ نَعْجَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنُنَّهُ فَاسْتَغْفَرَرَيَّهُ وَخَرَّ بَعْضُهُمْ عَلَى إِلَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ وَقَلِيلُ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنُنَّهُ فَاسْتَغْفَرَرَيَّهُ وَخَرَّ رَكِعًا وَأَنَابَ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ وَقَلِيلُ مَا هُمُ أَوْمَ وَلَى المُدَعِي وَرَأَى المُدَّعِي عليه ساكتًا ولَم عنه المنال المنال المنال المنال المنال القرآني، حكم داود بظلم ولم ينفِ أو سأله فأقر، ولم يُذكر إقراره في النص القرآني، حكم داود بظلم



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 489).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: (23/235).

#### . لطائف البيان في تفسير القرآن

المدعى عليه، لعدم حاجته إلى تلك النعجة وأنه يكفيه ما عنده من النعاج الكثير! وعلَّل ذلك الحكم بأن كثيراً من الشركاء الذين يختلط مالهم، يحصل في الغالب من بعضهم الظلم لغيره، ولا يراعى حقه، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فإنهم يتحرون العدل ولا يظلمون الشركاء ولا غيرهم، وهم قلة في مقابل الكثرة الظالمة لغيرها، وأيقين داود أن الله ابتلاه واختبره بسؤال هذين الملكين له، وقد وردت عدة روايات إسرائيلية باطلة في هذا الموضوع، فيها قدح بعصمة داود عَلَيْهِ السَّلامُ (1)، وأصح ما يمكن الاعتماد عليه في ذلك أن القصة فيها تعريض لما حصل من دواد مع أحد جنوده، فقد كان من عادة الناس في عهد داوود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ أَن يتنازل بعضُهم لبعض عن زوجاتهم إذا رغب فيها، وكان داوود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ لديه عدة زوجات، ورأى زوجة أحد جنوده فأعجبته، فقال له: تنازل لي عنها، فتنازل له عنها، فتزوجها، وكان هذا من عادات وتقاليد القوم وليس فيه حيلة ولا خديعة، بل إن هذه العادة ضلت سارية في العرب إلى وقت الهجرة النبوية (2)، فقد ثبت أن سعد بن الربيع قال لعبد الرحمن بن عوف: لي امرأتان فانظر أعجبهما إليك فأطلقها، حتى إذا حلت تزوجتها، فقال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك(3)، ثم بعد ذلك أُلغيت في الإسلام، وما فعله داوود هو خلاف الأولى في حقه، وكان ينبغي له أن يتنزه عنه لعلوّ مرتبته ومتانة دينه، فإنه قد يعاتب الفضلاء على ما لا يعاتب عليه غيرهم(4)، لذلك سارع داود



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 566)، والدر المنثور في التفسير بالمأثور: (7/ 156).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 237).

<sup>(3)</sup> صحيح البخاري: (5/ 31)، برقم: (3781).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير ابن جزي: (2/ 206).

شِيُوَكُونُ خِنْ اِ

إلى التوبة والاستغفار لربه مما بدر منه وسجد تقرباً إلى الله وتاب إليه.

وقوله: ﴿ فَعَفَرْنَا لَهُ وَاِنَّ لَهُ وَاِنَّ لَهُ وَعِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسَّنَ مَاكِ الله توبته واستجاب لدعائه واستغفاره فغفر له ما بدر منه، وأكرمه الله بأنواع الكرامات، وبيّن أن لداوود منزلة عند الله عالية عظيمة، فهو من المقربين عند الله المرضي عنهم، ومصيره في الآخرة إلى الجنة، فنعم المرجع والمآب، وأكد الخبر بـ (إن)؛ لإزالة توهم أن يكون الله قد غضب عليه.

ثم قال سبحانه: ﴿ يَكَدَّاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِ ٱلْأَرْضِ فَأَحُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ إِلَّهِ قَ وَلا تَتَجِع ٱلْهَوَى فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ آلِ أَلَيْنَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُوا يَوْمُ ٱلْحِسَابِ ﴿ أَي: صيرناك خليفة في الأرض، والخليفة هو الذي يخلف غيره، فقد كان قبله ملوك وأنبياء فذهبوا وحل محلهم وخلفهم في الحكم في الأرض التي كان يعيش عليها، وأمره أن يقضي بين الناس بالعدل الذي هو حكم الله بين عباده ويبتعد عن ما تهواه النفس وما تشتهيه مما يخالف الحق، فإن اتباع الهوى سبب من أسباب الضلال عن طريق الحق، ثم بيّن له أن مصير الذين يُخالفون أمر الله ويحكمون بأهوائهم ويتركون الحق البيّن الواضح دون اجتهاد، في الآخرة عذاب شديد وهو عذاب النار، بسبب تركهم العمل الصالح لهم في الآخرة عذاب شديد وهو عذاب النار، بسبب تركهم العمل الصالح والحكم بالحق في الدنيا، ونسيانهم الوقوف بين يدي الله يوم القيامة للحساب فلم يستعدوا له.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ۚ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلُ لِللهِ عَبْدًا، لِللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أنه خلق السماء والأرض عبثًا،



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ النِّينَ ءَامَنُوا وَعَكِلُوا الصّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ اللّهُ عَبْدَا للسموات والأرض عبثاً لتساوى المجرم مع المسلم، والمفسد مع المصلح، وهذا باطل عقلاً وشرعاً، فلن يجعل الله جزاء الذين آمنوا بالله واتبعوا رسوله وعملوا الأعمال الصالحة كجزاء المفسدين في الأرض بالكفر والمعاصي، وإنما سيُجازيهم الله بما يستحقون، ولن يجعل الله جزاء الذين تقوا عذابه وامتثلوا أوامره واجتنبوا نواهيه مثل جزاء الفجار الذين كفروا به وخالفوا أمره؛ لأن التسوية بين الفريقين ظلم وعبث، والله تنزّه عن الظلم والعبث في خلقه وشرعه، بل يُجازي المحسن على إحسانه، والمسيء على إساءته، فتظهر حكمة الله في هذا الجزاء الأخروي العادل بين الخلق.

وقوله: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَّرُوا عَاينتِهِ وَلِيَنذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ السَّ ﴾،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 90).

شِوْلَةٌ مِّنْ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

هذا القرآن كتاب أنزله الله بواسطة جبريل الأمين إلى محمد المنطق وهو كثير الخير والبركة، وإثبات البركة للأشياء توقيفية، فلا يوصف شيء بأنه مُبارك إذا لم يرد دليل من القرآن أو السنة الصحيحة عليه، إلا إن قصدت بذلك الدعاء فلا بأس، كقولك: عُرسك مبارك، جمعة مباركة، ونحوها، ومعناه: أسال الله أن يبارك عرسك، وأن يجعل جمعتك مباركة، ومن بركة القرآن أن الله يهدى به الخلق إلى الحق والصواب، وفيه الشفاء من الأسقام الحسية والمعنوية، ثم بيّن الحكمة من نزوله وهو التفكر والتأمل في معانى الآيات وألفاظها وأحكامها وما فيها من دروس وعبر، فيحصل لهم التذكر والموعظة بما فيه من الوعد والوعيد، وخص التذكر بأولي الألباب، وهم أصحاب العقول والقلوب السليمة التي تنتفع بالقرآن الكريم، فمن أراد أن ينتفع بالقرآن فليُطهر قلبه ويُزكُّ نفسه ويتدبر الآيات القرآنية وسيجد الفهم والفائدة والثمرة من تدبره، وتتَّعظ نفسه تنزجر بما فيه من الوعد والوعيد؛ فيُقبل على دين الله ويمتثل أمره فيزداد إيمانُه، نسأل الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ أَن يو فقنا جميعًا لذلك.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان فضائل نبي الله داوود عَلَيْهِ السَّلَامُ، وأن ما وقع منه هو خلاف الأَوْلى في حقه.
- 2- أن الأنبياء معصومون من المعاصي والكبائر وما يؤثر على البلاغ لرسالتهم.



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

- 3- بيان مشروعية الشراكة ووجوب الوفاء بين الشريكين وتحريم الظلم والتعدى بينهم.
- 4- من آداب الدخول على الناس عموماً وأهل الفضل خصوصاً؛ الاستئذان منهم.
- 5- أن حكمة الله من خلق السموات والأرض تظهر في الجزاء الأخروي العادل بين الخلق فيُجازي المحسن على إحسانه، والمسيء على إساءته.
- 6- بيان فضيلة تدبر القرآن، وأن ذلك من أهم الحكم والغايات لتنزيله، وأن من يستفيد من التدبر والتذكر هم أصحاب القلوب والعقول السليمة.



شِيُوَكُونُ خِنْ اِ



﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرُدَ سُلِيَمَنَ أَيْعُمَ ٱلْعَبُدُ آيِنَهُ وَ أَوْبُ اللّهُ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَشِيّ الصَّلَفِنَاتُ ٱلجِيادُ الله فَقَالَ إِنِيّ آجَبَبْتُ حُبّ ٱلخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّى تَوَارَتَ بِالْجُبَابِ اللهُ وَقَدَ فَتَنَاسُلَيْمَنَ وَٱلْقَيْنَا بِالْجُبَابِ اللهُ وَقَدَ فَتَنَاسُلَيْمَنَ وَٱلْقَيْنَا بِالْجُبَابِ اللهُ وَقَدَ فَتَنَاسُلَيْمَنَ وَٱلْقَيْنَا بِاللّهُ وَعَلَيْهِ عَلَيْكُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

قـول الله تعـالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لِدَاوُرِدَ سُلَيْمَنَ أَيْعُمَ ٱلْعَبَدُ ۖ إِنَّهُ وَالَالِهِ اللهِ عَلَيْهِ السَّالِمُ الْعَبَدُ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عاطفة على ما سبق ذكرُه من قصة داوود عَلَيْهِ السَّلامُ ، فذكر أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أعطى ومنح داوود عَلَيْهِ السَّلامُ ولداً اسمه سليمان ، ووصفه بأنه نعم العبد، وهو مدح وثناء عليه ، وبيّن سبب هذا المدح والثناء؛ بأنه كان كثير الرجعة والتوبة والإنابة إلى الله جلّ وعلا، مما يقع منه من السهو والغفلة.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَثِيِّ ٱلصَّدِفِنَاتُ ٱلْجِيادُ ﴿ أَنَهُ وَمِنْ مَا مَا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ وَمِنْ السليمانُ عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ وَمِنْ مَلَكُه وَمِنْ السليمانُ عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ وَمِنْ مَلَكُه الْخَيُولُ اللّهِ تعالَى النبوة بعد أبيه، فعرض عليه ساسة الخيل في مملكته الخيول التي كان يملكها، وكان موعد العرض في فترة العشي، وهي فترة ما بعد زوال الشمس عن منتصف السماء بعد الظهر (1)، وكان ذلك من عادة الأمم القديمة، مثل ما يُسمى اليوم بالعروض العسكرية بالمناسبات أو وقت التدريب، فكانوا يعرضون ما عندهم من الخيول والفرسان ونحوها؛ لمعرفة قدراتها واستعدادها للحروب من ناحية، وللتمتع بمناظر تلك العروض من ناحية أخرى، والصافنات: وصفتٌ للخيل الأصيلة المدربة.

والصافن: هي الخيل التي تقف على ثلاث قوائم وترفع الرابعة، أو لا تمكّن قدمها الرابعة من الأرض<sup>(2)</sup>، ويكون لها منظر جميل بهذا الوصف، كما يدل على قدرتها على الفروسية، والجياد: اسمٌ للخيول، ويدل على جودتها أيضاً.

وقول هذه الفرق وَقَالَ إِنِّ أَحْبَبُتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّ حَتَّى تَوَارَتَ بِاللِّحَابِ الله رُدُّوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحُا بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ الله فَه العرض لها خلال هذه الفترة، فانشغل بها سليمان عن الذكر، وهو ذكر الله المطلق أو عن صلاة العصر حتى غربت الشمس، فعاتب نفسه بأنه آثر النظر إلى هذه الخيول فأخذت وقته وشغلته عن ذكر الله وتسبيحه أو عن صلاة العصر حتى غابت الشمس، وتأخر



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/ 154).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 571).

شِيُوكَةٌ خِلْنًا ﴿

عما كان قد تعوّد عليه من الذكر والصلاة، فأمر بردها عليه، فأرجعوها عليه بعد أن كانت قد ذهبت إلى إسطبلاتها؛ فطفق؛ فعلٌ من أفعال الشروع، وخبره لا بد أن يكون فعلاً مضارعاً، والتقدير فطفق يمسحها مسحاً، أي: فما زال يضرب بالسيف سوقها وأعناقها، حتى انتهى من ذبحها، ثم أطعم لحمها الفقراء من قومه تقرباً إلى الله؛ لأنها شغلته عن ذكر الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى، وقيل: إن المسح هنا كان للتبريك عليها، وليس لذبحها، والمعنى: أن ساسة الخيل جاءوه بالخيل بعد العصر يعرضونها عليه، فقال: إني مشغولٌ الآن بذكر ربي اذهبوا بها، فذهبوا بها حتى غربت الشمس وانتهى من ذكره، ثم أمرهم أن يُعيدوها عليه، فلما أتوه بها مسح عليها تبريكاً ودعاءً لها بالخير لتكون عُدته في الحرب، واختار هذا المعنى ابن جرير (1)، والمعنى الأول أرجح للسياق (2)، ويدل عليه أيضاً أن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى أكرمه وأعطاه مُلكاً آخر من الرياح والشياطين بدلاً عنها كما سيأتي، لأنها شغلته عن ذكر الله، ومن ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه.

شم قال الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَاسُلَمُنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرُسِيِّهِ عَسَدًا ثُمَّ النَّابَ الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلِمَالَ الله الله الخيل حتى انشغل عن ذكر الله فحصل منه إنابة وعودة إلى الله وتخلص منها لأنها شغلته عن ذكر الله، والفتنة الثانية: أن الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى اختبره بأن سلّط عليه شيطاناً من العفاريت جلس على كرسي ملكه، ولم يستطع سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ أن يُدير



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (21/ 196).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 66)، وفتح القدير للشوكاني: (4/ 495).

142 طائف البيان في تفسير القرآن

مملكته بسبب وجود هذا الشيطان على كرسيه، وهو قول جمهور المفسرين<sup>(1)</sup>، بغض النظر عن ما هو سبب جلوس الشيطان عليه، كما تذكره الروايات الإسرائيلية المختلفة<sup>(2)</sup>، فتصور ذلك الشيطان في صورة إنسان وجلس على كرسي سليمان فترة من الزمان، فدعا سليمان ربه سُبَحانَهُ وَتَعَالَىٰ أن يُعيد له مُلكه، فأرجع الله له ملكه بعد ذلك، وقيل: إن فتنة سليمان كانت بسبب مرض شديد ألقاه الله عليه (3)، وأن الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَىٰ أخذ منه قوة التفكير وإدارة الملك بالمرض، فكان يجلس على كرسيه كالجسد الذي لا تفكير فيه ولا نشاط، ثم شفاه الله وأرجع الله له قوة التفكير والإرادة، والراجح الأول للسياق.

وقولــــه: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيَّ إِنَّكَ أَنتَ

الوهابُ المعنور على ملاح الدين على صلاح الدنيا، وهذا من جهة، ومن جهة ثانية قدّم طلب صلاح الدين على صلاح الدنيا، وهذا من عنايتهم بآخرتهم قبل دنياهم، وطلبَ مُلكاً لا يكون لأحد من بعده، والذي دفعه إلى هذا الطلب ما حصل له من تسلط العفريت على كُرسيِّه ومُلكه سابقاً، فخشي من تكراره؛ فلذلك طلب من الله أن لا يمنحه لغيره، وليكون معجزة دلالة على نبوته (4)، فشمل الزمان كله، فلم يحصل لأحدِ بعده من الملك مثل ما حصل له، ففي الحديث أن النبي المنابي المنابعة على البارحة ليقطع



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 573).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (21/197).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (26/ 394).

<sup>(4)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1795).

شِيُوكَةٌ خِلْنًا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

عليّ الصلاة، فأمكنني الله منه فأخذته، وأردت أن أربطه إلى جنب سارية من سواري المسجد، حتى تصبحوا فتنظروا إليه كلكم أجمعون، قال: فذكرت دعوة أخي سليمان: رب هب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي، فرددته خاسئاً"(1)، والوهاب: اسمٌ من أسماء الله الذي يُعطي ويهب بدون مقابل.

وقوله: ﴿فَسَخَّوْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِى بِأَمْرِهِ وَكُفَاءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَآءٍ وَعُوَاصِ وَءَاخِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴿ الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى دعاءه وأعطاه أنواعاً من الملك لم تحصل لأحدٍ بعده، وهي: أولاً: سخّر له الريح، أي: ذلّلها وهيأها وجعلها رهن إشارته، فتستجيب لطلبه وتمشي بأمره، وتجري حيثُ يريد بكل لينٍ وسهولة فلا يقع فيها اضطراب؛ لأنه كان يركب على بساط وتأخذه الريح حيث يُريد، وجاء في آية أخرى: ﴿عَاصِفَةً ﴾ [الأنبياء: 18]، وهي بمعنى سريعة، فتكون لينة سريعة، وكانت سرعتُها أن تسير من الصباح إلى الزوال مسيرة شهر، ومن الزوال إلى الغروب مسيرة شهر، كما قال عنها: الزوال مسيرة شهر، ومن الزوال إلى الغروب مسيرة شهر، كما قال عنها:

ثانيًا: سخّر له الشياطين متنوعي الحرف والأعمال والأوصاف، فمنهم البناؤون الذين يأمرهم فيبنون له القصور والمباني العظيمة، وما زال يُوجد منها مبانٍ ضخمة جداً أو كهوف يصعب أن يقوم بها البشر، فلعل تلك من بقايا عمل شياطين سليمان الذين سخرهم الله له، كما قال: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَحَدِيبَ وَتَمَرْثِيلَ وَجِفَانِ كَالَجُوابِ وَقُدُورِ رَّاسِينَتٍ ﴾[سبأ:13]، ومنهم الغواصون الذي



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (13/ 349)، برقم (7969)، وصحيح البخاري: (4/ 162)، برقم (3423).

لطائف البيان في تفسير القرآن (144

يغوصون في البحر فيستخرجون منه اللؤلؤ والياقوت والزبرجد وغيرها من الدرر التي تكون في قيعان البحار، وسخّر له مردة الشياطين حتى قرنهم في الأصفاد، وجعلهم مُقيدين في الأغلال لا يستطيعون التحرك، وهم الذين يُخالفون أوامره، أو يُؤذون خلق الله، فهذه كانت عقوبتهم، لأن سليمان عَلَيْهِ السّلامُ كان مسيطراً على عالم الجن والشياطين.

شم قال: ﴿ هَلَا اعَطَا وَ الْمَا اللهِ وَ الشياطين لسليمان عَلَيهِ السّلامُ مَا سِن ذكره من تسخير الرياح والشياطين لسليمان عَلَيهِ السّلامُ هو عطاء من الله وهبه له بدون مقابل، وجعل أمر التصرف في هذا الملك لسليمان؛ فأعطِ من شئت وامنع من شئت منه، وفُك من شئت من الشياطين المقيدين واربط من شئت منهم، فلن تُحاسب على عطائك، ولا على منعك، فمهما فعلت فهو جائز لك (1)، وهذا من إكرام الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لسليمان وثواباً يليق به، وله حسن مرجع يرجع إليه في الجنة، فجمع له بين خيري الدنيا والآخرة.

ثم قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَالذَّكُرْ عَبْدَنَا آيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَنِي الشَّيْطَانُ بِنُصَبِ
وَعَذَابٍ اللهُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ وَاذْ كُرْ عَبْدَنَا آيُوبِ الله نبيه محمداً وَيَوْلِكُ أَن الله الله الله الله على المكاره، فقد ابتلاه يتذكر قصة عبده أيوب عَلَيْهِ السَّلَامُ ، ويقتدي به في الصبر على المكاره، فقد ابتلاه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالضر في جسده وماله، ولم يبق له من حال الدنيا شيء يستعين



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 74).

شِيُوكَةٌ خِلْنًا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

به على مرضه إلا زوجته حفظت ودّه لإيمانها بالله ورسوله، فكانت تخدم الناس بالأجرة وتطعمه وتخدمه نحواً من ثماني عشرة سنة، وقد كان قبل ذلك معه مال جزيل وأولاد وسعة من الدنيا، فسلب جميع ذلك، ورفضه القريب والبعيد<sup>(1)</sup>، فلما طال به المرض واشتد به الحال؛ تضرّع إلى الله ربه ورب العالمين أن الشيطان قد أصابني بنصب: وهو التعب والإعياء.

وعذاب: وهو الألم (2)، ووصفه بالعبودية لأنها أعلى مقامات البشرية، والمناداة: الصوت المرتفع، والمناجاة: الصوت المنخفض، فنادى ربه سُبتَحانَهُ وَتَعَالَى وشرح له حاله وأن الشيطان قد أصابه بأمر متعب ومُعذب له سواءً كان في جسده أو في نفسه، وتأدب مع الله سُبتَحانَهُ وَتَعَالَى وأضاف الإصابة إلى الشيطان، والله خالق الخير والشر، فاستجاب الله سُبتَحانَهُ وَتَعَالَى له، وأمره أن يضرب برجله الأرض التي كان جالساً عليها ضرباً خفيفاً؛ لأن المرض كان قد أنهكه، فضربها فنبعت له عين ماء صافية باردة فشرب منها، فذهب كل مرض في داخل جسده، ثم اغتسل فذهب ما كان في ظاهر بدنه (3)، وقيل بل ضرب الأرض ضربتين: ضربة خرج منها ماء دافئ، فاغتسل منه، وجعل فيه الشفاء لما بظاهر جسده من ألم، وضربة خرج منها ماء بارد، فشرب منها، وجعل فيه الشفاء لما الشفاء لما بداخله من ألم، وتكاملت العافية فيه ظاهراً وباطناً (4).



<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق: (7/ 74).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 500).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 507).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 74).

146 — لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ وَمَثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنّا وَذِكْرَى لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللهِ المواتى العطيناه بدلاً عن من ذهب من أولاده، فقد ولدت له امرأته مثل عدد الموتى، ومثلهم معهم، وأخلف الله عليه أكثر مما ذهب من ماله ﴿ وقيل: أنه أحياهم له بأعيانهم (2) لكن لا يوجد دليل على ذلك، والهِبة أعم من أن تكون مجرد إحياء لمن مات، ورحمَه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالشفاء وبإعطائه الأهل والأولاد والأموال مرة أخرى، وجعل قصته ومعجزة الشفاء له فيها موعظة وتذكير لكل ذي عقل سليم يقرأها ويتذكر أن عاقبة الصبر الفرج والراحة، وأن الله على كل شيءٍ قدي .

وقول ... في وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغَثَا فَاصْرِب بِهِ وَلَا تَحَنْتُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبُدُ إِنَّهُ وَكَانِت زوجتُه قد أغضبته أثناء مرضه، فحلف أن يجلدها مائة جلدة، فلما شفاه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رحم الله زوجته لصبرها عليه، وأفتاه الله أن يأخذ ضغثًا، وهو الحزمة من الحشائش فيها مائة عود، فيضربها به ضربة واحدة، فيبر بذلك يمينه ويخرج من حنثه، ففعل ذلك رحمة بالمرأة وبراً يمينه، وقد فعل ذلك النبي بَيْنِي برجل من أصحابه زنى وهو بكر وكان مريضًا لا يقوى على جلد المائة (3)، وعلى هذا يُقاس عليه كل من كان هذا حاله، ثم وصف الله أيوب عَلَيْهِ السبر على أقدار الله من الابتلاءات والأمراض التي أصابته،

<sup>(3)</sup> ينظر الحديث في مسند أحمد: (36/ 263)، برقم: (21935)، وسنن أبي داود: (4/ 161)، برقم: (4472)، وإسناده صحيح.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1093).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/131).

ومدحه بأنه نعم العبد فهو كثير الأوبة والرجوع إلى الله بالتوبة، وهذه العبارة ذكرت وصفًا لنبيين: الأول سليمان عَلَيْهِ السَّلَمُ، والشاني أيوب عَلَيْهِ السَّلَمُ، والشاني أيوب عَلَيْهِ السَّلَامُ ولا السرّاء عن دينه، وأيوب عَلَيْهِ السَّلَمُ كان مبتلى بالضراء فلم تفتنه الضراء عن دينه، فمن صبر على فتنة السراء وفتنة الضراء فهو نِعم العبد، ومن أعطاه الله نعماً فلا يغفل عن العودة إلى الله والرجوع إليه بين الحين والآخر حتى لا تُلهيه عن طاعة ربه ويصاب بالعجب والغرور فيهلك، وعلى من ابتُلي بالضراء من مرض وفقر ونحوها فلا يغفل أيضاً عن العودة والتي الله والاستغفار والتوبة؛ حتى لا يصاب باليأس والقنوط فيهلك، فإن العُجب والغرور واليأس والقنوط بابان للشيطان يدخل منهما إلى الإنسان ليُخرجه من دينه، والموفق من وفقه الله.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- أن من ترك شيئًا لله عوضه الله خيراً منه.
- 2- أن الله يستجيب للعبد إذا دعاه ما لم يستعجل.
- 3 جواز ضرب الرجل لزوجته تأديبًا، ضربًا غير مُبرّح.
- 4- أن الصبر على الضراء يساوي عند الله الشكر على السراء، ومن فعلهما فهو نعم العبد لله.





\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



قول الله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَاۤ إِبْرَهِمَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ﴿ وَ اللهِ مَا زَالَ الحديث متصلاً بذكر أنبياء الله ورسله الذين قصهم الله تعالى على نبيه محمد الله في هذه السورة، فأمره أن يذكر من عباده المرسلين إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهو أبو الأنبياء الثاني بعد آدم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، فجميع الأنبياء من ذرية



لِيُوْلِكُو لِمِنْ اللهِ المِلْمُلِي المِلمُولِيِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي

إبراهيم، وهو من أولي العزم من الرسل، وذكر معه ولده إسحاق وهو الولد الثاني لإبراهيم من زوجته الأولى سارة، وذكر معه ابنه يعقوب، فجمع بين الأب والابن والحفيد، ووصفهم جميعًا بأنهم أصحاب القوة، والمقصود بها قوة الإيمان والعمل الصالح وطاعة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وتلمس مرضاته، والأبصار: جمع بصيرة، وهي القلوب التي تتأمل وتُفكر وتُبصر الحق وتتبعه، كانوا أصحاب قوة في الفكر والتأمل.

وقول عند في إِنَّا أَغْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّالِ الله مِن قلوبهم حب الدنيا وذكرها، الأَغْيَارِ الله عليهم بأن نزع الله من قلوبهم حب الدنيا وذكرها، وأخلصهم بحب الآخرة وذكرها(1)، فلا تشغلهم الدنيا عنها، وإنما كان همهم الأكبر تذكر الدار الآخرة والاستعداد لها بالعمل الصالح، وإذا كان قلب العبد دائمًا متعلقًا بالدار الآخرة فإنه يظل معموراً بالإيمان والتقوى والاستعداد للقاء الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ومشغولاً بدعاء غيره إليها، وقد اصطفاهم الله واختارهم لحمل رسالته و تبليغ دعوته للناس، ومن أُعطي هذه الخصلة وهذا الفضل العظيم، فهو من الأخيار الذين ارتبط بهم الخير واتصفوا به في سائر جوانب حياتهم في عبادتهم ودعوتهم وأخلاقهم وسلوكهم وشأنهم كله.

وقوله: ﴿ وَاَذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفُلِّ وَكُلُّ مِّنَ ٱلْأَخْيَادِ ﴿ اللهِ وَأَمَدِهُ أَن يتذكر الأنبياء، إسماعيل وهو الولد الأكبر لإبراهيم عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ، وقد أرسله الله للعرب الذين كانوا يعيشون معه في الجزيرة، واليسع، وذا الكِفل، وهما من أنبياء



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 76).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بني إسرائيل، فيذكرهم جميعًا بالثناء الحسن، فإن كلاً منهم كان من الأخيار الذين اختارهم الله للنبوة، واختار لهم أكمل الأحوال من الأعمال والأخلاق والصفات الحميدة والخصال السديدة (1).



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 715).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن جزي: (2/111).

شِوْلَةُ مِّنْ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

يقومون لخدمة أنفسهم، بل يطلبون ويأمرون الخدم من الغِلمان بما يشتهون من الفاكهة الكثيرة المتنوعة في طعمها وأنواعها وألوانها، وما يشتهون من شراب الفاكهة الكثيرة المتنوعة في طعمها وأنواعها وألوانها، وما يشتهون من شراب في رائحم، وتنوين شراب هنا للتعظيم، أي شراب نفيس في جنسه (1)، ومنحهم الله في الجنة النساء اللاتي يقصرن طرفهن على أزواجهن فلا ينظر إلى غيرها، وهن متساويات وبسبب جمالهن يقصر زوجها طرفه عليها فلا ينظر إلى غيرها، وهن متساويات في السن هن وأزواجهن، ويشمل هذا الوصف النساء من زوجاتهم من أهل الدنيا ومن الحور العين (2)، وقد جاء في الحديث: "يدخل أهل الجنة الجنة جرداً مرداً مكحلين، أبناء ثلاثين أو ثلاث وثلاثين سنة "(3)، وهي متوسط الشباب والقوة والنضارة والجمال، وفي الآية إشارة إلى عفتهن وجمالهن.

# ثــم قـال سـبحانه: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴿ آ اِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن

نَّهَادٍ ﴿ الله الذي سبق ذكره من وصفٍ مُوجَز لنعيم أهل الجنة، هو ما تُوعدونه، واللام للتوقيت، أي: تحصلون عليه حينما يحين وقت الحساب يوم القيامة، فتُحاسبون حساباً يسيراً ثم تنتقلون إلى هذا الجزاء العظيم الذي وعدكم الله في الجنة، هو رزقنا لكم وهو لا ينتهي ولا ينقطع بل يستمر أبد الآبدين، لأن ما يُنغص العبد في الدنيا إذا أعطاه الله نعمة أحد أمرين: أن يموت ويترك النعمة، أو أن تنتهي النعمة وهو حي، فجمع الله لأهل الجنة هاتين النعمتين: فلا يموتون، ولا تنتهى النعمة عنهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 / 282).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/883).

<sup>(3)</sup> سنن الترمذي: (4/ 682)، برقم: (5452)، وإسناده حسن.

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال الله سبحانه: ﴿ هَلْذَاْ وَإِنَ لِلطَّعِينَ لَشَرَّ مَابٍ ﴿ هَلَا الله سبحانه: ﴿ هَلْدَا وَإِنَ لِلطَّعِينَ لَشَرَّ مَابٍ ﴾ هذا: اسم الإشارة مستعمل في الانتقال من غرض إلى غرض آخر، فبعد أن ذكر الله حال أهل الجنة؛ انتقل إلى ذكر حال أهل النار، والطاغون: هم الموصوف بالطغيان، وهو مجاوزة الحد في التكبر والتعاظم، والمراد بهم عظماء أهل الشرك لأنهم تكبروا بعظمتهم على قبول الإسلام، فمرجعهم شرمرجع، وهو جهنم يدخلونها فيحترقون فيها من الجهات كلها، فبس الفراش فراشهم، كما قال: ﴿ لَهُمُ مِن فَرْقِهِم مُظْلَلُ مِن النّارِ وَمِن تَعَنِّم مُظْلَلُ ﴾ [الزم: 16].

ثم قال: ﴿ هَنَا اَفَلَيَذُوقُوهُ حَمِيمُ وَعَسَاقُ ﴿ اللهِ وَءَا خَرُمِن شَكَلِهِ اَزُورَجُ ﴿ اللهِ الحرارة، العذاب والنكال الموعودون به هو جزاؤهم، وهو الماء شديد الحرارة، والصديد الذي يخرج من جروح أهل النار، فليشربوا منه وليتذوقوا طعمه الخبيث، ولهم أنواع وأصناف أخرى متعددة من العذاب يُعَذّبون بها في الآخرة.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جزي: (ص: 1807).

شِيُوكَةٌ خِنْ ا

خيراً، إنهم داخلون النار كما دخلناها قبلهم، وإنما رفضوا الترحيب بهم استنكاراً منهم لجمع الضعفاء معهم على عادتهم في الدنيا، فما زالوا يُؤمنون بالطبقية حتى وهم داخل جهنم!!، فلما سمع قولَهم الأتباعُ والضعفاء ردوا عليهم بل أنتم لا تستحقون الترحيب؛ لأنكم كنتم سبباً في دخولنا النار، حينما هيأتم وزينتم لنا الكفر ودعوتمونا إليه، فاتبعناكم فيه، فبئس دار القرار لنا ولكم جهنم، والعياذ بالله، ثم سألوا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أن من أغوانا بالكفر وشجعنا عليه في الدنيا؛ فاجعل عذابه زائداً علينا ومضاعفًا في النار، كما في قوله: ﴿ رَبُّنَآءَاتِهم م ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَٱلْعَنْهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴾[الأحزاب: 68]، وسبب هذا دعاء ما يُلاقيه المستضعف في جهنم من غَبن حينما اتبع الكُبراء، فالمستضعفون الذين ساروا وراء الكُبراء الذي زينوا لهم الكفر والباطل، تحترق قلوبهم من الغِل والحقد على الذين أضلوهم في الدنيا، ولكن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ حكَم عدل سيعاقب كل كافر بما يستحق، ولذلك خلق النار دركات متفاوتة في العذاب، وكل درَك لفئة محددة من الكفار، فيأتيه من العذاب بقدر ما عنده من الكفر والفساد!!.، وفي الآية إشارة إلى انقطاع المودة بين الكفار، وأن المودة التي كانت بينهم تصير عداوة يوم القيامة.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَا نَعُدُّهُمْ مِنَ ٱلْأَشَرَارِ ﴿ اللهُ سَبحانه: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَا نَعُدُّهُمْ مِنَ ٱلْأَشَرَارِ ﴿ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُوا عَل



154 كطائف البيان في تفسير القرآن

كان باطلاً، فلم يدخلوا النار ولم يستحقوا العذاب؟، وهذا هو الواقع، أم كانوا على باطل واستهزاؤنا بهم كان حقاً، وقد دخلوا النار، ولكن لم تقع عليهم أبصارنا فيها؟، وهذا باطل ولكنهم قالوه تمويها وتضليلاً للأتباع كما كانوا يفعلون في الدنيا(1)، ثم بين أن الذي حكاه الله عنهم من التخاصم بين القادة والأتباع أمر واقع منهم حتماً يوم القيامة لا شك فيه، وفيه إشارة إلى سوء العلاقة بين أهل النار، وفيه التعريض بوعيد المشركين وإثبات حشرهم وجزائهم.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان فضل الله على الأنبياء حيث نزع الله من قلوبهم حب الدنيا وخصصهم بحب الآخرة.
- 2- تنوّع نعيم المؤمنين المتقين في الجنة، وتنوّع وتعدد عذاب الكفار في جهنم.
  - 3 بيان سوء العلاقة بين أهل النار وشدة تخاصمهم فيها.
- 4- بيان غبن المستضعفين من الكفار في النار ودعائهم فيها الكبراء الذين أضلوهم في الدنيا.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 716).

شِوْرَةٌ مِنْ اللهِ المِلمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ



﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَّا مُنذِرُ وَمَا مِنَ إِلَهِ إِلّا اللهُ الْوَعِدُ الْقَهَارُ ﴿ وَمَا مِنَ إِلَهِ إِلّا اللهُ الْوَعِدُ الْقَهَارُ ﴿ وَهَا مِنْ عِلْمٍ عِلْمٍ عِلْمٍ عِلْمٍ عِلْمٍ عِلْمَ عِلْمٍ عِلْمَ عَلَم عَرْضُونَ ﴿ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمٍ عِلْمِ الْمَعْلَى الْعَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَهُ مُ سَحِدِينَ ﴿ فَا لَمَتَ الْمَلَيْكَةُ كُمُ مُكُمُ اللهُ مَعْمُونَ ﴿ فَا لَا مَنْ عَلَيْ اللهُ الله

قول مع تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنَ إِلَهِ إِلَّا اللّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ ثَا اللّهُ وَسَولُهُ وَمَا مِنْ أَلُو وَمَا مِنْ أَلُو وَمَا مِنْ مَهُمَا ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفَرُ ﴿ ثَا ﴾ ، أمر الله رسوله الله يُحْفِقُ أن يخبر كفار قريش المكذبين به بأن الله أرسله إليهم رسولاً يخوفهم ويحذرهم من عقوبة الله لهم إن استمروا على الكفر به، ويُخبرهم أن الإله الحق الذي يستحق العبادة دون



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

غيره هو الله الواحد الذي لا شريك له ولا مثيل، ولا شبيه له ولا نظير، الذي قهر الخلق بقوته وقدرته وعزته وجبروته، وهو خالق ومدبر ومربي ومربوب جميع من في السموات ومن في الأرض وما بينهما، وهو القوي سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى الذي يبطش بمن كفر به والغفار لذنوب من تاب ورجع إليه من عباده، وفي ذكر هذين الاسمين ترهيب وترغيب للكفار في العودة إلى الله فلا تبتعدوا عنه بالكفر فيبطش بكم، وارجعوا إليه بالإيمان يغفر لكم.

ثم قال: ﴿ قُلُ هُو نَبُوّا عَظِيمُ ﴿ آلَهُ عَنَهُ مُعُرِضُونَ ﴿ آلَهُ عَنْهُ مُعُرِضُونَ ﴿ آلَهُ عَلَيْهُ مُعُرضُونَ ﴿ آلَهُ عَلَيْهُ مُعُرضُونَ ﴿ آلَهُ عَلَيْهِ وَالتوحيد والرسالة هذا القرآن الذي جئتكم به وما تضمنه من أخبار الشريعة والتوحيد والرسالة والدار الآخرة (1) خبرٌ ذو شأنٍ عظيم، ينبغي الاهتمام الشديد بشأنه؛ لعظم قدره وكثرة منفعته، ولعظيم ما تضمنه من الزواجر والأوامر، لم يأتِ مثلُه من قبل ولن يأتي بعده مثله، وقد أعرضتم عن الإيمان به وقد نزل بلغتكم، وعجزتم عن أن تأتوا بمثله، مما يدل على ضعف عقولكم وقلة فهمكم، فإن العاقل إذا رأى شيئًا عظيمًا اعتبر به واتعظ به.

وقول هذا في مَاكَانَ لِي مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلِا الْأَعَلَى إِذْ يَخْنَصِمُونَ الله إِن يُوحَى إِلَى إِلاَ أَنَّمَا أَنَا نَذِيرُ مُعَلِي الله الله الله الله من المحال أن نُوحي إليك هذا القرآن، عما جرى بين سكان السموات من الملائكة من الجدال والخصومة فيما بينهم حول خلق آدم عَلَيْهِ السّلامُ؛ وموقف الملائكة منه وتفضيل الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لادم وإكرامه، وأمْر الله تعالى الملائكة بالسجود لادم فسجدوا



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1812).

يَنْوُكُونٌ فِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّاللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّا الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وتخلّف إبليس عن السجود، فهذه المعلومات كلها كانت غيباً لا يعلم بها محمد عليه ولا تعلم بها قريش قبل ذلك، وإنما علم بها عن طريق الوحي، بعد أن أرسله الله رسولاً منذراً لهم ومبيناً لهم وموضحاً لهم عاقبتهم الوخيمة إن استمروا في كفرهم.

وقوله: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْ كَدِ إِنِّ خَلِقُ بَشَرًا مِّن طِينٍ ١٠٠ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيدِمِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ، سَجِدِينَ (٧) فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ (٧٧) إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ ﴾ ، ثم أخبره بقصة خلق آدم والحوار بين الله والملائكة حوله، ولعل هذه الآية من هذه السورة هي أول ما نزل على النبي الله الله من ذكر قصة خلق آدم وسجود الملائكة وإباء إبليس من السجود، فإن هذه السورة في ترتيب نزول سور القرآن لا يوجد ذكر قصة آدم في سورة نزلت قبلها(1)، فاذكر ذلك لقومك حين أخبر الله الملائكة بأنه سيخلُق بشراً هو آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، وأن خلقه سيكون من الطين بالطريقة التي ذكرها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن خلق آدم، في عدد من الآيات في سور أخرى، حيث قبض قبضة من تراب الأرض كلها ثم أضاف إليها الماء فصارت طينًا، ثم ترك هذا الطين فترةً حتى تخمر وصار طينًا لازبًا أو صلصالاً، ثم تركه فترة حتى نتن فصار حماً مسنوناً، ثم تركه فترة جف وصار كالفخار، ثم نفخ فيه الروح فصار بشراً سوياً مكتمل الخلقة، ثم أمر الله الملائكة أن يسجدوا لآدم عَلَيْهِ السَّلامُ سجود تحية وتكريم لا سجود عبادة، فامتثل الملائكة المخاطبون بالسجود كلهم أجمعون، فوقعوا سجوداً بين يديه



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (23/ 297).

لطائف البيان في تفسير القرآن

تكريماً له، وأتى هنا بتوكيدين ليدل على كمال ونوع الامتثال، فالتوكيد بـ (كل)؛ لبيان أنه لم يتخلف منهم أحد، والتوكيد بـ (أجمعون)؛ لبيان أنهم سجدوا سجوداً واحداً في زمن واحد دون اختلاف بينهم، إلا إبليس ولم يكن منهم جنساً كان من الجن، فخانه طبعه وجبلته أحوج ما كان إليه، فامتنع امتثال أمر الله ولم يسجد معهم بسبب مبالغته في التكبر على آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، واعتقاده أنه أفضل منه، ووقع في الكفر حال تكبره، وخرج بذلك الفعل من وصف المؤمنين وصار من جملة من كفر بالله رب العالمين.

وقوله: ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى السَّتَكَبَرْتَ آمَ كُنتَ مِن الْعالِينَ وَ عَلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَخَلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَخَلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَخَلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَخَلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَمَخْلَقَتْ فَي مِن قَالِ وَسَائلاً له عن سبب امتناعه عن تنفيذ الأمر بالسجود لآدم الذي خلقتُه بيديّ، وخصيته وشرفته بذلك، وفي ذلك إشارة إلى فضل آدم على إبليس وتوبيخ وتقريع لإبليس لعصيانه الأمر، قائلاً له: أَمنَعك الكِبر الآن من السجود لآدم والاعتراف بفضله، أم كنت متصفاً به من قبل ذلك، فأجاب إبليس بأنه ترك السجود استكباراً؛ لأن جنسه خيرٌ من جنس آدم، لأن النار في نظر إبليس أفضل من الطين، وهو اعتدادٌ برأي لا دليل عليه، فإن الفلاسفة يُقرون أن التراب أفضل من النار (1)؛ لأن النار لا تشتعل بذاتها وإنما بما يُوقد فيها، وما يُوقَد فيها أفضل من مُخرجات الطين وهو النبات والأرض والأحجار والتراب، وأنها إذا اتقدت وصارت شديدة أطفئت بالطين، فالطين أقوى منها، لكن القياس العقلي



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (3 2 / 304).

يَنْوُونَ فِي اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلّا

البعيد عن الشرع يُفسد صاحبه، ولذلك حُذر من الأقيسة الباطلة، ولذا قيل: أول قياس فاسد هو قياس إبليس.!

وقوله: ﴿ قَالَ فَأَخُرُمُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمُ ﴿ فَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَتِيۤ إِلَىٰ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ فَلما رأى بطلان حجته لم يستمر بمجادلته، بل حكم عليه بالخروج من الجنة، ووصفه بأنه مرجوم ومطرود من كل خيرٍ وكرامةٍ في الدنيا والآخرة، واستحق لعنة الله إلى يوم البعث والجزاء، والتقييد لها إلى يوم الدين لا يعني أنها تنقطع عنه يومئذٍ، بل يفيد أنّه سيلقى يوم القيامة من ألوان العذاب والعقاب ما ينسى بسبه اللّعنة!.

وقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْ نِي ٓ إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ يَكُومِ ٱلْوَقْتِ الْمَعَلُومِ اللهِ عَلَم إبليس بحاله ومآله وما صار إليه بسبب تكبّره وكفره طلب من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وتوسل إليه بالربوبية معترفا له بسلطانه وقهره عليه، أن يتركه حيا ولا يُميته إلى يوم يبعثون، فهو لا يُريد أن يموت؛ لأن الموت شديد على كل نفس، فحقق الله له طلبه وتركه حيا إلى الوقت الذي قدّره الله وعيّنه لفناء الخلائق، وهو وقت النفخة الأولى، وهي نفخة الصعق الذي يموت فيها الخلق أجمعون.

وقوله: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوِينَهُمُ أَجُمُعِينَ ﴿ اللّهِ عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهُ فالله الله الله على طلبه، وهو تأخير موته؛ أقسم بعزة الله أنه سيسعى في غواية وإضلال بني آدم أجمعين، بتزيين الشهوات لهم، وإدخال الشبهات عليهم، وهي العلة التي طلب إبليس تأخير موته من أجل تحقيقها، ولكنه استثنى من لا



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

يقدر على إضلاله، ولا يجد السبيل إلى إغوائه، وهم عباد الله الذين أخلصهم لعبادته وعصمهم من الشيطان الرجيم، فهؤلاء لا يستطيع إبليس أن يُغويهم، وفيها إشارة إلى أهم أسباب النجاة من كيد الشيطان، وهما: العبودية الحقة لله، والإخلاص في العمل.

# وقول ... هُ قَالَ فَأَلْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ١١٠ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ

أَجْمَعِينَ ﴿ مَا يقوله هو الحق، وما يقوله هو الحق، وما يقوله هو الحق، لأملأن جهنم منك يا إبليس ومن ذريتك الشياطين وممن تبعك في الغواية والضلالة من ذرية آدم أجمعين، وجذا القول الفصل انتهى الحوار بين الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فإنه حاور سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فإنه حاور إبليس وأعطاه فرصة يُعبّر جها عن رأيه، وأقام الحجة عليه حتى لا يكون له عذر في الآخرة.

ثم خُتمت السورة بقوله: ﴿ قُلُ مَا أَسْعَلُكُوْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَا لَلْتُكَلِّفِينَ ﴿ الله نبيه أَن يقول لكفار قريش فِكُرُ لِلْعَامِينَ ﴿ الله نبيه أَن يقول لكفار قريش الذين كذبوه: لا أطلب منكم أُجرة على دعوتي لكم وإبلاغي لكم الرسالة، فالدعوة إلى الله مجانية، وما جئتكم به ليس فيه زيادة على ما أمرني الله به، وليس فيه تعنّت ولا مشقة عليكم، بل تستطيعون فعله بكل يُسرٍ وسهولة، وما أرسلت به ليس خاصاً بكم، بل هو وسيلة لتذكير وموعظة العالمين أجمعين، وفي ذلك إشارة إلى عالمية رسالته وقد حصل ذلك، وعلم من بقي منهم صدق رسالة أرسلت بعد حين قريب، وقد حصل ذلك، وعلم من بقي منهم صدق رسالة أرسلت بعد حين قريب، وقد حصل ذلك، وعلم من بقي منهم صدق رسالة أرسلت بعد حين قريب، وقد حصل ذلك، وعلم من بقي منهم صدق رسالة



شِيْفِكُو يَضْ اللهِ المِلْمُلِي المِلمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

محمد المربي و دخلوا في دين الله أفواجاً، وأما من مات على الكفر قبل انتصار الإسلام وظهوره؛ فسيعلم صدقه يوم القيامة لا محالة.

### فوائد وهدايات من الآيات:

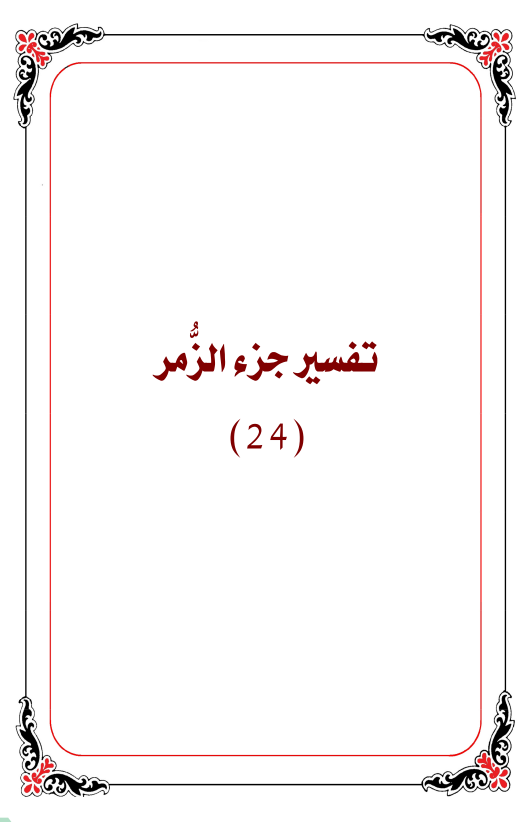
- 1- القياس في معارضة النص قياس فاسد.
  - 2- أن كفر إبليس كُفر عناد واستكبار.
- 3- أن العبودية الحقة لله والإخلاص في طاعته من أهم أسباب النجاة من إغواء إبليس.
  - 4- مجانية الدعوة إلى الله، واحتساب الأجر والثواب عليها عند الله.
- 5- أن التكلف مذموم في كل شيء، في الملبس والمأكل والمشرب والكلام ونحوه.
- 6- أن هذا الدين صِدقٌ وحقٌ لمن تفكر وتأمل فيه بتجردٍ، فإنه لا يسعه إلا الإيمان به.















164 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

# تفسير سورة الزمر تفسير المقطع الأول من سورة الزمر تفسير المقطع الأول من سورة الزمر

# بِنْ عِلْلَهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

## شخصية السورة:

سورة الزمر؛ سورةٌ مكية (1)، ومن أعظم مقاصدها الدعوة إلى التوحيد



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (7/84).

شِوْلَةُ الْمُنْيِزِ - اللهِ الْمُنْيِزِ - اللهِ المِلمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

الخالص، ونبذ عبادة غير الله، والتحذير من الشرك، ومجادلة المشركين في شبهاتهم التي كانت سببًا في شركهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

وقد جاء في فضلها من حديث عائشة رَضَالِلَهُ عَنْهَا، قالت: "كان النبي اللَّيْقِيُّةُ لا ينام على فراشه، حتى يقرأ بني إسرائيل، والزمر"(1).

يقول الله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ اللهِ الْعَظِيمِ – من عنده تبارك وتعالى، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن تنزيل الكتاب – وهو القرآن العظيم – من عنده تبارك وتعالى، ونزّله بواسطة جبريل عَلَيْهِ السّلامُ، على رسوله محمد ويَّلِي و فريّل الآية بذكر اسمين عظيمين من أسمائه، وهما العزيز الحكيم، إشارة إلى أن هذا الكتاب عزيز الجناب، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ومحفوظ من التحريف والتبديل، وهو حكيم؛ بمعنى حاكم على أفعال الناس وتصرفاتهم ويقضي فيها، وهو حاكم على معارضيه بالحجة، وحاكم على غيره من الكتب السماوية، فهو كلام الله، والكلام صفة من صفات الله، وما يقال عن ذات الله يقال عن صفاته، فكلامه كامل من كل وجه، ولا مثيل له، وليس فيه خلل ولا نقص.

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (41/ 394)، برقم: (24908)، وسنن الترمذي: (5/ 31)، برقم: (2920)، والسنن الكبرى للنسائي: (9/ 263)، برقم: (10480)، وإسناده صحيح.



(166) لطائف البيان في تفسير القرآن

والباء باء الملابسة، أي: أن هذا الكتاب مُلابَسًا للحق لا ينفك عنه (1)، وهو الكتاب المُشتمل على الحق، والتوطئة بذكر هذا الامتنان عليه يقتضي أن يقابله الرسول وَ المُشتمل على الدلك أمره بإفراده بالعبادة، والإخلاص لله في جميع أعماله الظاهرة والباطنة، والمقصود بالدين مُطلق عمل الإنسان، فإن كان في باب العبادة فليكن خالصًا لله، وإن كان في أعمال الدنيا فليكن متقنًا، حتى تؤجر على ذلك كله.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَلا بِلَهُ وَأَلْمَى ﴾ ألا: لتنبيه السامع للكلام الذي يأتي بعدها، واللام لام الاستحقاق، أي: أن الله هو الذي يستحق أن يكون الدين الخالص له واللام لام الاستحقاق، أي: أن الله هو الذي يستحق أن يكون الدين الخالص له لا لغيره، والدين هو الطاعة، والخالص هو النقي الذي ليس فيه شرك ولا رياء، ثم شنع على من أشرك بالله، واتخذ من دونه أولياء، وهم الشركاء المعبودون من دون الله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى (2)، بحجة داحضة وشبهة باطلة، خلاصتها: نحن ضعفاء ونريد أن نصل إلى الله، فلا بد أن يكون لنا وسطاء بيننا وبين الله من الصالحين، يقربونا إلى الله منزلة وقربة، وهذه الشبهة سببها قياسهم الخالق على المخلوقين، حيث قاسوا حال العبد مع ربه على حال ضعفاء الناس مع ملوكهم، فإذا أرادوا الدخول عليهم بحثوا لهم عن وساطة تُوصلهم إليهم، من خلقه، فلا يحتاج الخالق إلى وساطة بينه تعالى الله عن ذلك، بل الله قريب من خلقه، فلا يحتاج الخالق إلى وساطة بينه



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 315).

<sup>(2)</sup>ينظر: تفسير ابن جزي: (2/ 215).

شِوْلَةُ الْمُنْيِزِ - الْمُعَالِينِ الْمُنْيِزِ - الْمُعَالِينِ الْمُنْيِزِ الْمُنْيِزِ الْمُنْيِزِ

وبين خلقه، كما قال: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: 186]، فجعلوا عبادة غير الله وسيلة إلى القرب من الله، فنقضوا بهذه الوسيلة مقصدها!! (1)، وهذه الشبهة ما زالت باقية إلى اليوم عند بعض الناس، ولذلك تجدهم يطوفون ويتبركون بقبور الصالحين، ويستشفعون بهم وهم أموات يحتاجون إلى دعاء الحي لهم، ولو قُدِّر له أن يتكلم لقال: يا متوسل بي ادع الله لي!!

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾، أي: إن الله سيفصل بين أهل الأديان المختلفة يوم القيامة، ويجزي كل عامل منهم بعمله.

وقوله: ﴿إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَذِبُ كَفَارُ ﴿ اللهُ اللهُ الله يحرم هداية التوفيق الكاذب المتعمق في الكذب على الله، والكفّار: كثير الجحود والإعراض عن الله، ومثلها في الحكم قوله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ والإعراض عن الله، ومثلها في الحكم قوله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [المائدة: 51]، وقوله: ﴿إِنَّ ٱللهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفُسِقِينَ ﴾ [المنافقون: 6]، ونحوها، فمن أراد أن يهديه الله ويوفقه للحق والسداد؛ فليبتعد عن هذه الصفات.

والهداية في نصوص الوحي وردت على معنيين: هداية الدلالة والإرشاد، وهذه مبذولة لكل الناس، كما قال: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: 7]، فقد أرسل الله الرسل، وأنـزل الكتب، لإرشاد الناس إلـى طريق الحق، وهداية التوفيق والتسديد، وهذه بيد الله، يمنحها من يشاء، ويحصل عليها العبد بالأخذ بأساما.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/221).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿هُوَاللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ اللهِ مَا المُنفرد بالألوهية، فلا ثاني له، ولا إله غيره، والألوهية تقتضي انفراد الله بالقهر، وغير الله مقهور تحت أمره وسلطته، فثبتت عبودية المقهور لله وانتفت ألوهيته.

وقوله: ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ يُكَوِّرُٱلْيَّلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَا عَلَى ٱلنَّهَا لَهُ وعظمته وقوته واستحقاقه للألوهية، فهو الذي خلق السموات والأرض -وهي من أعظم الأجرام السماوية - بالحكمة البالغة الموافقة للحق، ومن أجل إقامة الحق، ولم يخلقهما باطلاً لغير شيء، ومن علامات قدرته وانفراده بالألوهية هذا التداخل بين الليل والنهار، والتكوير: طرح الشيء بعضه على بعض (1)، ومنه كوّر العِمامة، إذا لفّها على رأسه، أي:



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 516).

يَنْوَلَةُ النَّهُ إِنْ النَّهُ إِنْ النَّهُ عِنْ النَّهُ عِنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ عِنْ النَّالِ ا

سخرهما يجريان متعاقبين لا يقران، فالليل والنهار يغشى، ويكر أحدهما على الآخر كروراً متتابعاً، ويدخل أحدهما في الآخر، ولذلك يزيد الليل أحيانًا وينقص أحيانًا، دون خلل، وهذا علامة على إتقان صنع الله في خلقه، وعظمته وقدرته.

وقوله: ﴿وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَمَّى ٱلاَهُو ٱلْعَزِيزُ الْغَفَّرُ ﴿ فَ ﴾ ، أي: ذلّلهما وجعلهما منقادين لأمره بالطلوع والغروب لمنافع العباد، تجريان في فلكهما إلى أن تنصر م الدنيا ويأتي يوم القيامة، وألا: حرف تنبيه، والعزيز صاحب العزة والقوة، وفيه ردع وتخويف للكافر المخالف لأمره، والغفار: كثير المعفرة لذنوب عباده؛ فلا تيأسوا ولا تقنطوا من مغفرته مهما كثرت ذنوبكم.

وقوله: ﴿خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسِ وَرَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾، أي: خلقكم مسع اختلاف أجناسكم وأصنافكم وألسنتكم وألوانكم من نفس واحدة، هي آدم (١)، حيث خلقه من تراب، ثم خلق من ضلعه زوجته حواء، ثم كان التزاوج بين آدم وحواء، فخلق الله منهما ومن نسلهما البشر.

وقوله: ﴿وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَكِمِ ثَمَكِنِيَةَ أَزُوَجٍ ﴾، أنزل أي: خلق وأنشأ لكم، وجعل الخلق إنزالاً، لأن الخلق إنما يكون بأمرٍ ينزل من السماء<sup>(2)</sup>، والثمانية الأزواج من الأنعام، هي: الإبل والبقر والضأن والمعز ومن كل نوعٍ صنفان، هما: الذكر والأنثى.



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (7/86).

<sup>(2)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 517).

رً 1 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِتَ اللّهُ عَنِيُّ عَنكُمُ وَلاَ يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِن تَشُكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾، أي: إن كفرتم بالله فلا تظنوا أنكم بكفركم تضرون الله، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ غَنيٌ عن إيمان الناس، فلا تضره معصية العاصين ولا تنفعه طاعة الطائعين، وفي الحديث: "يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم، كانوا على أفجر قلب رجل منكم، ما نقص ذلك من ملكي شيئًا "(2)، وإنما ضرر ذلك على أنفسهم، وهو سبحانه لا يحب الكفر، ولا يقرّه بل نهى عنه وحرّمه، ولا يرضاه لأحد وإن وقع بإرادته، والشكر إيمان وطاعة وعبادة، ولذلك يحبه الله ويرضاه للخلق، وليس معنى ذلك أن يقع في الكون شيء بدون إذن الله، فإن الإرادة



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 9).

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم: (4/ 1994)، برقم: (2577).

نوعان، الأولى: الإرادة الكونية التي لا تتخلف، فإذا أراد الله شيئًا كان، ولكن لا يلزم منها أن الله يُحب هذا الشيء الذي كان، مثل خلق إبليس، فقد أراد الله خلق إبليس، ولكنه لا يُحبه، ومثله الكفر، فالإرادة الكونية متعلقة بالوجود الكوني، ومرتبطة بإرادة الله سبحانه، فلا يوجد في الكون شيء إلا بإرادة الله، والثانية: الإرادة الشرعية، وهي التي يريدها الله من الخلق ويحبها، وهي مرتبطة بإرادة العبد، وهي المأمور بها شرعًا، وجاءت الرسل من أجلها، وأنزلت الكتب بالأمر بها، وقد تتحقق من العبد فيُؤجر، وقد لا تتحقق فيأثم، وقد تجتمع الإرادة الشرعية والكونية في شيء واحد، مثل إيمان المؤمن، فهما إرادتان، خلافًا للمعتزلة ومن وافقهم من الفرق التي جعلت الإرادة نوعًا واحدًا، فحصل لهم تناقض وتعارض في فهم بعض النصوص بسبب ذلك.

وقوله: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخَرَىٰ ﴾، وهذه قاعدة عامة في الإسلام: أن المذنب يتحمل ذنبه، وأن المسيء يتحمل إساءته، وأنه لا أحد يحمل ذنب أحد إلا إن كان سببًا فيه، كما في قوله: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَمِنَ أَوْزَارِ ٱلّذِينَ يُضِلُّونَهُم ﴾ [النحل: 25].



ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بطلان مذهب المشركين الذين يتوسلون إلى الله بالأشخاص، وجواز التوسل إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالعمل الصالح الذي يفعله العبد خالصًا لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
  - 2- بيان رعايته سبحانه للمخلوق الجنين وهو في بطن أمه.
- 3 أن الله غنيٌ عن إيمان الناس، فلا تضره معصية العاصين، ولا تنفعه طاعة الطائعين.
- 4- أن المذنب يتحمل ذنبه، وأن المسيء يتحمل إساءته، وأنه لا أحد يحمل ذنب أحد إلا إن كان سببًا فيه.
- 5 أن الإرادة نوعان؛ الإرادة الكونية: التي لا تتخلف، ولا يلزم أن الله يُحبها، والإرادة الشرعية: وهي التي يريدها الله من الخلق ويحبها، وقد تتخلف، وهي مرتبطة بإرادة العبد.





﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَنَ صُرُّ دَعَا رَبَّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا حَوَّلَهُ, نِعْمَةً مِنْهُ نِيمَ مَا كَانَ يَدُعُوَ الِلَهِ أَندَا دَالِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ وَقُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنّكَ مِنْ أَصْحَبِ يَدَعُوا إِلَيْهِ أَندَا دَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَارَبّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا حَوَّلَهُ, نِعْمَةً مِّنَهُ فَي مَا كَانَ يَدُعُوَ اللهِ مِن قَبَلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَا دًاليَّضِلَ عَن سَبِيلِهِ ۚ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيلاً إِنَّك فَن مَا كَانَ يَدُعُو اَإِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَا دُاليَّضِلَ عَن سَبِيلِهِ ۚ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيلاً إِنْك مِن أَصْحَكِ النَّارِ ﴿ ﴾ ، هذا بيان لما طبع الإنسان عليه، وهو الهلع والجزع من الشر، إلا أن المؤمن يسعى في تهذيب نفسه من هذه الصفات السيئة، فتقل فيه،



174 طائف البيان في تفسير القرآن

وتبقى واضحة في غير المؤمنين، والسياق يؤكد أن هذا مثال ضربه الله لتقلب المشركين بين إشراكهم مع الله غيره في العبادة، وبين إظهار احتياجهم إليه، فإذا مسهم النضر وأصابتهم المصائب؛ لجأوا إليه وحده، والتخويل: الإعطاء والتمليك دون قصد عوض (1)، أي: وإذا منحهم الله النعمة ورفع عنهم الضراء؛ نسوا تضرعهم وإقبالهم على الله، وأعرضوا عن شكره وجعلوا له شركاء مساوين له يعبدونهم من دونه، فأضلوا أنفسهم بهذا الفعل، وانحرفوا عن طريق التوحيد والهداية، وكانوا سببًا في ضلال غيرهم من الخلق، فقل يا محمد لهذا الصنف من الناس: استمتع بكفرك بقية عمرك، وكلها أيام معدودة وتنتهي وتعود إلى الله يوم القيامة؛ فيُعاقبك بالخلود في النار وملازمتها وعدم الخروج منها.

ثم قال سُبْحانهُ وَتَعَالى: ﴿ أَمَّنَ هُو قَنِتُ ءَانَآ النّبِ سَاجِدًا وَقَابٍ مَا يَحُدُرُ الْآخِرَةَ وَيَرَجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ عِنْ هذا مثلٌ ضربه الله للمؤمن الصالح، فإن من طريقة القرآن المقارنة بين أهل الإيمان وبين أهل الكفر، فلما ذكر حال الكافر وإعراضه عن الله في الدنيا وعقوبته في الآخرة؛ بيّن هنا حال المؤمن المداوم على الطاعة والملازم لها، الذي يقضي أوقات الليل في سجود وركوع وقيام وخشوع، وقد دفعه إلى ذلك الخوف من وقوفه بين يدي الله في الآخرة، والرجاء في رحمة الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، فجمع بين عبادتين عظيمتين من عبادات القلب وهي الخوف والرجاء، وهذه صفة للمؤمنين كما قال: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: 16]، أي: رغبة ورهبة، فالمؤمن يعبد الله خوفًا ورجاءً، ويستحب له أن يُغلّب الخوف في وقت الصحة فالمؤمن يعبد الله خوفًا ورجاءً، ويستحب له أن يُغلّب الخوف في وقت الصحة



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (23/ 343).

شِوْلَةُ الْمُنْيِزِ - اللهِ الْمُنْيِزِ - اللهِ المِلمُ المِلمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ المِلمُلِي

والعافية حتى يضبط نفسه فتستقيم له ولا تُصاب بالغرور والعُجب، فإذا ضعُفت أو مرضت أو حضرها الموت فيستحب له أن يُغلّب الرجاء، ويحسن الظن بالله، ويثني على نفسه بما فيها من خير سابق، حتى لا تصاب بالقنوط واليأس، وفي الحديث: "لا يموتن أحدكم إلا وهو يُحسن الظن بالله"(1)، أي: عند اقتراب أجله ونزول مقدمات الموت به، ففي هذا الوقت لا بد من تغليب الرجاء على الخوف، وتقديم حسن الظن بالله سبحانه.

وقوله: ﴿قُلُهَلُ يَسْتَوِى ٱلنَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلْذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، قل يا محمد للناس: هل يستوي الذين يعلمون ما أوجب الله عليهم بسبب معرفتهم بالله، وأولئك الذين لا يعلمون شيئًا من ذلك؟ والمقصود بالعلم هنا هو العلم النافع الموصل إلى الله، فالذين يعلمونه ينطبق عليهم الوصف الأول، وهو القانت الساجد، والذين لا يعلمون ينطبق عليهم الوصف الثاني المحذوف، والذي يمكن تقديره من السياق، وهو المعرض البعيد عن الله وعن طاعته.

وقوله: ﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ أَي الله الله الله الله الأمثلة والمواعظ أصحاب القلوب الحية والعقول السليمة.

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةُ ﴾، أمر الله نبيه يَبِيلُو أن يقول لعباده المؤمنين: استزيدوا من تقوى الله سبحانه، وهي مرتبة عظيمة من مراتب الإيمان، وهي فعلُ القربات، وتشمل



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2205)، برقم: (2877).

176 لطائف البيان في تفسير القرآن

فعل الواجبات والمستحبات، وترك المنكرات، وتشمل الحرام والمكروه، وأخبرهم أن المؤمن المتقي الذي أحسن الإيمان والعمل الصالح وأتقنه في الدنيا، يمنحه الله حسنة في الدنيا، وهي النصر والتمكين والعيشة الراضية، والسعادة والاطمئنان في الحياة الدنيا، فيعيش مُنشرح الصدر مرتاح البال، كما قصال: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَ لَهُ حَيَوٰةً طَيِّبَةً ﴾،

وقوله: ﴿وَأَرْضُ اللّهِ وَسِعَةُ إِنَّمَا يُوكِي الصّبِرُونَ أَجُرهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ الْ الْمِ الْمِ الْمِ الْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ثم قال سبحانه لنبيه: ﴿قُلْ إِنِيّ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ اللّهِ وَأُمِرْتُ لِأَنْ الْكُونَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّ



وقول هذا تهديد، ووعيد، ومفاصلة لهم، فلا تطلبوا مني أن أشسم وأهليم يوم القيكمة في هذا تهديد، ووعيد، ومفاصلة لهم، فلا تطلبوا مني أن أشارككم في عبادة غير الله، بل إن أبيتم الإيمان فاعبدوا ما شئتم من الأصنام والأوثان، فأنتم الخاسرون بسبب ذلك، ثم أمره أن يخبرهم بمصير الخاسرين، الذين خسروا أنفسهم بدخول النار، وخسران الأهل بأن يفرق بينه وبين أهله، فلا التقاء لهم أبدًا، سواء ذهب أهلوهم إلى الجنة، وهم ذهبوا إلى النار، أو أن الجميع كانوا من أهل النار، ولكن لا اجتماع لهم ولا سرور(1).

وقوله: ﴿ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْخُسُرَانُ اللَّهِ مِن اللَّهِ الخسران الذي حل بهم قد بلغ من العِظم غايته، وأنه لا خسران يساويه، ولا عقوبة تدانيه، وهو خسران واضح لا لبس فيه، ثم وصف ما يجري لهم بعد دخولهم النار.

فقال: ﴿ لَهُمُ مِّنِ فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعَلِّمِمْ ظُللُ ﴾، ظُلل جمع ظلة، أي: لهم من فوقهم أطباق من النار تلتهب عليهم، ومن تحتهم أطباق من النار، وسمى ما



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 90).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تحتهم ظللاً؛ لأنها تظل من تحتها من أهل النار<sup>(1)</sup>، أو لأنه يلتهب ويصعد من أسفلهم إلى فوقهم<sup>(2)</sup>.

وقوله: ﴿ ذَلِكَ يُخُوِفُ اللّهُ بِهِ عِبَادَهُ أَوْ يَعِبَادِ فَا تَقُونِ اللهُ اللهِ الله عباد الله من أجل أن ترتدع النفوس وتتوب إلى عذاب أهل النار هو لتخويف عباد الله من أجل أن ترتدع النفوس وتتوب إلى الله قبل يوم القيامة، والعبودية هنا تشمل عبودية المسلم والكافر؛ لأن الكافر عبدٌ لله كرها، والمؤمن عبدٌ لله طوعًا، والجميع يُسمون عبادًا لله، ثم أمرهم جميعًا باتقاء عذاب الله بالإيمان بالله والعمل الصالح، والبعد عن الكفر والشرك وسائر المنكرات.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن من طبيعة الإنسان الكافر؛ الهلع والجزع عند النقمة، ونسيان الله عند النعمة.
- 2 أن الخوف والرجاء صفتان من صفات أهل الإيمان، وأصلان من أصول العبادة الصحيحة.
- 3 أهمية الإخلاص في العبادة، وأن الله لا يقبل عملًا أشرك فيه العبد مع ربه غيره.
- 4- أن الكفر سبب للخسران المبين في الدنيا والآخرة، وأن الإيمان سببٌ



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 523).

<sup>(2)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1830).

شِوْلَةُ الْمُثِينِ -----

للفوز والراحة والسعادة في الدنيا والآخرة.

5 - أن الهدف من ذكر عذاب أهل النار، وإخبار الخلق به، هو تخويفهم به لعلهم أن يتقوه قبل أن يقعوا فيه.





\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

# تفسير المقطع الثالث من سورة الزمر المقطع الثالث عن سورة الزمر المقطع الثالث عن سورة الرمر المقطع الثالث المرا المقطع الملا المل

قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ الْجَتَنَبُواْ الطَّعَوْتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى اللَّهِ هُمُ الْبُشْرَىٰ فَبَشِّرَ عِبَادِ ﴿ اللهِ تَعَالَى اللَّهِ هُمُ اللَّهُ وَالْكَتِهِ فَى اللَّهِ عَمْ اللَّهُ وَالْكَتِهِ فَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ النار من عباد الأوثان؛ وَلُواْ اللَّا لَبَكِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ النار من عباد الأوثان؛



ذكر حال المؤمنين الصادقين، وهم الذين أعرضوا عن عبادة غير الله، فالطاغوت اسم لكل ما عُبد من دون الله<sup>(1)</sup>، وهو مشتق من الطغيان، وهو تجاوز الحد، فإن حد المخلوق أن يكون عبدًا، فإذا جُعل إلهًا، فقد تجاوز حده، وابتعدوا عن طاعة كل ما يُعبد من دون الله، ورجعوا إلى الله وتابوا إليه من كل ذنب أو معصية وقعوا فيها، فمن كان هذا حاله فله البشري المطلقة من الله، وهي الخبر المُفرح، ثم أمر الله رسوله أن يبلغهم بهذه البشارة، وهي الثواب الجزيل، وهي الجنة التي فيها ما لا عين رأت وأذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ثم وصف حال هؤلاء العباد بأنهم يُتقنون فن الاستماع، حيث يستمعون بإنصات لما يقال لهم، ويتدبرون المراد منه، ويميزون بين الحسن منه والقبيح، فيتبعون أحسن القول لما فيه من النفع، ويتركون القبيح منه لما فيه من الضرر، وهذا الانتقاء هو ثمرة للاستماع الحسن، والتأمل في كل قول تسمعه، فإن كان كله حَسَن؛ اختار الأحسن، وفيه إشارة إلى ترك الاستماع لكل قول سيء، كاللعن والسب والكلام القبيح، ومن توفرت فيه هذه الصفة فقد استحق الهداية من الله لأنه أخذ بأسبابها، ومن أسباب الهداية تدبر الكلام الحسن واختيار أفضله، ولذلك لما منع المشركون أنفسهم من سماع القرآن؛ حرموا الهداية إلى الإيمان، ومن استمع منهم إلى القرآن بإنصات وتدبر؛ قذف الله في قلبه الهداية، ومن اتصف بتلك الصفات فهو دليل على سلامة عقله، فإن العقول السليمة هي التي ينتفع بها أصحابها وتدلهم على الحق، والمقصود بسلامة العقل: السلامة



<sup>(1)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1831).

182 لطائف البيان في تفسير القرآن

الشرعية، فبعض الناس قد يكون ذكياً وعقله فطنٌ في الأمور الدنيوية، ولكنه بليد وغبي في الأمور الشرعية، فهذا لا يُوصف بأنه من أولي الألباب، فمثلاً: الطبيب الهندي المتمكن في تخصصه ويسجد لبقرة ويتبرّك بأبوالها، فهذا عقله غير راشد شرعًا، ولم ينتفع به الانتفاع الصحيح، وإن كان ذكيًا في الطب والهندسة وسائر العلوم الدنيوية، ولو كان من أولي العقول السليمة الراشدة؛ لهداه عقله –بعد توفيق الله له – إلى عبادة الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴿ ١٠٠ ﴾،

هذان سؤالان بدون جواب، والجواب مفهوم من السياق، وتقديره: لا تستطيع يا محمد أن تهديه في الدنيا، ولا تستطيع أن تنقذه من عذاب النار في الآخرة، والمعنى: أن من سبق في علم الله أنه لا يهتدي، فليس بقدرتك إدخال الهداية إلى قلبه مهما بذلت من جهد في دعوته وإقناعه، لكي تنقذه بهذه الهداية من النار في الآخرة، وقد كان النبي من جهد في حريصًا كل الحرص على إسلام عدد من كُبراء في الآخرة، ومنهم عمه أبو طالب، ولكنه لم يستطع أن يُدخل الإيمان إلى قلوبهم فماتوا على الكفر، وفي هذا تسلية للنبي المناه النبي المناه عن دعوته.

وقوله: ﴿لَكِنِ ٱلنِّينَ ٱلْقَوَّا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرُفُّ مِن فَوْقِهَا غُرَفُ مَّبْنِيَّةً مَجَرِي مِن تَعَلِّهَا ٱلْأَنْهَرُ وَعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ اللَّهُ النَّيْ اللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ



بيت آخر<sup>(1)</sup>، وفي الحديث: "إن أهل الجنة يتراءون أهل الغرف من فوقهم، كما يتراءون الكوكب الدري الغابر في الأفق، من المشرق أو المغرب، لتفاضل ما بينهم"<sup>(2)</sup>، أي: إن منزلتهم في الجنة مرتفعة عن من تحتهم، مثل ارتفاع مكان النجوم في السماء عن الأرض، وبناء الجنة لبنة من ذهب ولبنة من فضة، كما جاء في الحديث<sup>(3)</sup>، وتجري من تحت هذه الغرف وبساتينها وأشجارها أنهار الجنة المتنوعة، وهذا العطاء لهم هو وعدٌ من الله لعباده، والله لا يُخلف وعده.

ثم قال جَلَوَعَلا: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَسَلَكُهُ مِينَدِيعٍ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُغِيجُ فِي مَرَّدُهُ مُصَفَّرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ مُطَلَمًا إِنَّ فِ ذَلِكَ لَذِكُرَى يُغِيجُ فِي مِرْدَعًا مُخْلِفًا أَلْوَنُهُ مُمَّ يَهِيجُ فَتَرَعُهُ مُصَفَّرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ مُطلَمًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكُرَى لِأَوْلِي اللَّا أَلْبَبِ اللَّهِ الرولية هنا بصرية الأرض على شكل عيون وأنهار من الجبال السماء، فأدخله ونظمه ينابيع في الأرض على شكل عيون وأنهار من الجبال والأودية، أو يكون في جوف الأرض ويستخرج بواسطة الآلات، وهو ما يُسمى اليوم بالمياه الجوفية، فيُنبِت بهذا الماء أنواعًا مختلفة من الزروع والثمار، ثم بعد أن يكتمل نمو هذا الزرع ييبس فيتحول لونه من الاخضرار إلى الاصفرار وتذبُل أوراقه شيئًا فشيئًا، ثم يتحطم ويتساقط وتنتهي دورة حياته، إن في قصة إنزال المطر ونبات الزرع به واكتماله تذكرة وعِظة لكم أيها البشر، فحياتُكم تشبه حياة الزرع تمامًا، فقطرة المطر تُشبه قطر المني التي يُخلق منها الإنسان، والزرع ينمو



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 373).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 119)، برقم: (3256).

<sup>(3)</sup> مسند أحمد: (14/ 359)، برقم: (8747)، وإسناده صحيح.

184 كائف البيان في تفسير القرآن

صغيرًا ثم يكون كبيرًا ثم يحصد وينتهي، وهكذا حال حياة الإنسان يكون جنينًا ثم طفلًا ثم شابًا ثم شيبةً هرمًا ثم يموت وينتهي، والفرق بين المثالين أن الزرع لا يُؤاخذ ولا يبعث ولا يُحاسب، والإنسان يبعث ويُحاسب على أعماله؛ لأنه مُكلف، فهلّا اعتبرتم بذلك يا أصحاب العقول السليمة.

شم قال: ﴿أَفْمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ، لِلْإِسْكَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِّن رَّبِهِ عَ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللَّهِ أُوْلَيْكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ٣٠٠ ﴾، هذه مقارنة بين حال من هداه الله للإيمان والإسلام وبين من لم يهتدِ إليه، فمن هداه الله للإسلام وشرح صدره لقبول الإيمان؛ حصلت له الراحة والاطمئنان، بسبب النور الذي منحه الله له، وهو نور الإيمان والهداية، فأذهب به القلق والاضطراب عن صاحبه، ورأى به طريق الحق فاتبعه وطريق الباطل فاجتنبه، بخلاف حال من لم يشرح الله صدره للإسلام، فقلبُه قاس، وهو متوَعّد بالهلاك، وبسبب كثرة إعراضه عن ذكر الله وعدم قبوله؛ أصيب قلبه بالقسوة، فذكْر الله سبب في لين القلوب وإشراقها إذا كانت القلوب سليمة من مرض العناد والمكابرة والكبر، فإذا حلّ فيها هذا المرض، صارت إذا ذكر الله عندها أشد مرضًا مما كانت عليه(1)، فالإعراض عن ذكر الله سبب لقسوة القلوب، كما أن الإقبال على ذكر الله سبب للين القلوب، وقيل(<sup>2)</sup>: قاسية بمعنى خالية، والمعنى: فويلٌ للخالية قلوبُهم من ذكر الله، ومن كان هذا حاله فهو في ضلال واضح يعلمه كل مؤمن شرح الله صدره



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (23/ 382).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1834).

للإسلام، أما هم فلا يعرفون أنهم في ضلال، بل يظنون أنهم على هـ دى مستقيم، وهذا من تلبيس إبليس عليهم!

ثم قال سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَابًا مُّتَسَابِهَا مَّثَانِيَ نَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَكَآءُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِنْ هَادٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَل اللهُ اللهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّ أوصاف كتابه العزيز وهو القرآن الكريم، ووصفه بأنه أحسن الحديث؛ لأنه كان يحدّث به قومه ويخبرهم بما ينزل عليه من القرآن، وهو كلام الله، ولا أحسن من كلام الله، وقد صار مكتوبًا مقروءًا من الناس، لأن النبي المُنافِيني كان يأمر كُتّاب الوحى بكتابة ما نزل عليه من الآيات والسور في الصحائف، وهذا الكتاب يُشبه بعضُه بعضًا في الأحكام والقصص والألفاظ والعبارات، ويشبه بعضه بعضًا في الحُسن والإحكام وصحة المعاني وقوة المباني، وهذا الكتاب تُثنى فيه القصص وتتكرر فيه المواعظ والأحكام، وتُثنى فيه التلاوة، فلا يملّ سامعه ولا يسأم قارئه، وتُثنى فيه الأخبار المتقابلة، فإذا ذكر أهل الجنة ثنّي بذكر أهل النار، وإذا ذكر المؤمنين ثنّى بذكر الكفار، والقشعريرة: حالة تعتري جلد الإنسان إذا تقبض وتجمع من الخوف(1)، وهي علامة على الحياة والتأثر بما سمع، والخشية هي الخوف مع التعظيم، فقلوب المؤمنين وجلودهم لها حالتان عند سماع القرآن الكريم ومواعظه، الأولى: الانقباض والفزع عند آيات الخوف، والثانية: اللين والفرح عند آيات الرجاء، فهم يتعبدون لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بعبادة



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 527).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الخوف والرجاء، فإذا نُحوّفوا بآيات العذاب اقشعرت جلودهم وانقبضت، فإذا ذُكرت عليهم آيات الرجاء والرحمة استبشرت ورجت الخير من الله، وارتاحت واطمأنت، وذكر الله هنا هو القرآن الكريم، وكل ما يُقرب العبد من الله من المواعظ والنصائح، واسم الإشارة يعود إلى ما وهبه الله لهؤلاء من خشية عذابه، ورجاء ثوابه، هو من هداية الله لهم، فالله يمنح هداية التوفيق من يشاء من عباده، ولكن على العبد أن يأخذ بأسبابها، ومنه التعرض لها وطلبها من الله، كما في الحديث: "يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم"(1)، ومن يقع عليه الضلال بسبب انحرافه وزيغه، فلا يملك أحد أن يُدخل هداية التوفيق يقع عليه الضلال بسبب انحرافه وزيغه، فلا يملك أحد أن يُدخل هداية التوفيق إلى قلبه، لأنه لا يملكها إلا الله.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ عِلَا الْكَافِرِ فِي الْآخِرةَ على سبيل المقارنة بين ذُوقُواْ مَا كُنْئُم تَكْسِبُونَ ﴿ الله فِي الدنيا لقبول ذكر الله وأدخله الله الجنة في الآخرة، حاله وحال من هداه الله في الدنيا لقبول ذكر الله وأدخله الله الجنة في الآخرة، فهل يستوي هو ومن كفر فمات على كفره، فأدخله الله الناريوم القيامة، وليس له وقاية من عذاب النار إلا وجهه؟ وذكر الوجه هنا لأنه أشرف الأعضاء، أو لأن يديه مغلولة فاتقى العذاب بوجهه، وتقول الملائكة لهم ولأمثالهم الذين ماتوا على الكفر على سبيل التوبيخ والتبكيت: ذوقوا العذاب الأليم جزاء عملكم السيء الذي عملتموه في الدنيا.



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 1994)، برقم: (2577).

(187)

### فوائد وهدايات من الآيات:

شُوكُو النُّكِيزُ

- 1- أن هداية التوفيق ليست بيد أحد من الخلق، وإنما هي بيد الله سبحانه، فيجب طلبها منه.
- 2- من صفات أهل الإيمان والتقوى حسن الاستماع للقرآن والذكر والكلام الحسن.
  - 3 أن عباد الله المؤمنين يتعبدون لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بعبادة الخوف والرجاء.
- 4- أن التكذيب بالرسل وبما جاءت به الرسل سبب من أسباب نزول العذاب في الدنيا والآخرة.



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

## شرب القطع الرابع من سورة الزمر القطع الرابع من سورة الزمر القطع الرابع من سورة الزمر القطع الرابع من سورة الزمر

﴿ كَذَبَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنْ هُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ ﴿ فَافَا عَمْ اللّهُ الْمُؤْى وَ الْمَدُنِيَ الْمُنْ وَ الْمُؤْى وَ الْمُؤْهُمُ اللّهُ مَثَلًا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ الْمَقْوَنَ ﴿ فَي اللّهُ مَثَلَا اللّهُ مَثَلا اللّهُ مَثَلَا اللّهُ مَثَلا اللّهُ مَثَلَا اللّهُ مَثَا اللّهُ مَا اللّهُ مَثَالَا اللّهُ مَا اللّهُ مَثَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا مَثَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

قول الله تعالى: ﴿ كَذَّبَ اللَّهِ مِنْ عَبْلِهِمْ فَأَنَىٰ هُمُ الْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ اللهُ عَالَوْ اللَّهُ عُلَا اللَّهُ الْخِزْيَ فِي الْخَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللَّهُ مُ أَخْبِر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن حال المكذبين من الأمم السابقة، فكان عاقبتُهم الهلاك، وجاءهم من وجاءهم العذاب الدنيوي فجأة وهم غافلون آمنون فلم يستعدوا له، وجاءهم من وجه لم يكونوا يتوقعونه، وأخزاهم الله بالذل والصغار والهوان، فجمع لهم بين



شِوْلَةُ الْمُنْيِزِ - اللهِ الْمُنْيِزِ - اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ

العذاب الحسي والعذاب المعنوي في الدنيا، وما أصابهم من عذاب الدنيا لا يعفيهم من عذاب الدنيا لا يعفيهم من عذاب الآخرة، بل عذاب الآخرة أشد وأعظم، ولو كانوا يعلمون أن هذا مصيرهم في الدنيا والآخرة؛ لما كفروا وكذبوا الرسل، والمقصود من كل ذلك التخويف والترهيب، وبيان أن عواقب الجهل وخيمة وخاصة الجهل بدين الله.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ مِنْكُونَ ﴿ فَاللَّهُ مِن فَلَا اللّهِ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله علومات إلى الناس، فالمثلُ هو تقريب المعنى البعيد بذكر معنى قريب المعلومات إلى الناس، فالمثلُ هو تقريب المعنى البعيد بذكر معنى قريب يُشابهه، حتى قيل: بالمثال يتضح المقال، وأمثال القرآن متنوعة بحسب حال المستمع ونوع القضايا، وأمثال أهل الخير، وأمثال أهل الشر، والحكمة من ضرب الأمثلة هي أن يتعظوا بها فيقبلوا الحق ويتركوا الباطل، وجعلناه قرآنًا عربي، واضح الألفاظ، سهل المعاني، لا اعوجاج فيه ولا عربا، أي: بلسان عربي، واضح الألفاظ، سهل المعاني، لا اعوجاج فيه ولا انحراف، بل هو محكم في اللفظ والمعنى، فلا لبس فيه ولا غموض ولا تناقض، ولا اعوجاج في أحكامه، بل كلها يسر واعتدال وليس فيها مشقة، والحكمة من ذلك تحقيق العباد لتقوى الله، فالاستقامة عليه سبيل للتقوى، وقدّم ذكر التذكرة على التقوى لأنها سبب لها.

شم قال: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَا آءُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ ٱ كُثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القر آن

الله لبيان حال الموحد وحال المشرك، فالمشرك حاله كحال العبد الذي يملكه عدة شركاء، بينهم تنازع واختلاف شديد، وكل واحد منهم يدعي أنه عبده، فهم يتجاذبونه في حوائجهم، وهو متحيّر في أمره، لا يعرف من يطيع منهم، والموحّد حاله كحال العبد الذي يملكه شخص واحد لا ينازعه فيه أحد، وانظر الفرق بين كلمة سَلَم ومتشاكسون، فسَلَم: تشير إلى سلامة أخلاق صاحب هذا العبد، وحسن تصرفاته معه، ومتشاكسون: تشير إلى سوء أخلاق وتصرفات الشركاء مع ذلك العبد المسكين، وهكذا حال المشرك الذي يعبد عِدة آلهة، يعيش في تعاسة، بخلاف حال الموحّد الذي يعبد الله وحده، فهل يستويان في عيشهما وراحتهما؟! الجواب: لا، فثبت الحق وزهق الباطل، والحمد لله وحده المنفرد باستحقاق الألوهية، وإن كان أكثر الخلق لا يعلمون الفرق بين حال الموحّد وحرك الشرك.

ثم قال الله لنبيه: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمةِ عِندَ رَبِّكُمْ مَتَعُونَ وَلَقُومه مِن كَفَار قريش مَخْنُصِمُونَ ﴿ ثَالَهُ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّ اللَّهُ الل



فإنها تنتقل معهم إلى الآخرة، ويفصل بينهم فيها الحكم العدل سبحانه، ولذلك يُستَحب للمسلمين أن يُنهوا خصومتهم مع إخوانهم المسلمين في الدنيا، فهو أسهل لهم وأفضل من تأجيلها إلى بين يدي الله سبحانه، فخصومة الدنيا تنتهي بالمال والكلمة الطيبة والاعتذار، وخصومة الآخرة فيها انتظار كبير في يوم شديدة أهواله، وتقضي على الحسنات، وتزيد بالسيئات ونهايتها النار —والعياذ بالله—، وأن يبقوا خصومتهم مع الكفار إلى يوم القيامة، ليحكم الله لهم ويثيبهم عليها، وهو خير الحاكمين.

ثم قال: ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُوْلَكِمِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ اللهُ الْمُنَا اللهُ مَا اللهُ الكاذب المكذّب، يَشَآءُ ونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللهُ الكاذب المكذّب، ولما ذكر الله الكاذب المكذّب، ذكر الصادق المُصَدِّق، وهذه من طرائق القرآن في البيان والمقارنة بين الشيء ونقيضة، والذي جاء بالصدق هم الأنبياء ومنهم نبينا محمد مَلِي والذي صدّق



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

به المؤمنون بهم ومنهم أوائل أصحاب رسول الله ومن جاء بعدهم حتى يرث الله الأرض ومن عليها، فمن اتصف بذلك فهم الذين اتقوا عذاب الله بالإيمان والعمل الصالح، ولهم عند ربهم في الجنة ما يتمنون ويشتهون من النعيم المقيم، وذلك الثواب والجزاء لهم كان بسبب إحسانهم في عبادة ربهم في الدنيا.

وقوله: ﴿لِيُحَفِّرُ اللّهُ عَنْهُمْ أَسُواً اللّذِي عَمِلُواْ وَيَجْزِيهُمْ أَجُرهُم بِالْحَسَنِ اللّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللّام للتعليل، أي: ما وعدهم بذلك الجزاء إلا لأنه أراد أن يمحوا عنهم السيئات التي عملوها في الدنيا، بتوبتهم وإنابتهم إلى ربهم، وهذا يدل على أن الإنسان غير معصوم، ولو كان من المتقين المحسنين، فقد تقع منهم بعض الذنوب، فيتوبون منهم ويغفرها الله لهم، ويُثيبُهم على أعمالهم الطيبة الحسنة في الدنيا بأكثر مما يستحقون، فإن الله يُضاعف لهم الحسنات أضعافاً كثيرة، ويكافئهم على الأعمال الصالحة القليلة بأجور وحسنات عظيمة.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن ضرب الأمثال أسلوب من أساليب الإقناع، وعلى الداعية أن يستخدمه في دعوته.
- 2- أن الخصومة العامة يوم القيامة ستكون بين أهل الإيمان وأهل الكفر، والخصومة الخاصة بين المؤمنين الذين ماتوا ولم يتسامحوا.



- 3- لا أحد أظلم ممن افترى على الله الكذب، وكذب بالحق الذي جاءت به الرسل.
- 4- أن الإنسان غير معصوم، ولو كان من المتقين المحسنين، فقد تقع منهم
   بعض الذنوب، فيتوبون منهم ويغفرها الله لهم.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

### تفسير المقطع الخامس من سورة الزمر المقطع الخامس من سورة الزمر

﴿ أَلِيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُۥ وَيُحَوِفُونَكَ بِاللّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُصْلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ، مِن مُضِلٍ " أَلِيْسَ اللّهُ بِعَزِيزٍ ذِى فَمَا لَهُ، مِن مُضِلٍ " أَلَيْسَ اللّهُ بِعَزِيزٍ ذِى النّفَاهِ مِنْ مَكَانِ اللّهُ مَنْ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُكِ اللّهُ قُلُ أَفْرَءَ يَتُهُم مَا النّهُ يَعْرَبِهِ مَن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُكِ اللّهُ أَقُلُ أَفْرَءَ يَتُهُم مَا اللّهُ يَعْمُ وَنِهِ اللّهُ يَعْمُ إِهْ مُنَ كَثِيفَة مُن كَثِيفَة مُلْ الْمُتَوكِّلُونَ اللهَ إِنْ أَرَادَنِي اللّهُ يَنْهُ مَلَا مُن كَثِيفَة مَن مُرِّوة أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَة هِلْ مَن عَلَيْهِ مَن مُرَّة عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ الْمُولِكُ اللّهُ الْمُولِكُ اللّهُ الْمُولِكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ



بأصنامهم وأوثانهم، وأنها ستؤذيه إن تعرّض لها بسوء، فأخبره الله سُبْحانَهُ وَتَعَالَىٰ الله هذه الأصنام لا تفعل شيئًا، وأن الله يكفيك شرها وشر غيرها، والخطاب لرسول الله يحقيل ويصلح لكل مؤمن صادق في إيمانه بعده، وقد كان من عادة المشركين واعتقادهم أن الأصنام تنفع وتضر، وما زال هذا الاعتقاد عند بعض العوام من المسلمين اليوم ببعض القباب والأضرحة التي يطوفون حولها ويدعونها من دون الله، فلو نهيتهم عن ذلك وأردت هدم تلك القبة لخوفوك بالولي الذي هو مدفون فيها، وهو ميّت لا يضر ولا ينفع، ثم أخبر أن الله بيده الهداية والضلال، فمن حرمه الله هداية التوفيق، فلن يستطيع أن يمنحها له أحد، ومن كفر بالله وانحرف عن شرعه؛ فقد أغضب الله، ومن أغضب الله انتقم الله منه وعاقبه بما وانحرف عن شرعه؛ فقد أغضب الله، ومن أغضب الله انتقم الله منه وعاقبه بما عباده ويدافع عنهم، وينتقم بها ممن كفر به وآذى عباده الصالحين.



196 كائف البيان في تفسير القرآن

الخير عنه لو أراد؟ فسيقولون الله، أما الأصنام والأوثان فهي عاجزة عن ذلك كله، فليس بيدها المنع وليس بيدها العطاء، فقل لهم يا محمد: يكفيني الله في هذا كله، فهو الذي يُعطي، وهو الذي يمنع، وهو الذي يكشف الضر، وهو الذي يمنح الخير، وهو الكافي لخلقه جميعًا، ويجب أن يتوكل عليه المؤمنون المتوكلون في جلب مصالحهم ودفع ما يضرهم، والتوكل هو الاعتماد على الله و تفويض الأمور إليه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

ثم قال سبحانه: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱلْهَ كَكَ فَلَيْهِم بِوَكِيلٍ النَّاسِ بَالْحَقِ فَمَنِ ٱلْهَ كَلَيْهِم بِوَكِيلٍ النَّهُ ، ثم أخبر الله رسوله أنه مكلف بالبلاغ للناس وليس عليه هداهم، فقد أنزل الله عليه القرآن ملابساً للحق ومقروناً به لا ينفك عنه؛ ليدل الناس على الهدى ويرشدهم إليه،



ويحذرهم من الضلال، فمن اهتدى به وقبله؛ فنفْعه وثمرة الهداية تعود إليه، ومن ضل، فضرر ضلاله وثمرة الغواية تعود إليه، ولست مأموراً بأن تجبرهم على الإيمان وتحملهم عليه، فالقبول به وعدمه مفوض إليهم، وفي ذلك تسلية لرسول الله عليه إصرار بعضهم على الكفر.

وقوله: ﴿ أَللَّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اوَالَّتِي لَمْ تَمُّتْ فِي مَنَامِهِ مَا فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ ١٤٠٠ أنه ، ذكر الله أنه يتوفى الأنفس عند الموت، وعند النوم إلا أنه يمسك الأنفس التي قضى عليها الموت ولا يردها إلى البدن، فهذه هي الوفاة الكبرى، ويرد النائمة إلى البدن عند اليقظة وتبقى على هذه الحال إلى وقت حدده الله لموتها، وهـذه هـي الوفـاة الـصغرى، حيـث يقبض الله الـروحَ قبـضةً صُغرى، فالنائم يُشبه الحي من جهة، ويُشبه الميت من جهة، فيُشبه الميت من حيث إن النائم لا يدري ماذا يحدث حوله؟ ويُشبه الحي من حيث إنه يتنفس وروحه في جسده، ثم عند الاستيقاظ تعود إليه حياته الكاملة، أما في حالة الوفاة الكُبري فتُنتزع الروح كاملة من الجسد، فالموت والنوم من جنس واحد، إلا أن الموت انقطاع تام كامل، والنوم انقطاع ناقص من بعض الوجوه (1)، ولذا يشرع لمن أراد أن ينام أن يدعو بقوله: "باسمك اللهم أموت وأحيا"(2)، وبقوله: "اللهم إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (26/ 456).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (8/ 69)، برقم: (6312)

198 — لطائف البيان في تفسير القرآن

الصالحين"(1)، واسم الإشارة يعود على ما يجري لنفس الإنسان من الإمساك والوفاة والإرسال، ففيها موعظة للمتعظين وتذكرة للمتذكرين، وهي علامات وبراهين على قدرة الله سبحانه، لمن تأمل وتفكر فيها، وهي أدلة عملية على إثبات البعث والنشور الذي كان يُجادل فيه كفار فريش، فلفت انتباههم إلى نومهم ويقظتهم، وهو نموذج أصغر للموت والبعث، فمن قدر على ذلك فهو قادر على البعث والنشور يوم القيامة.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حفظ رسوله الله عَلَيْكُ حتى يُبلغ الرسالة.
- 2- أن المشركين كانوا يعترفون أن الله هو الخالق، ولكنهم عبدوا غيره، فاستحقوا بذلك النار.
- 3 أن من اهتدى؛ فثمرة الهداية ونفعها يعود إليه، ومن ضل فضرر ضلاله وثمرة الغواية تعود إليه.
  - 4- أن في النوم والاستيقاظ آية ينتفع بها من تفكر فيها.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (8/ 70)، برقم: (6320).

# تفسير المقطع السادس من سورة الزمر

﴿ أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءً ۚ قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيًّا وَلَا يعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ۗ لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونِ ﴾ ﴿ فَا وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحُدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ۖ وَ إِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ 🐠 قُل ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَةِ أَنتَ تَحَكُّمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَغْنَلِفُونَ 😗 وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ۖ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ. مَعُهُ، لَا فَنْدَوَّا بِدِء مِن سُوَّءِ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ۚ وَبَدَا لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مَا لَمَ يَكُونُواْ يَحْتَسِبُونَ 💖 وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ - يَسْتَهْ زِءُونَ ١٩٠٠ فَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَنَ ضُرٌّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا قَالَ إِنَّمَاۤ أُوتِيتُهُ. عَلَى عِلْمٍ ۚ بَلْ هِيَ فِتْ نَةٌ وَلَكِنَّا كَثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ قَدْ قَالَمَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَآ أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَـُؤُلَّاءِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُواْ وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ (٥٠) أَوَلَمْ يَعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاء وَيَقُدِرُ أَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَينتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ (٥٠) \*.

قول الله تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْءًا وَلَا يَعْ فِلُونَ اللّهِ اللّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ، مُلْكُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

تُرْجَعُور كُون الله من الأصنام والأوثان آلهة تشفع لهم عند الله، فقل لهم يا محمد: دون الله من الأصنام والأوثان آلهة تشفع لهم عند الله، فقل لهم يا محمد: أتتخذونهم شفعاء يشفعون لكم وهم لا يملكون لكم شيئًا من حوائجكم، ولا عقل لهم يفهمون أنكم تعبدونهم؟! فالأحجار والأوثان لا تسمع، ولا تُبصر، ولا تعقل، ولا تقدر على شيء، ولا تملك من أمرها شيئًا، وقل لهم يا محمد: إن الله وحده لا شريك له هو الذي يملك الشفاعة، وهو مصدرها، فلا يشفع أحدٌ عنده إلا بإذنه، ولا يقبل الشفاعة إلا لمن رضي عنه، وفي الآية إشارة إلى أن شفاعة العبد لغيره مرتبط نفعها بتوفيق الله تعالى وإذنه، فقد تشفع لغيرك في شيء تقدر عليه وقد ينفع الله بشفاعتك، وقد لا ينفع بها، فالأمر يعود إلى الله أولًا وآخِرًا، وهو المالك المُتصرف في السموات والأرض ومن فيهن؛ فلتطلب الشفاعة منه، وليكن القلبُ معلقًا بالله، فهو الذي بيده النفع والضر، والخلق كلهم راجعون إلى الله يوم القيامة فيحاسبهم على أعمالهم، فيُثيب المحسن ويُجازي المسيء.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهِ وَحَدَهُ اللّهُ مَا تَنْ قُلُوبُ الّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِن دُونِهِ وَإِذَا هُمْ يَستَبُشِرُونَ ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ تتحدث عن واقع المشركين الذين زعموا أنهم يعبدون هذه الأصنام حتى تقربهم إلى الله، ثم إذا ذُكر الله وحده، وسمعوا قول: (لا إله إلا الله)؛ انقبضت ونفرت قلوبهم عن التوحيد، واستكبرت وكفرت بالله، وظهر الغيض والقترة على وجوههم، والاشمئزاز: أن يمتلئ قلبه غماً وغيظاً حتى يظهر الانقباض في بشرة وجهه (١)،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (4/ 132).

<u> شَوْلَةُ الْمُنْ ِينَ</u> شِوْلَةُ الْمُنْ ِينَ عَلَيْهِ الْمُنْ ِينَ عَلَيْهِ الْمُنْ ِينَ عَلَيْهِ الْمُنْ ِينَ عَلَيْهِ الْمُنْ ِينَ ع

وإذا ذكرت الأصنام والأنداد، ودعا الداعي إلى عبادتها ومدحها؛ فرحوا وظهر السرور على وجوههم، والاستبشار أن يمتلئ قلبه سروراً حتى تنبسط له بشرة وجهه ويتهلل، وهذا يدل على كفرهم بالله، وأن قلوبهم قد أُشرِبت حب الشرك، فلم يعودوا يفرحوا بالتوحيد ولا بذكر الله وحده سبحانه.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلُوَ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ الْأَفْلَدُواْ يَعِيمُ سُبُونَ اللَّهُ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْسَبُونَ اللَّهُ وَبَدَا لَهُمْ مِن اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْسَبُونَ اللهُ وَبَدَا لَهُمْ مَن اللهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْسَبُونَ اللهُ عَن مصير سَيِّاتُ مَا كَسَبُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عِيسَتَهْ نِعُونَ اللهُ مَا خَبِر الله عن مصير الفريق المبطل بعد حكم الله بين عباده يوم القيامة، وهم الذين ظلموا أنفسهم بالكفر والشرك، وأنهم من أهل النار المستحقين لسوء عذابها الشديد؛ فيتمنوا أن لا يدخلوها ولو طُلب منهم مقابل ذلك ما في الأرض جميعًا، فيشمل كل عزيز لا يدخلوها ولو طُلب منهم مقابل ذلك ما في الأرض جميعًا، فيشمل كل عزيز



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

عليهم من أنفسهم وأهليهم وأموالهم من الذهب والفضة وسائر الأموال ومثله معه، ليدفعوه فداءً لأنفسهم من سوء العذاب الذي شاهدوه يوم القيامة وقد أعد لهم، وهو افتراض تعجيزي لهم يدل على حرص الكافر على التخلص من العذاب في الآخرة ولو بأغلى ثمن، وقد كان بإمكانه اتقاؤه في الدنيا بالإيمان بالله وترك الكفر، ولو فُرض أنهم حصلوا على هذه الفدية لم يُقْبل منهم، كما قال: ﴿ مَا نُقُبِّلَ مِنْهُمْ ﴾ [المائدة: 36]، وفي الحديث: "يجاء بالكافريوم القيامة، فيقال له: أرأيت لو كان لك ملء الأرض ذهباً أكنت مفتدياً به؟، فيقول: نعم يا رب، قال: فيقال له: لقد سئلت أيسر من ذلك"(1)، وهو الإيمان بالله ورسله، وظهر لهم يوم القيامة من صنوف العذاب الذي أعد الله لهم ما لم يكونوا يتوقعونه وكانوا في غفلة عنه في الدنيا، وهو كناية عن تعظيم العذاب الذي يصيبهم وتنوعه، وظهر لهم جزاء وعقوبة سيئاتهم التي عملوها في الدنيا، ونزل بهم العذاب الذي كانوا يستهزئون بذكره لهم في الدنيا، وأحاط بهم من جميع الجهات، فقد كانوا ينكرون البعث والجنة والنار، ويستهزؤون بالرسل ومن يحذرهم من عذاب الله في الآخرة.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّدُ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْ مَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُو تِيتُهُ وَعَلَى عِلَمْ بَلْ هِي فِتْ نَةُ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا كَانُواْ مِنْ قَبْلِهِمْ فَمَا أَفْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَوَ كُلاَءِ مَا كَسَبُواْ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَوَ كُلاَءِ مَا كَسَبُواْ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَوَ كُلاَءِ مَا كَسَبُواْ وَاللَّهُ عَن طبيعة الإنسان مَيْ صَيْعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَمَا هُم يِمُعْجِزِينَ ﴿ الله عن طبيعة الإنسان



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (8/ 112)، برقم: (6538).

شِوْلَةُ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ الْمُنْكِنِّ

الكافر أنه إذا نزل به ضُر من مرض أو فقر أو مصيبة، أقبل على الله يدعوه ويتضرع إليه بكشف ما نزل به، فإذا استجاب الله له ورفع عنه الضر وأنعم عليه بالنعم على سبيل التفضل عليه، نسب تلك النعم إلى نفسه وأنه حصل عليها بعلمه هو وذكائه وفطنته، أو أن الله أعطاه تلك النعمة لعلمه أنه يستحقها، فهو يزعم أنه كريم على الله، فرد الله عليه هذا القول الباطل، وأثبت أن العطاء والمنع من الله للعبد اختبار وابتلاء له لينظر كيف يتعامل معه، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ذلك، فيحصل منهم مثل هذه الأقوال الباطلة التي سبق أن قالها الكفار الذين كانوا قبلهم، فهم لا يقرون بنعمة رجم، ولا يرون له حقاً عليهم، كما صرّح بذلك قارون في قوله: ﴿إِنَّمَا أُوبِيتُهُۥعَلىٰ عِلْمِ عِندِيٓ ﴾[القصص: 78]، فما أغنى عنهم ذلك الاعتقاد الباطل والقول الفاسد الذي اكتسبوه من عذاب الله شيئًا، بل أصابهم جزاء هذه السيئات التي فعلوها في الدنيا، بعقوبتهم في الدنيا، وسينالون عقوبتها في الآخرة، وليس هذا الحكم خاصًا بمن سبق، بل هو قاعدة عامة وسنة مُطّردة في كل من كفر وظلم واكتسب السيئات من السابقين ومن أتى بعدهم من كفار قريش وغيرهم، فلن يستطيعوا أن يفلتوا من عذاب الله، ولن يُعجِزوا الله في عذابهم، فإن الله لا يُعجزه شيءٌ في الأرض وفي السماء.

تم قال الله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَعُلَمُواْ أَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرِّزِقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يُومِنُونَ ﴿ وَ اللهِ مَا جُوابِ على مِن ادعى أن حصوله على ذَالِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يُومِنُونَ ﴿ وَ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى النَّاسِ أَو لأنهم مستحقون للزرق دون غيرهم يجهلون أن إعطاء الله تعالى الناس



204 طائف البيان في تفسير القرآن

الأرزاق ليس بناءً على أنهم محبوبون أو مبغوضون عند الله، بل إن الأرزاق في الدنيا أقدار يبسُطها الله لمن يشاء من الخلق ولو كانوا كفارًا، ويضيقها الله على من يشاء ولو كانوا مؤمنين؛ لأنها ابتلاء واختبار، وفي الحديث: "ولو كانت الدنيا تساوي عند الله جناح بعوضة ما سقى منها كافرًا شربة ماء"(1)، فليس العطاء دليل على الحب، ولا المنع دليل على البغض، وذلك اسم الإشارة يعود على البسط في الرزق والتضييق فيه، واختلاف حال الناس فيه، ففي ذلك براهين وحجج على أن الله هو المتصرف في الكون، وهو الذي يمنح من يشاء، ويحرم من يشاء، وهو المدبِّر لأمور الكون وحده سبحانه، ويستفيد من هذه البراهين والحجج القوم المؤمنون، فيزيدهم ذلك إيمانًا وتصديقًا بربهم سبحانه، أما الكافر والمعاند فلا تنفعه البراهين والحجج ولا يتعظ بها.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الله وحده هو الذي يملك الشفاعة، وهو مصدرها، وأن شفاعة العبد لغيره مرتبط نفعها بتوفيق الله تعالى وإذنه.
  - 2- أن نفور قلوب المشركين من ذكر الله وحده دليل على فسادها.
  - 3- أن الإيمان بالله في الدنيا، يعادل ضعف ملءِ الأرض ذهبًا في الآخرة.
- 4- أن عقوبة الله سنة مُطّردة في كل من كفر وظلم واكتسب السيئات من

<sup>(1)</sup> سنن الترمذي: (4/ 138)، برقم: (2320)، وسنن ابن ماجة: (2/ 1376)، برقم: (4110)، وإسناده صحيح.





شِوْلَةُ الْمُكِينِ - يَعْنَ الْمُكِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِينِ الْمُكِينِ الْمُكِينِ الْمُكِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِينِي الْمُكِينِينِي الْمُكِلِينِ الْمُكِينِينِ الْمُكِينِينِي الْمُكِلِينِ الْمُكِلِينِ الْمُكِينِينِي الْمُكِلِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُكِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمِنْ الْمُعِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِلِينِينِي الْمُعِلِينِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمُعِينِينِي الْمِ

السابقين ومن أتى بعدهم.

5- أن ما يمنحه الله من النعم للناس ابتلاء واختبار لهم، فليس العطاء دليل على البغض.



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّيْنَ أَسْرَفُواْ عَلَى اَنفُسِهِمْ لا نَقْ مَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال



شِوْلَةُ الْمُنْكِرُ 207

من يبتعد عنها، أما من اقترب منها وأخذ بأسبابها فإنه لا يُحرَم منها، والله يغفر جميع الذنوب من شرك وكفر ونفاق وكبائر وسائر المعاصى، وإنما خص المُسرفين بالذكر؛ لأن المسرف هو الذي تجاوز الحد في الذنوب وأكثر على نفسه منها، فظنوا أن الله قد أغلق عنهم باب التوبة، وفي الحديث: "أن ناساً من أهل الشرك كانوا قد قتلوا وأكثروا، وزنوا وأكثروا، فأتوا محمداً عَلَيْكُ فَالُوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لحسن، لو تخبرنا أنَّ لما عملنا كفارة، فنزل: ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونِ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾[الفرقان: 68]، ونزلست: ﴿قُلْ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ﴾[الزمر: 53]"(1)، فخاطبهم الله ترغيباً لهم بالعودة إليه، وهذه الآية أعظم آيات الرجاء في القرآن؛ لأنها فتحت الباب على مصراعيه لكل مذنب ومسرف على نفسه بالذنوب والمعاصى والمنكرات إذا أرد أن يتوب منها فالباب مفتوح، ومن أسمائه الحسني أنه غفور يغفر الذنوب لمن تاب ورجع إليه، ورحيم يرحم العباد، ومن آثار رحمته أن فتح لهم باب التوبة وقبل منهم العودة إليه، وهذا الخطاب يشمل المشركين والمؤمنين، فالمشركون إنابتهم إلى التوحيد واتباع دين الإسلام، والمؤمنون بالتوبة من المعاصى والإكثار من الحسنات.

وقول ه: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللهُ وَأَنَّ مِعُواْ أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّيِّكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْلِيكُمْ مِن رَيِّكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْلِيكُمْ مُ

(1) صحيح البخاري: (6/ 125)، برقم: (4810).



208 كاثف البيان في تفسير القرآن

ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُون ١٠٥٠ ، ثم أمر الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى باتخاذ الوسائل التي تُحقق التوبة، والإنابة معناها الرجوع إلى الله مع ندم وشعور بالذنب، والتوبة من كل ذنب تكون بحسبه، فالكافر يتوب من الكفر بالإسلام، والعاصى يتوب من الذنب بتركه، والمنافق يتوب بترك النفاق، والمُنيب هو كثير الإنابة والرجوع إلى الله ولو لم يعمل المعاصى، والرب هو الذي رباكم وأوجدكم ومنحكم النعمة الكثيرة، فاستسلموا لأمر الله واخضعوا له؛ لأن الإسلام هو الخضوع والاستسلام لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا لغيره، فقد حدّد لكم وقتًا للتوبة، فلا تتأخروا عنها حتى ينزل بكم عذاب الله، وحينئذ لا تنجون منه، سواء كان عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة، فكلاهما يأتيهم بغتة، وأمرهم بأن يتبعوا أكمَل ما أُنزل إليهم من ربهم، وهو القرآن الكريم وأحكامه، فإنه أكمل الكتب وأتمها وأعظمها، وبه خُتمت الرسالات، وأن يكون هذا الاتباع في وقت الإمهال ولا يتأخرون عنه؛ حتى لا ينزل بهم العذاب وهم على كفرهم وإعراضهم، فطلب منهم أمرين، الأول: الإنابة والعودة والرجوع إلى الله، والثاني: تبديل العمل السيء بعمل صالح، فلا فائدة من التوبة بدون عمل صالح، فهما شرطان متلازمان، كما قال: ﴿ إِلَّا مَن تَابَوَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا ﴾[الفرقان: 70]، ولا بد من المسارعة إلى التوبة قبل انقضاء وقتها.

وقول هُ: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْشُ بَحَسُرَ قَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّن خِرِينَ ﴿ أَوْ تَقُولَ خِينَ اللَّهُ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ السَّن خِرِينَ ﴿ أَوْ تَقُولَ خِينَ اللَّهُ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُخْسِنِينَ ﴾ ، وأخبر أن كل من تأخر ترى ٱلْعَذَاب لَوْ أَن لِي كَل من تأخر



عن التوبة حتى نزل به العذاب، فسيندم ويتسحر على نفسه، ونكّر لفظ نفس؟ لتعم كل النفوس التي لم تتب ولم تستعد للقاء الله، والمعنى: لئلا تقول نفس يا حسرتا، الألف عوض عن ياء المتكلم، أي: يا حسرتي، واستخدم أسلوب الاستعارة المكنية فجعل الحسرة شخصًا ينادَيه ليحضر، فهذه الندامة المصرّح بها زائدة على التي أسرّها في نفسه، حيث أخرجها من مجرد الحسرة النفسية الداخلية إلى النطق بها وإعلام من حوله أنه مُتحسر على ما ضيّع من دين الله وشرعه وأمره ونهيه، وأنه متندم على استهزائه وسخريته بالصالحين في الدنيا، فقد جمع فيها بين سوأتين: سَوءة المعصية، وسوءة قلة الأدب، وهذا حال بعض الكفار والعصاة اليوم، يكفرون بالله ويؤذون عباد الله، وأخبر بأن نفس الكافريوم القيامة تحتج بالقدر على كفرها، وتقول: لو أن الله أرشدني إلى دينه لكنت ممن يتقى الشرك والمعاصى، وهذا من جملة ما يحتج به المشركون من الحجج الزائفة بقصد الاعتذار والتنصل، وهذا الاحتجاج باطل ولا يجوز؛ لأن ترك الإيمان يقع باختيار العبد، وفعل المعاصى يقع باختيار العبد، ومن أعجب القَصص أن بعض أصحاب هذا المذهب كان يحتج بالقدر على فعل المعاصي، وكان الوُلاة آنذاك يعقدون المناظرات بين المختلفين، فحضر هذا الذي يقول بالجبر، وحضر شخص من أهل السنة للنقاش بين يدي الوالي، فتناقشوا في هذه المسألة، فلم يصلوا إلى نتيجة، فأخذ السنى نعله وضرب الرجل في وجهه، فقال: لماذا ضربتني؟ قال: قدّر الله على أن أضربَك، فسكت ولم يقدر على الجواب، فقال الوالي: يكفيك هذا، وعُد عن هذا المذهب، وهذا الذي يحتج



لطائف البيان في تفسير القرآن

بالقدر على المعصية لا يحتج به في أمور الدنيا، بل يأخذ بالأسباب ليصل إلى ما يريد، فهو يبحث عن العلاج إذا مرض، ويبحث عن الرزق، ويهرب من أسباب الهلاك، ويبحث عن أسباب النجاة، فلماذا لا يفعل ذلك في البحث عن الإيمان والهداية إلى الصراط المستقيم؟!، بل أعرض وتولى عنها، وقيل: إن (لو) في هذا الموضع للتمني، أي: ليت أن الله هداني فأكون متقياً له، فأسلم من العقاب وأستحق الثواب، وليست (لو) هنا شرطية، لأنها لو كانت شرطية، لكانوا محتجين بالقضاء والقدر على ضلالهم، وهو حجة باطلة، ويوم القيامة تضمحل كل حجة باطلة (أ)، أو تقول هذه النفس الكافرة عند رؤيتها عذاب جهنم في الآخرة، لو يعطيني الله فرصة أرجع فيها إلى الدنيا فأسلم وأقوم بالعمل على أكمل وجه وأحسنه.

وقول النقل و المحافرين الله المحافرين الله و المحافرة العودة إلى الدنيا المحتورين الله المحافرة العودة إلى الدنيا الله الله الله و العمل الصالح، فكذب في هذا التمني، فليس الأمر كما زعم صاحبه، فقد كان في الدنيا وكان بإمكانه أن يؤمن بالله ورسله وما جاءوا به من الحجج والبراهين الدالة على صدقهم، ويقبل بها، ولكنه رفضها وأعرض عنها وبالغ في التكبر عن قبولها وكان من الجاحدين لها، فسؤال الرد إلى الدنيا مرفوض لأنه نوع من العبث.

ثم قال: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودَّةٌ أَلَيْسَ فِي



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 728).

جَهَنّهُ مَثُوًى لِلمُتَكَبِّرِينَ ﴿ فَي يوم القيامة ترى يا محمد الذين كذبوا على الله بأن له شركاء وصاحبة وولداً وجوههم مسودة لما أحاط بهم من العذاب، وشاهدوه من غضب الله ونقمته، وهو سواد حقيقي، وهو علامة على الخزي والندامة كما قال: ﴿ وَوُجُوهُ يُومَ يِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ فَا يَمْ مَا قَلَمَ الله ونقمته، وهو سواد حقيقي، وهو علامة على الخزي والندامة كما قال: ﴿ وَوُجُوهُ يُومَ يِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ فَا يَمْ مَا قَلَمَ الله وعبدوا عُزيرًا، وعبدوا وهذا يشمل جميع المشركين الذين عبدوا عيسى، وعبدوا عُزيرًا، وعبدوا الأصنام، وعبدوا الكواكب، فكل هؤلاء كذبوا على الله وعبدوا غيره، أليس في جهنم مكانٌ يستقر فيه المتكبرون عن الإيمان بالله ورسله؟! الجواب: بلى، فبسبب تكبرهم عن عبادة الله في الدنيا؛ سوّد الله وجههم، وبعثهم محتقرين، وجعل مقرهم جهنم.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَيُنَجِّى اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْاْبِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَسُّهُمُ السُّوَّ وَلَا هُمَ يَخَرَنُونَ اللهِ الذين اتقوا –وهم من بلغوا درجة التقوى – من العذاب بسبب ما سبق لهم من السعادة والفوز عند الله (1)، وبسبب أعمالهم الصالحة، وقيل (2): بنجاتهم من النار، وفوزهم بالجنة، كما قال: ﴿إنَّ عَمَالُهُم الصالحة وَالْعَنِينَ مَفَازًا (٢٠ عَدَابِقَ وَأَعْنَبًا (٢٠ وَ إِللهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنِينَ مَفَازًا (٢٠ عَدَابِقَ وَالْعَنِينَ وَ الفَرْ وَ فَوْرُهُم بالجنة التي فَهُا الحدائق والعنب، ولا تعارض بين المعنيين، فالأول سببٌ للثاني، ويسلمهم فيها الحدائق والعنب، ولا تعارض بين المعنيين، فالأول سببٌ للثاني، ويسلمهم الله من أن يصيبهم المكروه في القبر وفي المحشر، ولا يمسهم عذاب النار الذي يسوؤهم، ولا يحزنون على ما فاتهم من حظوظ الدنيا؛ لأن الله قد عوضهم ما



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/111).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 541).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

هو أعظم منها، ولا يصيبهم الفزع في الآخرة، بل لهم الأمن التام حتى يصلوا إلى دار السلام.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 سعة رحمة الله سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى ، وأنها تسع المشركين والكفار والمنافقين إذا تابوا ورجعوا إلى الله سبحانه.
  - 2 أن الندم توبة، بشرط أن يكون في وقته، وأن يتبعه عمل صالح.
    - 3 أن الكِبر خُلُق ذميم يمنع صاحبه من قبول الحق.
- 4- أن سواد الوجوه يوم القيامة علامة من علامات الشقاء، وبياض الوجوه علامة من علامة من علامات السعادة.
  - 5- أن التقوى سبب من أسباب النجاة يوم القيامة.



شِوْرَةُ الْمُنْكِرُ 213 \_\_\_\_\_\_ يَشْوَرُهُ الْمُنْكِرُ وَ مِنْ 213 \_\_\_\_\_ يَشْوَرُهُ الْمُنْكِرُ اللَّهِ مِنْ 213 مِنْ مِنْ 213 مِنْ مِنْ 13 مِنْ مِنْ مِنْ 13 مِنْ 13

# تفسير المقطع الثامن من سورة الزمر المقطع الثامن من سورة الزمر

﴿ اللّهُ خَالِقُ كَالِهُ اللّهُ عَالِي اللّهُ عَلَى عَلَى كُلّ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَالَيْدُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللّهُ عَالَمُ وَالْمَالِيَ اللّهِ اللّهَ الْمَالُونِ اللهِ اللّهَ عَالَمُ وَاللّهُ الْمَالُونِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى وَالتَكُونِينَ اللهُ وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ اللهُ وَاللّهُ عَلَى عَمّا اللهُ وَاللّهُ عَلَى عَمّا اللهُ وَاللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ اللهُ وَاللّهُ عَلَى عَمّا اللّهُ عَلَى عَمّا الللهُ عَلَى عَمّا الللهُ عَلَى عَمّا الللهُ عَلَى عَمّا اللّهُ عَلَى عَمّا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَمّا الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ الللللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الأرواح<sup>(1)</sup>، وكل الأشياء كلها موكولة إليه، فهو القائم بحفظها وتدبيرها، فهو حفيظٌ على كل شيء، ومُدّبر أمر كل شيء، وفي الآية إشارة إلى إحاطة علمه بجميع الأشياء، وكمال قدرته على تدبيرها، فلا يغيب في الوجود عن علمه وتدبيره شيء.

وقوله: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَ الْأَرْضِ ۗ وَاللَّرْضِ ۗ وَاللَّرِينَ كَفَرُواْ بِعَايَتِ اللَّهِ أُولَتِكِهُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقوله: ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ ٱللّهِ تَأْمُرُو فِي أَعَبُدُ أَيُّهَا ٱلجَهِلُونَ ﴿ الله نبيّه محمداً وقوله: ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ ٱللّه نبيّه من الجهل الله به عليم، فقد كان بهم من الجهل ما الله به عليم، فقد كانوا يصنعون الصنم ثم يعبدونه، ولم يكتفوا بهذا الفعل القبيح، بل طلبوا من النبي المنظول أن يُشاركهم في عبادة الأصنام، فوصفوا بالجهل المطلق؛ لأن من عبد غير الله وأشرك بالله فهو جاهل؛ فالعلم سبب للإيمان والتوحيد، والجهل سببٌ للكفر والشرك بالله تعالى.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (ص: 728).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 543).

شِوْلَةُ الْمُنْكِرُ 215

أشرك ومات على شركه بطل عمله السابق، وفي الآية بيان أن الشرك بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خطير، وأن الأنبياء والرسل لو وقعوا فيه لحبطت أعمالُهم، فمن باب أولى غيرهم من البشر!

والحُبوط مرضٌ يصيبُ الأنعام حين تأكل من الزرع كثيرًا فتنتفخ بطنها فتموت بسبب ذلك، والشرك ربما يُزيَّن للناس فيقعون فيه فيهلكون بسببه، والمقصود بالشرك هنا الشرك الأكبر، وهو الذي يُبطل العمل الصالح السابق إن مات صاحبه مشركًا، أما الشرك الأصغر وهو الرياء فيُحبِط العمل الذي وقع فيه الرياء فقط، فمن وقع في الشرك الأكبر، حرم من دخول الجنة وصار من أهل النار، فكان في الآخرة من الخاسرين، والعياذ بالله.

وقوله: ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأُعَبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴿ ثَا ﴾، بل تفيد الإضراب، أي: لا تفعل ما سبق، وافعل ما يأتي، فلا تُشرك بالله، بل اعبد الله وحده لا شريك له، وكن مُخلصًا له في أعمالك كلها، واشكره على نعمه التي أنعم بها عليك، بالقلب والجوارح واللسان.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ اللّهِ سبحانه: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ اللّهِ عَلَى مَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ مَا عَظَّمُوا الله حق تعظيمه، ولو عظّموه حق التعظيم لما أشركوا به ولما عبدوا غيره من الأصنام والأوثان، فمن شبّه المخلوق بالخالق العظيم، أو شبّه الخالق بالمخلوقين الضعفاء؛ فقد غفل عن قدرة الله العظيمة، التي من مظاهرها في العلم الأخروي الأبدي أن الله تعالى يجعل الأرض في قبضته، ولفظ القبضة العالم الأخروي الأبدي أن الله تعالى يجعل الأرض في قبضته، ولفظ القبضة



216 طائف البيان في تفسير القرآن

يدل على تمام التمكن من المقبوض، وأن المقبوض لا تصرّف له ولا تحرّك، وفيه إشارة إلى تعطيل حركة الأرض وانقطاع مظاهرها أسباب الحياة فيها<sup>(1)</sup>، والطي: لفّ الشيء بعضه ببعض، أي: يلفّ السبع السموات لفّا، طبقة بعد طبقة، وفي الحديث: "يقبض الله الأرض، ويطوي السموات بيمينه، ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض"<sup>(2)</sup>، وهذا دليل ومظهر من مظاهر قدرته وعظمته سبحانه، ثم نزَّه نفسه عما يقوله المشركون من الأقوال الباطلة، ونفى عن ذاته النقص والخلل، وأثبت لها الكمال المطلق.

ثم قال سبحانه: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ أُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ أَي: ينفخ إسرافيل الموكّل بالصور، وهو قرنٌ عظيم، ينفخ فيه نفختين، النفخة الأولى للصعق والموت، ومن شدة صوته تصعق الناس أي: تنخلع قلوبُهم فيموتوا، إلا من شاء الله، وهم الملائكة والأرواح (3)، فإذا ماتوا جمع الله أرواحهم داخل هذا الصور في فترة البرزخ، فإذا أمر الله إسرافيل بالنفخة الثانية خرجت أرواحهم من هذا الصور والتقت بأجسادها فتحيا (4)، فإذا صاروا أحياءً قاموا على أقدامهم، فإذا وقفوا على أقدامهم نظروا إلى ما يجري في هذا اليوم وانتظروا ما يُفعل بهم (5).



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 62).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (6/ 126)، برقم: (4812).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 65).

<sup>(4)</sup> ينظر: فتح الباري لابن حجر: (11/ 367).

<sup>(5)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1859).

ثم قال: ﴿ وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئَبُ وَجِاْئَ ءَ بِٱلنَّبِيِّنَ وَٱلشُّهَدَاءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ اللَّ وَوُقِيَّتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ٧٠٠ ﴾، أي: تشرق أرض المحشر بنور الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إذا جاء للفصل بين العباد(1)، وقد خلق الله الخلق وأنشأهم نشأة تجعلهم يتعرضون لنوره سبحانه فلا يحرقهم(2)، وتختلف أرض المحشر عن أرض الدنيا، فليس فيها جبال ولا أودية ولا زوايا، بل دائرية مبسوطة، كما قال: ﴿لَّا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَآ أَمْتًا ﴾[طه: 107]، وجميع الخلق يُعرضون على الله فيها، لا تخفي منهم خافية، ثم تُوزِّع وتنشر كُتب الخلق وصحائف أعمالهم، وكل واحد يحصل على كتابه بيمينه أو بشماله من وراء ظهره، ثم يبعث الله النبيين ويجمعهم في مكان، ويأتي بالشهداء، وهم الملائكة الحفظة على كل شخص، فيشهد النبيون أنهم قد بلُّغوا الرسالة وأدوا الأمانة، وتشهد الملائكة أنهم كتبوا ما فعل العبد وسجلوا ما عمل دون زيادة ولا نقصان، فإن جادل العبدُ الملائكةَ؛ أتى الله له بشهود من نفسه، وهم أعضاؤه، فيشهدون بما عمل، ثم يحكم الله بين الخلق أجمعين بالعدل والقسط التام، فلا يظلم أحداً، بل كل إنسان يستوفي ما له وما عليه من خير أو شر، والتوفية: إعطاء الشيء وافياً لا نقص فيه(٥)، والله أعلم بما كانوا يفعلون من خير ومن شر في الدنيا، فعلمه محيط بالخلق، ولا تخفى عليه منهم خافيه، وسيُجازيهم على ذلك يوم القيامة.

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 118).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 730).

<sup>(3)</sup>ينظر: التحرير والتنوير (24/88).



### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الشرك مُبطل للأعمال، لا فرق في ذلك بين نبي وغيره، فكل من مات وهو يُشرك بالله فعمله باطل.
- 2 عظمة الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى وقدرتُه، وأنه يقبض الأرض ويطوي السماء ليُري الناس قدرته يوم القيامة.
- 3 من تمام عدل الله يوم القيامة إحضار الأنبياء للشهادة على أقوامهم، وإحضار الملائكة المكلفين بتسجيل أعمال العباد بين يديه، وهو يفصل بين الناس.



# تفسير المقطع التاسع من سورة الزمر

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ رُمُولًا مِنَا مَا مُورُهُما وَقَالَ اللهُمْ خَرَنَاهُما اللهُم عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُم عَلَى اللهُم عَلَى اللهُم عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُم عَلَى الله عَلَى اللهُم عَلَى اللهُم عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُم عَلَى اللهُم عَلَى الله عَلَى اللهُم عَلَى اللهُم عَلَى الله عَلَى اللهُم عَلَى الله عَ



الصراط، وهو الجسر الواصل بين المحشر والجنة، والنار تحته، يمر الناس عليه أجمعون مؤمنهم وكافرهم، كما قال: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾[مريم: 1 7]، وفي الحديث: "ويضرب الصراط بين ظهري جهنم"(1)، أي: يُنصب الجسر فوق متن النار، فتسوقُ الملائكة أهل النار جماعات متتابعة، كل جماعة تتبع الأخرى، وبمجرد أن يصلوا إليها تفتح لهم أبوابها سريعًا، لتُعجّل لهم العقوبة، حالها في ذلك كحال سائر أبواب السجون، فإنها لا تزال مغلقة حتى يأتي أصحاب الجرائم الذين يسجنون فيها فيفتح لهم ثم يغلق عليهم (2)، ولجهنم سبعة أبواب، كما قال: ﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبُورَ لِلكُلِّ بَابِ مِّنْهُمْ جُرْءٌ مُقَسُومٌ ﴾ [الحجر:44]، فيُقسمون بينها وفقاً لذنوبهم، فكل مجموعة متشابهة بالذنب تكون مع بعض، كما قال: ﴿ أَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ [الصافات: 22]، أي: أشكالهم، فكل واحد مع من يُشابهه، ثم تسألهم الملائكة الذين يحرسون جهنم، وعددهم تسعة عشر ملكاً، كما قال: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ [المدثر:30]، سؤال استفهام تقريري يقصد به التوبيخ والزجر لهم، وليس سؤال استعلام، فقد سبق السؤال والحساب لهم في المحشر، ألم تأتكم رسلٌ من جنسكم أبلغوكم دين الله وتلوا عليكم آياته، والمراد بها هنا الأقوال الموحى بها إلى الرسل، ويخوفونكم ويحذرونكم لقاء هذا اليوم الذي صرتم فيه، وهو يوم القيامة قالوا: بلي، وهذا اعتراف منهم بقيام الحجة عليهم، فأقرّوا أن ذلك كله قد حصل لهم



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (1/ 163)، برقم: (182).

<sup>(2)</sup> ينظر: البحر المحيط في التفسير: (9/ 224).

في الدنيا، ولكن لم تحصل لنا الهداية بسب إعراضنا عن أسباب الهداية، فو جبت علينا كلمة العذاب، وهي المذكورة في قوله: ﴿وَلَكِكُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأُمُلاَنَ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾[السجدة: ١٣](١).

### وقوله: ﴿ قِيلَ ٱدَّخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَيِئُسَ مَثُوى ٱلْمُتَكِيِّدِينَ ﴾، ولكن في ولم يذكر اسم القائل لهم هذا القول، فقد يكونون الملائكة أو غيرهم، ولكن في

إخفاء اسم القائل إشارة إلى أن الكون كله ينادي هؤلاء المجرمين على وجه الإهانة والإذلال بدخول أبواب النار، وكل طائفة تدخل من الباب الذي يخصها بحسب نوع عملها وكميته، ماكثين في النار لا يتزحزحون ولا يخرجون منها، هي مقرهم الدائم، وبئس المقر مقرهم؛ لأنهم أعرضوا عن قبول الإسلام بسبب

ثم قال: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَوْرَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدُخُلُوها خَلِدِينَ ﴿ مَن الله سَالَهُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمْ فَٱدُخُلُوها خَلِدِينَ ﴿ مَن الله سَالَةُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمْ فَادُخُلُوها خَلِدِينَ ﴿ مَن الله سَالَةُ عَلَيْكُمُ النار، وسوق ملائكة الرحمة للمؤمنين إلى الجنة، وعبّر عن الإسراع بهم إلى الجنة مكرّمين بالسوق، والمسوق هو دوابهم، لأنهم لا يذهبون إليها إلا راكبين (2)، وتأتي الملائكة معهم مُشيّعين لهم، كما فلنهم لا يذهبون إليها إلى الرّحين وَفَدًا ﴾ [مريم: 85]، حيث يساقون على النجائب وفداً إلى الجنة، جماعةً بعد جماعةً: المقربون، ثم الأبرار، ثم الذين

الكبر، فعاقبهم الله بالذل والإهانة لهم في جهنم.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 546).

<sup>(2)</sup> ينظر: البحر المحيط في التفسير: (9/ 224).

يلونهم، ثم الذين يلونهم، كل طائفة مع من يناسبها، الأنبياء مع الأنبياء، والصديقون مع أشكالهم، والشهداء مع أضرابهم، والعلماء مع أقرانهم(1)، فيتجاوزون الصراط، ويبقى في القنطرة قبل دخول الجنة من كان في قلبه غلُّ لأخيه المؤمن حتى يتم تخليصهم منه، كما قال الله: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخُوانًا ﴾[الحجر: 47]، وفي الحديث: "إذا خلص المؤمنون من النار، حبسوا على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا نقوا وهذبوا أذن لهم بدخول الجنة"(2)، وقد سبقهم محمد المُتَوَلِّكُ إلى الجنة، فإن الجنة لا تُفتحُ حتى يطرق بابها هو ويشفع لأهلها بالدخول، كما في الحديث: "فأكون أول من يدق باب الجنة، فيقول خزنتها: من؟ فأقول: محمد. فيقولون: أُمرنا أن لا نفتح لأحدٍ قبلك"، فيصلون إلى أبوابها الثمانية فيجدونها مفتوحة لهم، على ما تعارف عليه الناس في استقبال الضيوف المكرمين عندهم، وتتلقاهم الملائكة الخزنة عند أبواب الجنة بالسلام والثناء عليهم، والبشارة لهم بالسلامة من كل آفة وشر، فقد طابت قلوبكم بمعرفة الله ومحبته وخشيته، وألسنتكم بذكره، وجوارحكم بطاعته في الدنيا(3)، فبسبب ذلك كله ادخلوا الجنة؛ لأنها دار الطيبين ومثوى الطاهرين، قد طهّرها الله من كل دنس، وطيّبها من كل قذر، فلا يدخلها إلا الطيبون من أمثالكم، ماكثين فيها لا يخرجون منها ولا يموتون فيها، بل يبقون في نعيمها مخلدين.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 119).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (3/ 128)، برقم: (2440).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 730).

ينون المنظر ( 223 المنظر )

وقول هـ : ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعْدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبُواً مِن الله المُحَمِّدُ لِلّهِ ٱللّذِى صَدَقَنا وَعْدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبُواً مِن الله من النعيم المقيم، فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر؛ نطقت ألسنتهم بالحمد والثناء على الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الذي أنجز لنا ما وعدنا به في الدنيا من النعيم المقيم عن طريق رسله، وأورثنا وملكنا أرض الجنة نتصرف فيها كما يتصرف المالك في ملكه، وعبّر بلفظ الوراثة؛ لأن المؤمن يرث مقعد الكافر في الجنة، والكافر يرث مقعد المؤمن في النار، وفي الحديث: "يقال للمؤمن: انظر إلى مقعدك من النار، قد أبدلك الله به مقعداً من الجنة، فقال النبي الله الله عنه عنها، وفي الحديث: "آخر من يدخل الجنة له مثل الدنيا عشر مرات" (2)، فنعم الجزاء والعطاء لمن اجتهدوا بطاعة ربهم، في زمن قليل منقطع، فنالوا بذلك خيراً عظيماً باقياً مستمراً.

ثم ختم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى السورة، بقوله: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَيْ كَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِرَ بِهِمْ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ( ) ﴿ الخطاب الْعَظيم ( 3 ) ، وهو خطاب لكل راءٍ في ذلك اليوم العظيم ( 3 ) ، وقيل: الخطاب لمحمد المنظيم ( 4 ) وهو خطاب



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (2/ 90)، برقم: (1338).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (9/ 147)، برقم: (7511).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (ص: 731).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/74).

224 كطائف البيان في تفسير القرآن

تشريف له في ذلك اليوم العظيم يوم القيامة، حيث يرى الملائكة محيطين محدقين بعرش الرحمن من جميع الجهات، يقال حف القوم بفلان: إذا أطافوا به (1)، وهو أعظم المخلوقات، وفي الحديث: "ما السموات السبع في الكرسي إلا كحلقة في أرض فلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل تلك الفلاة على تلك الحلقة"(2)، وهم يُثنون على الله ويحمدونه، وينزهونه ويُقدسونه عما لا يليق به، قد حكم الله وفصل بين جميع الخلائق يوم القيامة بالعدل والقسط، فيقول الكون ومن فيه: الحمد لله رب العالمين، فيحمدونه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على عدله و فضله.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 حشر الكفار إلى النار مهانين ذليلين، وحشر المؤمنين إلى الجنة مُكرمين ومُعززين.
  - 2- خلود الكفار في النار، وخلود المؤمنين في الجنة.
- 3 أن العمل الطيب يُورث الجزاء الطيب، وأن العمل السيء يُورث الجزاء السيء، ما لم يتب الإنسان منه.
- 4- أن الكون كله يُثني على الله ويحمده على حسن صنيعه وكمال عدله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 549).

<sup>(2)</sup> صحيح ابن حبان: (2/ 76)، برقم: (361).

يَنْ عُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعِنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْع

# تفسير سورة غافر القطع الأول من سورة غافر تفسير المقطع الأول من سورة غافر

### بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

### شخصية السورة:

سورة غافر؛ وتسمى سورة المؤمن(1)، وهي سورة مكية(2)، وهي أول

- (1) ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 550).
  - (2) تفسير ابن كثير: (7/0).



الحواميم، وهن سبع سور، والمقصد العام من هذه السورة هو بيان حال المجادلين في آيات الله والرد عليهم.

ابتدأت بقوله: ﴿حمّ ﴾، الراجع في معناهما أنهما حرفان من حروف الهجاء التي تتكوّن منها لغة العرب؛ ذكرت لبيان إعجاز القرآن، بدليل أن كل السور التي ابتدأت بأحرف مقطّعة جاء بعدها الحديث عن القرآن الكريم.

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ الكتبابِ هـ و القـ ر آن الكـريم، أنزله الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نُرُ ولا إجماليًا، ثـم نـ زولا تفصيليًا، فـالنزول الإجمالي أنزله من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة، ثـم النزول التفصيلي على مدى ثلاثٍ وعشرين سنة على قلب النبي والله جبريل عَلَيهِ ٱلسَّكُمُ، كما مدى ثلاثٍ وعشرين سنة على قلب النبي والله النبي والله الحسنى في نهاية قال: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴾ [الشعراء: 193]، وذِكرُ أسماء الله الحسنى في نهاية الآيات له حكم وغايات، فالعزيز هو القوي الذي لا يُعجزه شيء، والعليم الذي أحاط بكل شيءٍ علمًا، فناسب ذكر التنزيل مع هذين الاسمين الكريمين، فثبت أن الكتاب الذي فيه ذلك منه، وأنه تام العزة، كامل العلم، جامع لجميع صفات الكمال (١).

شم قال: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنَٰ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَآ إِللهَ إِلَا هُوَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ اللهَ مَن ذنوب العباد، المصيرُ الله من ذنوب العباد، وهو شديد العقاب لمن استمر في كفره ويقبل التوبة لمن تاب إليه ورجع إليه، وهو شديد العقاب لمن استمر في كفره وإعراضه، وهو صاحب السِعة في الفضل والخير والإحسان، المتفضل على



<sup>(1)</sup> ينظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: (17/2).

شِيُولَةُ اغْنَافِياً عِنْفَالِ عَلَيْنَا اللَّهِ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالٍ عَنْفَالُونَ مِنْ عَنْفَالٍ عَنْفَالُونَ عَنْفُونَ عَنْفَالُونَ عَنْفَالُونَ عَنْفَالُونَ عَنْفَالُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَا عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَ عَنْفُونَا عِنْفُونَا عَنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونَا عِنْفُونا عِنْفُونَا عَنْفُونَا عَنْفُونَا عِنْفُونَا عِلْمُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَامِ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُونَا عِلْمُ عَلَيْكُونَا عِلْمُ عَلَيْكُونَا عِلْ

عباده بجميع النعم، فجمع بين أسلوبي الترغيب والترهيب في آنٍ واحد، فرغب عباده في التوبة والمغفرة، وخوّفهم من شدة عقابه وبطشه، ليعبدوه بالخوف والرجاء، وهو سبحانه لا نظير له ولا شبيه في جميع أسمائه وصفاته، ولا إله غيره، ولا رب سواه، وإليه يرجع الخلق في الآخرة، فيثيب المحسِن على إحسانه، ويُعاقب المُسيء على إساءته.

نسم قال: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلُّبُهُمْ فِي ٱلْمِلَدِ ﴾، حصر صفة الجدال بالباطل في آيات الله، وهي الحجج والبراهين الواضحة الدالة على توحيده وصدق رسله، في الكفار لغرض ردها وإبطالها، ولذلك يقبُّح بالمؤمن أن يُكثر من الجدال والخصومات بغير فائدة، وغالبًا ما يكون الجدال مذموماً؛ لأن الهدف منه غالبًا محاولة هزيمة الخصم بحق أو بباطل، وقد ترتفع الأصوات أثناء الجدال، ويحصل للنفوس الغضب، وتطلق منهم الألفاظ غير الجيدة، وبسببه تضيع الأوقات، ولذلك كانت هذه الصفة ملتصقة بالكفار، وقد كان كفار قريش كثيري الجدال فيما يأتيهم من آيات الله الكونية، فقد جادلوا في انشقاق القمر، وهي آية كونية ومعجزة حسية، وجادلوا في القرآن وفي آياته الشرعية، وقالوا: إنه سحر، ونحو ذلك من الألفاظ التي تدل على أنهم لا يُريدون معرفة الحق ولا الخضوع له، ولذلك نهى الله نبيّه أن لا تغتر بما يتقلبون فيه من النعم الدنيوية، كالمال والولد ونحوها، وهو خطاب عام يشمل أمته من بعده، فإعطاء الله الدنيا للكفار ليس دليلاً على محبته لهم أو أنهم على الحق، بل هو نوع من الابتلاء والاستدراج لهم، والاغترار: الخديعة (1)، وهو أن ترى ظاهر



<sup>(1)</sup> المصباح المنير: (ص: 230).

228 كطائف البيان في تفسير القرآن

الشيء حسناً ويكون باطنه قبيحًا، فمظهر الكفار وطريقة حياتهم الظاهرة قد تكون حسنة، ولكنهم يعانون من الضنك والقلق في الدنيا، ولا يستمتعون بحياتهم، فربما يستمتع الفقير المسلم بحياته أحسن منهم، إضافة إلى ما ينتظرهم من عقوبة وعذاب في الآخرة على هذه النعم التي استخدموها في معصية الله.

ثم قال: ﴿كَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمٍّ وَهَمَّتَ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِم لِيَأْخُذُوهُ وَجَدَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقّ فَأَخَذْتُهُمَّ فَكَيْف كَانَ عِقَابِ ١٠٠٠ ، ذكر الله أن كفار قريش قد سبقهم أمم كثيرة كذبت الرسل، منها قوم نوح، ونوح هو أول رسل الله إلى الأرض بعد آدم عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ، والأحزاب جمعُ حزب، وهم الذين تجمعوا على الكفر وطاعة الشيطان فصاروا من حزب الشيطان، ويدخل في ذلك قوم عاد وثمود ولوط وغيرهم، والهَمّ المقصود به هنا العزم، فإن الهَمّ همّان: خواطر في النفس لا يُؤاخذ الله العبد بها، وهمّ تحول إلى عزيمة وإرادة، وهو الذي يُؤاخذ الله العبد عليه حتى ولو لم يعمل؛ لأنه قد صار من أعمال القلب، وأعمال القلب يُؤاخذ الله عليها، فإن كانت خيرًا يؤجر عليها، وإن كانت شرًا عوقب بها، فكل أمة من أمم هؤلاء المرسلين همت بمعاقبة أو قتل أو إيذاء رسولها، وكان شغلُهم الشاغل كيف يتخلصون، فلم يقتصروا على تكذيب الرسل، بل تجاوزوا ذلك إلى أذيتهم، وكان من صفاتهم المجادلة بالباطل، فليس كفار قريش هم أول من اتصف بالجدال بالباطل، بل قد سبقهم إلى ذلك أقوام كثيرة قبلهم، والباء للملابسة، أي: أن جدالهم ملتصق ومرتبط بالباطل لا



ينفك عنه (1)، وهدفهم من المجادلة بالباطل هو إزهاق وإذهاب حجة الحق، والأصل في الإدحاض هو زلل القدم من المكان (2)، فكأنهم يُريدون أن يزيلوا أثر الحق من الوجود، وهذا يدل على أن أهداف أعداء الملة والدين أهداف خبيثة، وأن الخلاف معهم صفري، وأنهم لا يقبلون بوجود أي نسبة للحق، ولذا كانت عاقبتهم وخيمة، بسبب أفعالهم القبيحة، حيث أهلكهم الله ودمرهم، فكيف وجدتم عقابي لهم؟! وهو سؤال تعجبي، وجوابه معروف للسامع، فقد كان عقابًا شديدًا وأليمًا، وكانوا عبرة للخلق، وعظة لمن أتى بعدهم!

ثم قال سبحانه: ﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَنَّهُمُ أَصْحَبُ النَّارِ ( ) ﴾، وما حصل للكفار من الأمم السابقة من عقوبة سيحل بكفار هذه الأمة، ووجبت عليهم كلمات الوعيد والعذاب إذا لم يقلعوا عن كفرهم؛ لأن الله وعد المؤمنين بالنجاة، ووعد الكافرين بالعذاب من أي أمة من الأمم، ووصفهم بأنهم أصحابُ النار الملازمون لها والمُخلدون فيها.

تُ مَا قَالَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/88).

<sup>(2)</sup> ينظر: تاج العروس: (18/ 327).

"أُذن لي أن أُحدّث عن أحد حملة العرش ما بين منكبيه وشحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبع مائة عام"(1)، وأخبر عن الملائكة الذين يطوفون حول العرش، وهم الكروبيون، وهم سادة الملائكة(2)، وأنهم جميعًا مشغولون بذكر الله والثناء على الله، قد جمعوا بين التسبيح الدال على نفى النقائص، والتحميد المقتضى لإِثبات كمال الصفات، ويصدقون بأنه واحد لا شريك له، وذكر إيمانهم بالله هنا للتشنيع بحال الكفار، لذين لا يساوون ذرة من ذرات الكون، وهؤلاء مع عظمتهم وقوتهم يؤمنون بالله، ويستغفرون للمؤمنين من أمة محمد الله الله الله المرابعة ا المقصود في هذا المقام، ويلحق بهم كل مؤمن برسل الله السابقين، ثم ذكر طرفًا من دعائهم، ليُعلمنا كيف ندعو الله مثلهم، فنبدأ بالثناء على الله وحمده وتنزيهه مما لا يليق به، ثم التوسل إليه بأسمائه وأفعاله، وخصوا سعة رحمته وعلمه بالذكر؛ لأن سعة الرحمة مما يطمع باستجابة الغفران، وسعة العلم تتعلق بثبوت إيمان المؤمنين، ثم تفرع على هذه المناجاة لله تعالى طلب المغفرة للذين تابوا؟ لأنه إذا كان قد علم صدق توبة من تاب منهم، وكانت رحمته وسعت كل شيء، فقد استحقوا أن تشملهم رحمته لأنهم أحرى بها(3)، وفي هذا تشجيع للناس على التوبة، فإن الملائكة تدعوا للتائبين، الذين تحققت فيهم شروط التوبة، وهي الإقلاع عن الذنب، والعزيمة على عدم العودة إليه، والندم على فعله، ولا بد أن يصاحب التوبة الصادقة اتباع سبيل الله، وهو منهجه، والعمل بما أمرهم الله



<sup>(1)</sup> سنن أبى داود: (4/ 232)، برقم: (4727)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (7/ 139).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 90).

شِيوَكُو الْحَافِظَ الْحَافِظِ اللَّهِ اللّ

واجتناب ما نهاهم عنه، واشتمل دعاء الملائكة للمؤمنين الوقاية لهم من الوقوع في أسباب عذاب النار في الدنيا، ونجاتهم في الآخرة من دخول النار.

وقوله : ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُ م جَنَّتِ عَذْنِ ٱلَّتِي وَعَدتَّهُم وَمَن صَكَحَمِنْ ءَابَآبِهم وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾، لأن الوقاية من عذاب الجحيم لا يلزم منه دخول الجنة مباشرة، كما يحصل لأهل الأعراف، أو للذين يتجاوزون النار من المؤمنين فيُحبسون على قنطرة باب الجنة، فهم ليسوا في النار، ولكن ليسوا في الجنة، فلذلك اتبعوا دعاءهم بإدخالهم جنات عدن، وعدن في اللغة: دوام الإقامة في المكان(1)، فهي جنة الخلد التي لا تحوّل عنها ولا خروج منها، وهي وعد الله للمؤمنين، ومن دعاء الملائكة أن يدخل الجنة مع المؤمنين الصالحين من الآباء والأزواج والذرية، فيجمعهم في منزلة واحدة فيها، وهي نعمة لمّ الشمل في الجنة، وقد سبق أن تحدثنا عنها في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنْهُمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ ﴾[الطور: 21]، فدعت الملائكة للمؤمنين أن يلمّ الله شملهم، ويجمع أهلهم كلهم في الجنة، لتكتمل الفرحة باجتماع الأسرة كلها في درجة واحدة الأصول والفروع القريبة، لأن فيها معنى الأُنس، وعلَّلوا ذلك كلَّه بأن الله عزيز حكيم، فالعزة تقتضي إنفاذ الوعد، والحكمة تقتضي معاملة المحسن بالإحسان.

وقوله: ﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّيِّ عَاتَ وَمَن تَقِ ٱلسَّيِّ عَاتِ مُومَ لِهِ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَالِكَ هُوَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ( ) ﴾ ، أي: احفظ المؤمنين من فعل السيئات وآثارها، وسُميت



<sup>(1)</sup> ينظر: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: (2/ 397).

سيئة لأنها تسوء صاحبها حسًا أو معنى، دنيا أو آخرة، وعلّلوا ذلك بأن كل من وقي عقوبة السيئات يوم القيامة، فقد نالته رحمة الله كاملة، واسم الإشارة يعود إلى ما سبق من وقاية عذاب النار ودخول الجنة، وجمع الآباء والأزواج والذرية في مكان واحد، ووقاية السيئات وعقوبتها في الآخرة، فمن تحقق له ذلك، فقد حصل على الفوز العظيم الذي ليس بعده فوز، نسأل الله أن يجعلنا وإياكم من أهله.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان طريقة القرآن في الدعوة بأسلوبي الترهيب والترغيب، وإرشاد الدعاة للأخذبه في دعوتهم.
- 2 من آداب الدعاء التي علمتنا الملائكة؛ الثناء على الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى قبل أن ندعوه.
  - 3 استحباب الدعاء لإخواننا المؤمنين بظهر الغيب.
- 4 بيان كرامة الله على المؤمن، حين سخّر له الملائكة تدعو له، وتشفع له عند الله.
  - 5 بيان نعمة لمّ الشمل في الجنة للأسرة الواحدة.
  - 6 أن الوقاية من عمل السيئات رحمة من الله بالعبد.



# تفسير المقطع الثاني من سورة غافر

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللّهِ اَكْبُرُ مِن مَّقْتِكُمُ اَفْسَكُمْ إِذَ الْمُعُونِ إِلَى ٱلْإِيمَنِ فَتَكَفُّرُونَ (ا) قَالُواْ رَبَّنَا آمَتَنَا ٱثْنَايَنِ وَأَخْيَتَنَا ٱثْنَايَنِ فَأَعْتَرَفْنَا فِلَا الْمُحُونِ إِلَى الْإِيمَنِ فَتَكُفُّرُونِ فَن سَيِيلِ (ا) ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِنَا دُعِى ٱللّهُ وَحَدَهُ وَكَفَرْتُمَّ فِلْ فَي بِلَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَيِيلِ (ا) ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِنَّا لَكِيمِ إِلَى هُو ٱللّذِى يُرِيكُمْ عَايَتِهِ وَيُنْزِلُكُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ عَوْمِمُواْ فَالْمُكُمُ لِلّهِ الْعَلِي ٱلْكِيمِ (ا) هُو ٱللّذِى يُرِيكُمْ عَاينتِهِ وَيُنْزِلُكُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَا وَرَدَقا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلّا مَن يُنِيثُ (ا) هُو ٱللّذِى يُرِيكُمْ عَن أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن اللّهُ مَن السَّمَا وَرَدَقا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلّا مَن يُنِيثُ (اللّهُ عُواْ ٱللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱللّهِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللل

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ ٱكْبَرُ مِن مَقَّتِكُمُ الله الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُونَ ﴿ الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل



جنات عدن، ذكر هنا ما يُلاقيه الكافرون من عذابٍ وشدةٍ في الآخرة، وهو أسلوب من أساليب القرآن في المقارنة بين أهل الإيمان وأهل الكفر في الجزاء والثواب، فبين لنا أن الكافرين إذا دخلوا جهنم وذاقوا ما فيها من العذاب الأليم؛ كرهوا أنفسهم واحتقروها احتقاراً شديداً، فتُناديهم الملائكة وتقول لهم: إن مقتكم لأنفسكم في جهنم قليل في مقابل مقت الله لكم في الدنيا حين كفرتم به وابتعدتم عن الإيمان، فمقتُ الله وغضبُه وبغضه وكرهه للكفار أثناء إعراضهم عن الإيمان في الدنيا، واحتقاره لهم أشد من احتقارهم ومقتهم لأنفسهم وهم في النار.

وقوله: ﴿قَالُواْ رَبّنا اَمْتَنَا اِللّهُ وَتَعَالَىٰ بأسلوب فيه تلطّف، فقالوا: يا ربنا مِن سَبِيلِ ﴿ اللّهِ مَن الدوا ربهم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بأسلوب فيه تلطّف، فقالوا: يا ربنا أنت القادر على كل شيء، ومن قدرتك علينا أنك أمتنا مرتين، الأولى: حين كنا عدمًا فأوجدتنا إلى الحياة، فالعدم في حكم الموت، والثانية: أماتهم حين انتهت آجالهم، وأحييتنا مرتين، الأولى: أحياهم حين خلقهم من العدم، والثانية: أحياهم حين بعثهم بعد الموت، فنحن نعترف لك بذنوبنا التي فعلناها، والمقصود من الاعتراف هو اعترافهم بالحياة الثانية؛ لأنهم كانوا ينكرونها، فهل يمكن أن تُخرجنا من النار بعد اعترافنا وتوبتنا الآن، واستخدموا أسلوب يمكن أن تُخرجنا من النار بعد اعترافنا وتوبتنا الآن، واستخدموا أسلوب خروج ينتفعون منه ولو كان مؤقتًا، وفيه إشارة إلى حالة القنوط التي يعيشونها، وأهمل ذكر الجواب لهم، وتقديره: لا ينفع اعترافكم بارتكاب الذنوب ولا



شِيْوَكُو الْخَافِيلِ 235

توبتكم منها الآن؛ لأن التوبة لا تقبل في غير وقتها، وقد انتهى وقتُها بالموت.

وأخبرهم بسبب استحقاقهم لهذا العذاب، فقال: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِي ٱللَّهُ وَحَدَهُ، كَ فَرْتُمُ وَإِن يُشَرَكَ بِهِ- تُؤْمِنُواْ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ الله ، اسم الإشارة يعود إلى العذاب والمقت الذي حصل لهم في جهنم، والباء سببية أي: بسبب كفركم وعدم إيمانكم بالله وحده في الدنيا، فقد طلب منكم أن تقولوا: لا إله إلا الله، فلم تقبلوا، واستغربتم من ذلك، كما في قوله: ﴿ أَجَعَلَ أَلْاَلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًا إِنَّ هَلَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴾ [ص:5]، ولم تقبلوا التوحيد الخالص، وقبلتم بالشرك، وهذا يدل على ضعف عقولكم، فكيف تكفرون بالله الخالق الواحد المستحق للعبادة، وتُصدقون باستحقاقها لصنم لا يملك من أمره شيئاً؟!، فالحكم المطلق اليوم ملكُّ لله وحده، وهو الذي حكم عليكم بالخلود في النار، وعدم الخروج منها، وختم الآية باسمين من أسمائه الحسني، وهما العلى الكبير؛ لأن معناهما مناسب لحرمانهم من الخروج من النار، فالعلي المتعالي عن أن يكون له مماثل في ذاته ولا صفاته، والكبير الذي كبر على أن يكون له مثل أو صاحبة أو ولد أو شريك(1)، فحكم من هذا وصفه يقتضي الحكمة والعدل.!

ثم قال سبحانه: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَتِهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزُقًا وَمَا يَتَهُ وَلَيُ السَّمَآءِ رِزُقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ الخطاب لكفار قريش، أي: يُظهر عليكم دلائل توحيده، وعلامات قدرته، وهي تشمل الآيات الكونية الموجودة في الكون والأنفس، والآيات الشرعية الموجودة في نصوص الوحي، فكلها آيات نراها



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 555).

ونتأمل فيها فنستدل بها على وحدانية الله سبحانه فنؤمن به، ومن آياته ونعمه على الخلق: إنزال المطر من السماء، وسماه رزقًا؛ لأن به ترزقون وتعيشون أنتم وبهائمكم، واللام للامتنان به عليهم، وما يتعظ بهذه الآيات إلا من أقبل على محبة الله وخشيته وطاعته والتضرع إليه، وهو صاحب القلب الخائف المتعلق بالله، فهذا الذي تنفعه الذكرى، أما صاحب القلب الغافل فلا يستفيد من الذكرى.

ثم قال سبحانه: ﴿فَادَعُوا الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مخلصين له في عبادته وسؤاله، خطاب للمؤمنين بأن يدعوا الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مخلصين له في عبادته وسؤاله، فيشمل دعاء المسألة ودعاء الإجابة، فدعاء العبادة: الثناء المطلق على الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بالحمد والتسبيح له وذكره وشكره، ودعاء المسألة: بأن تطلب منه ماجتك، وكلاهما يُستحَب فيه رفع اليدين؛ لأن بعض الناس إذا سمعوا الإمام يُثني على الله لا يرفعون أيديهم، وهذا من الخطأ، بل هذا من الدعاء، وهو أعظم من دعاء المسألة؛ لأن فيه تعظيم لله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى وثناء عليه، بخلاف دعاء المسألة فهو طلب حاجة للعبد، فاخلص في عبادتك كلها ولا تصرف شيئًا لغير الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مهما كره ذلك منك الكافرون؛ لأن الكافرين يكرهون الإخلاص، كما قال: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشّ مَأَزَتَ قُلُوبُ الّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ الإخلام، ولا تتشبهوا بهم، بل خالفوهم بتحقيق التوحيد والإخلاص لله في كل أعمالكم، ولا تبالوا بهم.

وقوله: ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَ حَنتِ ذُو ٱلْعَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ -



شِيُولَةُ اغْنَافِياً عِنْفَالِ عِنْفَالِ عَلَيْهِ الْعَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْعَلَامُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّاللَّمِي الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ

لِنُذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ اللهِ ، أي: العلي الأعلى، الذي استوى على العرش واختص به، وارتفع ارتفاعًا باين به مخلوقاته، وارتفع به قدره، وجلت أوصافه، وتعالت ذاته (1)، ينزل الوحي بأمره الشرعي، من حلال وحرام، وأمر ونهي، على من يشاء من عباده، وهم رسله وأنبياؤه الذين اصطفاهم لذلك، وسُمي الوحي روحًا؛ لأنه يُحيي القلوب كما تحيا الأجساد بالأروح، وإلقاء الوحي إليهم يكون عن طريق جبريل، أو مشافهة دون حجاب، أو من خلال النفخ في الروع، والغاية والهدف من إنزال الوحي على الرسل هو الإنذار لأقوامهم وتخويفهم بيوم التلاق، وهو يوم القيامة، وسُمي يوم القيامة بيوم التلاق، لعدة أقوال (2)، قيل: يلتقي فيه الأولون والآخرون، وقيل: لالتقاء الظالم بالمظلوم، وقيل: لالتقاء المخلوقين بخالقهم للفصل بينهم، وقيل: يلتقي المرء بعمله، وقيل: لالتقاء أهل السماء –وهم الملائكة – بأهل الأرض –وهم الناس –، وكل هذه الأقوال يشملها معنى التلاقي، لحصول ذلك كله يوم القيامة.

وقول المُمَّلُكُ ٱلْمَوْمَ هُم بَرِزُونَ لَا يَخُفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَى الْمُلُكُ ٱلْمَوْمَ لِلَهِ ٱلْوَرِدِ وَقُول المُحَلِق اللهِ عَلَى اللهِ مِنْهُمْ شَى اللهِ عَلَى اللهِ المُحَلِق اللهِ عَلَى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فإذا جمعهم وحشرهم بين يديه، قال: ﴿ لِمَن المُمْلُكُ عَلَى اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فإذا جمعهم وحشرهم بين يديه، قال: ﴿ لِمَن المُمْلُكُ اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (ص: 734).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 33).

والآخرين، فلا يجيبه أحد، فيرد على نفسه، بقوله: ﴿لِلَّهِ ٱلْوَكِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾، أي: لله المنفرد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، الذي قهر الخلق ودانت له المخلوقات وذلت وخضعت (1).

وقول النهار حتى يكون أهل الجنة في الجنة، وأهل النار "والله المنارية المنار



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 734).

<sup>(2)</sup> الزهد والرقائق لابن المبارك: (1/ 463)، برقم: (1313).

<sup>(3)</sup> ينظر: معاني القرآن للزجاج: (4/ 369).

والحنجرة في الرقبة، إلا أنها من شدة الفزع والخوف ترتفع فتلتصق بالحنجرة فلا ترجع إلى مكانها، ولا تخرج فيستريحون من الكرب والغم، وقد جاء هذا الوصف لحال البعض من شدة الخوف في الدنيا كما في قصة الأحزاب، كما في قوله: ﴿ إِذَ جَآءُوكُمُ مِّن فَوِقِكُمُ وَمِنْ أَسَفَلَ مِن كُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُلُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ الْحَنكَاجِرَ ﴾ [الأحزاب:10]، ويوم القيامة سيكون الأمر أشد وأخطر، ويكون الناس ساكتين لا يتكلمون من شدة الموقف مغمومين، مكروبين يكتمون حزنهم وينتظرون الفرج، وفي ذلك اليوم يفتقد الكفار الأقرباء والأصدقاء الذين ينفعونهم، فكل واحد مشغول بنفسه، ولا يوجد لهم شفيع يطاع، فيشفع لهم عند الله، لأنه لا يجترئ أحد على الشفاعة عند الله إلا إذا أذن له، فلا يشفع عنده إلا من يطاع.

وقوله سبحانه: ﴿ يَعُلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ وَمَا تُحَفِّى الصَّدُورُ ﴿ الْ ﴾ ، ثم أخبر عن علم الله المحيط بكل شيء ، ومنها علمه بخائنة الأعين وهي: حركة جفن العين وغمزتها فيما لا يحبه الله ولا يرضاه (١) ، أو هي: مسارقة النظر لشيء بحضرة من لا يحب النظر إليه (٤) ، والذي بجوارك لا يعرف ماذا تريد بها ، فقد تريد بها شرًا أو خيرًا ، وفي الحديث: "لما كان يوم فتح مكة أمّن رسول الله من الناس إلا أربعة نفر وامرأتين وسماهم، ومنهم عبد الله بن أبي سرح، فإنه اختبأ عند عثمان بن عفان ، فلما دعا رسول الله من الناس إلى البيعة ؛ جاء به حتى أوقفه على بن عفان ، فلما دعا رسول الله من الله الناس إلى البيعة ؛ جاء به حتى أوقفه على



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 33).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: (24/ 116).

ثم قال: ﴿وَاللّهَ يَقْضِى بِالْلَحَقِّ وَاللّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لِا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ اللّهَ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ اللّهِ الْحَلَقِ يَوْم القيامة، وأنه يفصل بينهم بالعدل والقسط، فقوله حق وحكمه حق، فلا يُظلم أحد عنده، وأن الأصنام والأوثان وسائر المعبودات من دون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا قضاء لديهم ولا حكم، ونفى عنها القضاء بحق أو بباطل، إظهاراً لعجزها، ووصف نفسه بالسمع المطلق والبصر المطلق، فهو السميع لأصوات الخلق أجمعين، وهو بصير يرى أشخاصهم وأعمالهم ثم يحاسبهم على ذلك، وفيه تعريض بأن الهتهم لا تسمع ولا تبصر، فكيف جعلوها آلهة من دون الله؟!.

### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - أن محل قبول التوبة هو الدنيا، فلا توبة مقبولة في الآخرة.



<sup>(1)</sup> سنن أبي داود: (3/ 59)، برقم: (2683)، وإسناده صحيح.

سُورَةُ اعْنَظِمُ

241

- 2 أن الموعظة تنفع من أقبل عليها بقلبه وجوارحه، أما الغافل فلا ينتفع بها.
  - 3 بيان أن المؤمن الصادق لا تؤثر فيه مواقف الكفار الرافضة لدينه.
- 4- أن كل ملوك الدنيا وجبابرتها ينتهي ملكهم يوم القيامة، فلا مالك بحق الا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
  - 5 أن التذكير بيوم القيامة سبب من أسباب العودة إلى الله.
- 6- أن القلوب من شدة الفزع والخوف يوم القيامة ترتفع فتلتصق بالحنجرة.





﴿ ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبِّلِهِمْ كَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ اللُّهُ وَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَكَفَرُواْ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّهُۥ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ اللهِ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَلِتِنَاوَسُلْطَنِ مُّبِينٍ اللهِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَنَمَانَ وَقَارُونَ فَقَالُواْ سَاحِرُ كَذَّابُ اللهِ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ ٱقْتُلُوٓاْ أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُ. وَٱسۡتَحْيُواْنِسَآءَهُمُ ۚ وَمَا كَيْدُ ٱلۡكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَالِ اللَّهِ وَقَالَ فِـرْعَوْتُ ذَرُونِيٓ أَقْتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدُعُ رَبَّهُۥ ۚ إِنِّيٓ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ اللهِ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَيِّي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ اللهُ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنْمُ إِيمَننَهُۥ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُمْ بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِّكُمْ ۖ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُۥ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَّابُ ( اللهُ عَقُومِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا ۚ قَالَ فِرْعَوْنُ مَاۤ أُرِيكُمۡ إِلَّا مَاۤ أَرَىٰ وَمَاۤ أَهَدِيكُوۡ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿٩٠﴾.

شِيوَكُو الْحَافِظَ الْحَافِظِ الْحَافِلِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِلِيَّ الْحَافِظِ الْحَافِلِي الْمَافِلِيلِي الْعِلْمِ الْمَافِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِي الْمَافِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمِنْ الْمَافِلِي الْمِنْلِي الْمِنْلِيلِي الْمِلْمِلِي الْمَافِلِي الْمِلْمِلِي الْمَافِلِي الْمَافِيل

قول الله تعالى: ﴿ أُولَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبُلِهِ مَّ كَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ اللهِ ، هذا الخطاب موجّه للمشركين الذين كانوا يُكذبون برسول من الوسائل، والنظر: هو التفكر والتأمل في آثار القوم المكذبين من الأمم السابقة، وسبب إهلاك الله لهم، والوقوف على كيفية نهايتهم، ثم ذكر لنا بعضاً من وصف تلك الأمم، فقد كانوا من حيث قوة الجسد وكثرة العدد وعمارة الأرض بالحصون والقصور أقوى من قريش ومن العرب، والآثار: جمع أثر، وتُطلق على بقايا الشيء، وآثار قوتهم واضحة من خلال مساكنهم، كمدائن صالح وأهرام الفراعنة، وهي ما زالت موجودة حتى اليوم، ولكن بسبب كفرهم لم تنفعهم تلك القوة ولا تلك الآثار؛ فقد أهلكهم الله بسبب ذنوبهم، وأعظم ذنب عُصى الله به هو الكفر والشرك به سبحانه، ولم يكن لهم من يمنعهم من الله ويرد بأسه عنهم، والايقيهم عذابه الذي نزل بهم، فأهلكهم.



يتأخر، وهو شديد العقاب لمن عصاه وكفر به.

ثم قال: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَدِنَاوَسُلْطَانِ مُّبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَكَمُنَ وَقَكُرُونَ فَقَالُواْ سَحِرُ كَذَابُ ﴿ الله محمد الله محمد الله محمد الله معمد الله معمد الله معمد الله التسلية له وموسى هو ابن عمران عَلَيْوِالسَّلَامُ ، وهو أفضل أنبياء ورسل بني إسرائيل ، أرسله الله بالمعجزات والحجج والبراهين القوية ، إلى فرعون زمانه ، وإلى وزير مملكته هامان ، وإلى كبير تجار مملكته قارون ، وهو من بني إسرائيل ولكنه بغي وفسد والتحق بفرعون ، كما قال الله : ﴿إِنَّ قَدْرُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم ﴾ وفسد والتحق بفرعون ، كما قال الله : ﴿إِنَّ قَدْرُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم ﴾ وسمى إليهم كفروا به واتهموه بالسحر والكذب عليهم ، وهذه شبهة تكررت في موسى إليهم كفروا به واتهموه بالسحر والكذب عليهم ، وهذه شبهة تكررت في كثير من الأمم المكذبة مع رسلهم .

وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِالْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اُقْتُلُوٓاْ أَبْنَآءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, وَالسَّحَيُواْنِسَآءَ هُمُّ وَمَا كَيْدُ الْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَلِ ﴿ الْأَوْقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِيَ وَالسَّحَيُواْنِسَآءَهُمُ وَمَا كَيْدُ الْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَلِ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ مَعُونُ ذَرُونِيَ أَقَالُ مُوسَىٰ وَلْيَدَعُ رَبَّهُ ﴿ إِنِّ آَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ

الفساد القاطع الدال على أن الله تعالى أرسله إليهم؛ اقترح الملأ على فرعون بالبرهان القاطع الدال على أن الله تعالى أرسله إليهم؛ اقترح الملأ على فرعون وسيلة أخرى لمعاقبة موسى عَلَيْهِ السَّلَمُ، وإيقافه عن الدعوة، وهو قتل الذكور من أبناء الذين آمنوا معه، وترك البنات أحياء حتى يخاف الناس فيمتنعوا عن الإيمان به، وهذا القرار كان قد اتخذ مثله فرعون سابقًا حينما رأى الرؤيا وخاف



على ملكِه، فأمر بقتل كل الذكور من بني إسرائيل وإبقاء الإناث، ثم رأى أن ذلك سيُؤدي إلى فناء بني إسرائيل، وهو محتاج إليهم لخدمته، فقرّر أن يتركهم سنةً ويذبحهم سنةً، وكان هارون عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ، قد وُلد في السنة التي ترك فيها القتل، وموسى وُلد في السنة التي كان فيها القتل، وأنجاه الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَىٰ من القتل ورباه في قصره، ولكن الملأ أعادوا هذا المقترح على فرعون بعد بعثة موسى إليه، وجعلوه خاصاً بمن آمن به، فأبطل الله كيدهم ومكرمهم وقصدهم في تقليل عدد بني إسرائيل، ولم يُتم الله لهم ما أرادوا، فقد رفض فرعون هذا المقترح وأشار عليهم بغيره، وهو قتل موسى نفسه الذي هو سبب المشكلة، وعبّر بلفظ ذروني أي: اتركوني، وهو أسلوب من أساليب التمويه عند الظلمة، وإلا من يمنع فرعون من قتله، وزاد في فجوره وطغيانه فتحدى موسى أن يمنعه من ذلك بدعاء ربه، وهي كلمة قبيحة تدل على فساده وانتكاسة فطرته، وهذا حال كل من بلغ في الطغيان مبلغه، فينسى أنه مخلوق ضعيف، وأن الله قادرٌ عظيم سبحانه، ثم برّر فرعون هذه الفعلة القبيحة الشنيعة بحرصه على دين الفراعنة وحفاظًا له من التبديل والتغيير!!، وحماية للمجتمع من فساد موسى ودعوته!!، فأي دين يحرص فرعون على بقائه؟! وهل ما كان عليه فرعون وقومه من الرسوم والطلاسم والخزعبلات يُسمى ديناً؟!!، ونسب الدين إلى قومه من أجل أن يستحث فيهم النخوة للدفاع عنه، وهو أسلوب يستخدمه الظلمة في كل زمان ومكان حينما يعجزون عن استنهاض شعوبهم لحماية عروشهم، فلا بد يُدخلوا موضوع الدين في القضية ويجعلوا المسألة مسألة دين



وعقيدة، ليستحثوا الشعوب على حمايتها، لأنهم لو قالوا للناس: حافظوا على عروشنا ومصالحنا، لما استجاب لهم إلا القلة من أتباعهم، ففرعون أستاذهم الأول في ذلك وهم تبع له، وما هو الفساد الذي سيُظهره موسى في أرض مصر؟! هل عبادة الله وإقامة العدل فساد؟!، وكيف سمى ما يفعله موسى فسادًا وهو عين الصلاح وحقيقته؟!!، ولكن هذا حال أهل الباطل فإنهم يسمون فسادهم صلاحًا، ويسمون صلاح غيرهم فساداً، تزييفًا للحقائق وخداعًا للناس، كما قصال الله عن المنافقين: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا إِنَّما غَنُ مُصلِحُور ﴾ [البقرة:11]، وهل كان موسى حاضراً هذه المشاورة أم لا؟!، الذي يظهر لي أن هذه المشاورة كانت خاصة بآل فرعون، وأن موسى عَلَيْهِ السَّكُمُ لم يكن موجوداً معهم، ولذا سماه كيداً، وهو ما يدبره الشخص لخصمه دون أن يعلم، وقد بلغه بعد ذلك.

فرد عليهم بقوله: ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُذَتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُومِنُ بِيَوْمِ اللهِ واستعذت به، فه و ربي يؤمِّ مِن أَبِي الْتَجاتُ إلى الله واستعذت به، فه و ربي وخالقي ورب المؤمنين معي، من شر فرعون وشر أمثاله الذين بلغوا في الكبر والطغيان درجات عالية، وكفروا بالله وأنكروا البعث والنشور والحساب، وفي ذكر الحساب إشارة إلى أن الله سيُحاسبهم على هذا التكبر والفساد يوم القيامة.

قال: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوَّمِنُ مِّنَ ءَالِفِرَعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَأَنَقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِاللَّبِيِّنَتِ مِن رَّيِكُمْ وَإِن يَكُ كَنْدِبَافَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَك صَادِقًا يُصِبِّكُم بَعْضُ اللَّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴿ اللَّهُ ﴾،



يُنْ فَيْ الْحَالِيْ اللَّهِ اللَّ

وقد حضر هذه المشاورة رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه بموسى عن قومه، وقد يكون هو الذي بلّغ موسى بما جرى بعد ذلك، وإنما ذكر الله استعاذة موسى بالله منهم قبل قصة مؤمن آل فرعون من باب ذكر التهديد والموقف منه في آن واحد، ففرعون هدّد موسى بالقتل، فكان موقف موسى اللجوء إلى الله والاستعاذة به من شره وشر قومه، حتى تكون القضايا مترابطة في ذهن السامع، ولم يُذكر اسم الرجل؛ لأن الهدف بيان ما قام به من عمل، وهذه طريقة القرآن في قصصه وأخباره فإنه لا يلتفت إلى الأسماء غالبًا، وإنما يركّز على ذكر العظة والعبرة حتى يستفيد القارئ منها، ويكفى هنا وصفه بالرجولة والإيمان، وأنه من آل فرعون أي: من الأقباط، ووصفه بأنه يكتم إيمانه، فلما سمع ما دار في المجلس لم يسكت، بل دافع عن موسى عَلَيْهِ ٱلسَّكَم، وهو في بساط السلطان وفي قصره، وهذا يدل على شجاعته وقوة إيمانه وإيثاره للدار الآخرة على الفانية، وفي الحديث: "أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر"(1)، وقد حاورهم بطريقة هادئة حتى لا يُكتشف أمره، ولو كُشف أمره أنه مؤمن لقُتل في الحال، قبل أن يُؤدى النصيحة، وقبل أن يُوصل إلى موسى الخبر، فترك ذكر اسم موسى حتى لا يُشك فيه، وسماه رجلًا، وسألهم مستنكراً لقرارهم أتقتلونه بسبب أنه يقول: ربى الله؟! فهذا ليس سببًا موجبًا للقتل، خاصة وأنه قد جاءكم بالحجج والبراهين التي تدل على صدقه، ثم تنزُّل معهم في الحوار وأخبرهم على سبيل

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (31/ 126)، برقم: (18830)، وسنن أبي داود: (4/ 124)، برقم: (4344)، وسنن الترمذي: (4/ 41)، برقم: (2174)، وإسناده صحيح.



الاحتمال، فإن كان موسى يدّعي النبوة والرسالة كذبًا؛ فسيُعاقبه الله لكذبه عليه وسيفضحه، وسيكون في عمله هذا حتفه وفيه نهايته، وإن كان صادقًا فيما جاءكم به، وهو عنده كذلك، فإنه قد آمن به وصدقه، ولكنه أتى لهم بالاحتمالين من باب التنزل معهم في الحوار، وحتى لا يُكتشف أمره لهم، فلو كان موسى صادقًا؛ فعاقبة قتله خطرٌ عليكم، وسينزل الله بكم عذابه الدنيوي الذي هددكم به موسى، وختم حواره معهم باستخدام المعاريض، فالعبارة تحتمل معنيين: تحتمل أن يقصد بها موسى في حال كذبه على الله، وتحتمل أن يقصد بها فرعون فهو مسرف في الطغيان والفساد، وكثير الكذب في أحواله كلها، فقد ادعى الألوهية والربوبية، ولا شك أن الرجل المؤمن كان يقصد بهذه العبارة فرعون لا موسى.

وقوله: ﴿ يَقَوّمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظُلَهِ بِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِن اللّهِ إِن اللهِ اللهِ عَلَى سبيل التلطف: يا قوم! أنتم اليوم ملوك مصر، اليهم جميعًا وقال لهم على سبيل التلطف: يا قوم! أنتم اليوم ملوك مصر، وملككم ظاهر في سكان أرض مصر، تنفذون فيهم ما شئتم من التدبير، فلو عذبنا الله بسبب تكذيبنا لموسى فمن ينجينا من عذابه الشديد إن نزل بنا؟ وهذا من حسن دعوته لهم، طمعًا في إيمانهم، ولكن فرعون قطع عليه الحديث معهم، ومنعهم من الاستماع إلى نصائحه، وأخبرهم بما يجب عليهم فعله، وأن ما سيقوله لهم هو الصواب، و فرعون في هذه الحالة إما غاشًا لهم أو كاذبًا عليهم، فبين لهم أن سبب عزمه على قتل موسى عَيْهِ السّلامُ؛ لأنه لا يرى نفعًا إلا فيه، ولا يستصوب رأيًا غيره، ويرى ذلك هو سبيل الرشاد لقومه، وكأنه يعرض بأن كلام يستصوب رأيًا غيره، ويرى ذلك هو سبيل الرشاد لقومه، وكأنه يعرض بأن كلام



شِيْوَكُو الْحَافِظَ الْحَافِظِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّمِ الللَّاللَّمِ اللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّمِلْمِلْمِلْلِي الل

مؤمنهم سفاهة رأي، فاستخف قومَه بهذا القرار فأطاعوه، وهو لم يأتِ بحجة ولا برهان على صحته، وتركوا نصائح الرجل المؤمن الذي كان يحاورهم بالحجة والبرهان، وهكذا يفعل الباطل بأهله، وهذه هي طبيعة الشعوب المستضعفة المقهورة بالظلم والطغيان في كل زمان ومكان، فهي لا تملك قرارها، بل قرارها بيد من يحكمُها، ويوجد من الحاشية والمغفلين من يُشجع ويمدح ما يقوله هذا الحاكم الظالم ولو كان خطاؤه واضحًا، وهؤلاء القوم اقتنعوا بقول فرعون مع بطلانه، وساروا وراءه إلى أن أغرقهم الله جميعًا في البحر.!

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن السير في الأرض للعظة والعبرة مشروع، فيعتبر بحال الأمم المكذبة وحال الأمم المؤمنة.
- 2 أن المشروع للمؤمن إذا اشتدت عليه الأمور وخوف المجرمون والظلمة أن يركن إلى الله ويلتجئ إليه.
- 3 جواز كتمان الإيمان في بعض الأحوال لتحقيق مصلحة أو لدرء مفسدة، وهو رخصة.
  - 4- أن أعظم الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر، وهو من الأخذ بالعزيمة.
- 5- أن من طبيعة الشعوب المستضعفة المقهورة بالظلم والطغيان في كل زمان ومكان أنها تملك قرارها، بل قرارها بيد من يحكمها.





# تفسير المقطع الرابع من سورة غافر

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٓ ءَامَنَ يَنَقُومِ إِنِّي ٓ أَخَافُ عَلَيَكُم مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ اللَّ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ السَّ وَيَنقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ (٣) يَوْمَ تُولُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيٍّ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ، مِنْ هَادِ (٣) وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَّا جَآءَكُم بِهِ مَ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولًا كَذَٰلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُّرْتَابُ اللهِ اللَّذِينَ يُجُدِدُلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنِ أَتَاهُمُّ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوأً كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ ۖ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَا مَنْ أَبْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّي آَبُلُغُ ٱلْأَسْبَبَ اللَّهَ ٱلسَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُۥ كَندِبًّا وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَّءُ عَمَلِهِ. وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلّ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ اللَّهِ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٣) يَنقَوْمِ إِنَّمَا هَنذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنعُ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرَادِ اللَّ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَ ۗ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَيْكِ يَدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴿ ﴾.

قـــول الله تعــالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ عَامَنَ يَنَقُوْمِ إِنِيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِّشْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ اللهِ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ اللهِ »،



شِيوَكُو الْخَافِيلِ 251

ما زال الحديث متصلًا عن نصائح مؤمن آل فرعون لقومه، وهذه النصائح يظهر أنها كانت متعددة في مجالس مختلفة بدليل واو العطف الموجودة في كل جملة من جُمل النصائح، ويوم الأحزاب المقصود به الوقت الذي هلكت فيه الأمم السابقة ونزل فيهم عذاب الله، ويوم: اسم جنس يُقصد به جنس الأيام، فقد تعددت أيام هلاك السابقين من الأمم، والأحزاب جمع حزب، والحزب هم الذين يتجمعون على مبدأ وطريقة ومنهج واحد، وضرب مثالًا لهذه الأحزاب بأقوام اجتمعوا على الكفر بالله وبرسله، فتشابهت مناهجهم، وإن تعددت أشخاصُهم وأزمنتهم، فذكر منهم قوم نوح، وهم أول قوم كفروا بالله في الأرض، وعاد وهم قوم هود، وثمود وهم قوم صالح، والذين جاؤوا بعدهم من الأقوام الأخرى المكذبة، كقوم لوط وشعيب وغيرهم، والدأَّبُ: هو العادة والعمل الذي يلازمه ويكرره(1)، والمعنى: أن العادة المستمرة لهؤلاء الأقوام هو التكذيب والكفر برسلهم، ومن عادة الله في الخلق عدم الظلم لهم، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يريد أن يظلم عبدًا من العباد، فلا يمنع العبد ما يستحقه، ولا يعذبُه فوق ما يستحق، ولا ينقص من حسناته ولا يزيد من سيئاته.! ولكنهم يظلمون أنفسهم بمخالفة أوامره وفعل ما حرمه عليهم.

وقوله: ﴿ وَيَنَقُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ النَّنَادِ ﴿ آَ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ عَاصِمِ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴿ آَ ﴾ ، ثم أظهر لهم حرصه وخوفه عليهم من عاصِمِ وَمَن يُضَلِلِ الله تعالى يوم القيامة ، وسُمي يوم القيامة بيوم التناد، من كثرة بطش وعذاب الله تعالى يوم القيامة ، وسُمي يوم القيامة بيوم التناد، من كثرة



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (24/ 134).

المناداة التي تحصل يوم القيامة، حيث ينادي أهل الجنة أهل النار، ويُنادي أهل النار أهل الجنة، وينادي المظلوم ظالمَه، وتُنادي الملائكة في الخلق هذا فائز وهذا خاسر، ونحوها من المناداة، وفي هذا اليوم العصيب تحاولون الهروب بالرجوع إلى الخلف حينما ترون جهنم بين أيديكم خوفاً منها، فلا تستطيعون الهروب ولا تجدون لكم ناصراً ينجيكم ويمنعكم من دخول النار، ومن يخذله الله سُبُحانَهُ وَتَعَالَى عن الإيمان والاستقامة فلا يجد من يهديه؛ لأن هداية التوفيق بيد الله وحده.

ثم قال: ﴿وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِنَاتِ فَا زِلْتُمْ فِي شَكِيمِ مَا جَآءَ كُم مِن فَي مِن اللهِ عَلَيهِ اللهُ يَصِن اللهُ يَصِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ واللهُ عَلَى اللهُ واللهُ عَلَى اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ والله



شِيوَكُو الْحَافِظَ الْحَافِظِ الْحَافِلِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِلِيَّ الْحَافِظِ الْحَافِلِي الْمَافِلِيلِي الْمُعْلِقِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِيلِيلِي الْمَافِلِيلِيلِيلِي الْمَافِيلِيلِي الْمَافِلِيلِيلِي الْمِنْلِيلِي الْمِلْلِيلِيلِيلِيلِي الْمِلْلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِ

للعبادة وحده لا شريك له، وهل هذه التعقيبات التي في نهاية الآيات من قول ونصائح مؤمن آل فرعون أم هي تعقيبات من الله على القصة؟!، وعلى أي الاحتمالين فقد صارت نصاً قرآنياً، وفيها معنى الإقرار لما قاله الرجل المؤمن.

وقوله: ﴿ الَّذِينَ عَامَنُواً كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى حَكِّلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّالٍ ﴿ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عوار مؤمن آل فرعون مع قومه الذين حاورهم بالحجة فلم يقتنعوا بها، واستمروا في الكفر والتكذيب، والمعنى: أن من عادة وطبيعة المكذبين من الأمم الكافرة أنهم يُجادلون رسلهم بالباطل وبغير حجة ولا برهان لديهم، وأن هذا التصرف منهم يبغضه الله بُغضًا كبيرًا، ويبغضه كذلك كل مؤمن بالله، وذكر الذين آمنوا هنا لفائدتين، الأولى: تشريفًا لهم، وبيان لمكانتهم عنده، وهو أسلوب من أساليب العرب في الإشادة بالشخص وبيان منزلته ولو لم يكن موجودًا، وفي الحديث: أن النبي عَلَيْ حدثهم عن بقرةٍ تتكلم، فقالوا: سبحان الله! بقرة تتكلم! قال: "نعم، إني أؤمن بهذا وأبو بكر وعمر" (١)، ولم يكن أبو بكر ولا عمر موجودين، وإنما ذكرهما ليرفع من قدرهما ومنزلتهما عندهم.

والفائدة الثانية: أن مقت الله غير مشاهد للحاضرين، بينما مقت الذين آمنوا مشاهد، فأخبرهم عن مقت الذين آمنوا ليُشاهدوه كعلامة من علامات أنهم غير مرضي عنهم من الله ولا من عباده المؤمنين<sup>(2)</sup>، واسم الإشارة كذلك يعود إلى



<sup>(1)</sup> صحيح البخارى: (4/ 174)، برقم: (3471).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 144).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الضلال، فضلال المشركين في تكذيبهم محمدًا المسلم على ضلال قوم فرعون في تكذيبهم موسى عَلَيْهِ السَّلَام، والطبع هو الختم على القلوب المتكبرة المتجبرة، فلا تهتدى ولا يصل إليها الحق والهدى.

والمُتكبر هو: المستكبر عن الحق المُعرض عنه، والجبار: المُؤذي للخلق بفساده وانحرافه، فكل من كان كذلك فلا يهتدي إلى الصواب، وجمع بين صفاتهم القلبية وصفاتهم السلوكية السيئة للتنفير عنهم.

وقول هذا ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهُ مَنُ ٱبْنِ لِي صَرِّمًا لَعَلِيّ آبَلُغُ ٱلْأَسْبَبَ ﴿ آسَالَهُ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَكَ إِلَكِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُّهُ وَكَذِبًا وَكَذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَءُ عَمَلِهِ وَوَصُدَ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿ آ ﴾ ، وهذا مدن عملِه وصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿ آ ﴾ ، وهذا مدن استخفاف فرعون بقومه ، فقد طلب مِن وزيرِه هامان أن يبني له قصراً عالياً مرتفعاً ، من الطين المتصلب بالنار ، كما قال: ﴿ فَأَوْقِدُ لِي يَنهَ مَن عَلَى ٱلطِّينِ ﴾ ، والقصص: 38] ، فإن الطين إذا أُوقِد عليه صار قويًا .

والأسباب: جمع سبب، والسبب ما يوصل إلى مكان بعيد، والمراد هنا: طرق السموات وأبوابها، وبين الهدف والغاية من بناء هذا القصر المرتفع الشامخ، وهو أن يبلغ من خلاله إلى أبواب السموات كي ينظر إلى إله موسى، الذي ادعى أن هناك إله، وأنه في السماء، وأتى بجملة: ﴿وإنّي لأظنّه كاذباً ﴾ للاحتراس، حتى لا يظن من يسمعه أنه قد شك في دينه، وهو إنما يفعل ذلك لإظهار كذب موسى بأمر حسي، ويتأكد منه بنفسه، وفي هذا دليل على أن فرعون كان بمكان من الجهل عظيم، والعجب أن يُصدق الناس مثل هذه



يُنْ فَيْ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ ا

الخزعبلات الفرعونية!، صحيح أن الفراعنة كان عندهم قدرات كبيرة في البناء، ومن ذلك بناؤهم للأهرام، التي ما زالت أثراً من آثارهم حتى اليوم، ولكن ليس معقولًا أن يبني صرحًا يُوصل إلى السماء ومن خلاله يرى الله!!، ومن أغرب ما قيل في تفسير الآية: أن فرعون أراد ببناء هذا القصر المرتفع أن يختلي بنفسه من أجل أن يُروضها بالرياضة الروحانية حتى تنكشف له الكشوفات الإلهية، وكان فرعون يحسب نفسه أهلاً لذلك(1).

وختم الآية بما يدل على جهل فرعون وانحرافه، وأن ذلك السوء والتكذيب الذي بلغه هو من تزيين الشيطان له، فتمادى في الغي واستمر على الطغيان، فمنع بسببه عن سبيل الإيمان وطريق الهداية، ومهما حاول من محاولات لأذية موسى أو إبعاده عن الدعوة أو التشويش عليه بمثل هذه الخرافات؛ فنتيجة كيده ومكره إلى خسارة وهلاك.

وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِئَ ءَامَنَ يَنْقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهَدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِئَ ءَامَنَ فِي حوار قومه، فطلب منهم أن يستمعوا إلى نصحه ويقتدوا به ويسيروا في طريق؛ لكي يدلهم ويوصلهم إلى الطريق الذي فيه رشادهم ونجاتُهم في الدنيا والآخرة، وفيه تعريض بأن ما دعاهم إليه فرعون سابقًا ليس طريقًا إلى النجاة والهداية.

شم قال: ﴿ يَنَقَوْمِ إِنَّمَا هَلَاهِ الْحَيَوْةُ اللَّهُ أَيَا مَتَكُ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِي دَارُ الْقَكَرادِ اللهُ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُزَيَّ إِلَّامِثْلَهَ أَوْمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ

(1) ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 145).



\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَيَهِكَ يَدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ ﴾، ثم ذكر قومه ووعظهم بأن الحياة الدنيا محدودة بأجل غير طويل، وبأن الحياة الدنيا قصيرة، وأن التمتع بها سيكون أياماً قليلة معدودة وينتهي، وأن وراءها حياة أبدية في الدار الآخرة، فهي محل الإقامة، ومنزل السكون والاستقرار؛ لكونها دائمة لا تنقطع، ومستمرة لا تزول ولا تنتهى، وفيها حقيقة السعادة والشقاء، وفيها الجزاء على الحسنات والسيئات بالنعيم أو العذاب، وبيّن لهم قواعد عدل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في الآخرة، فإن السيئة تُجزى بمثلها، لأن الله لا يظلم أحدًا، والسيئة اسم جنس، يشمل كل السيئات من الشرك والكفر والمعاصى ونحوها، وكل سيئة يكون جزاؤها بقدرها، والعمل الصالح اسم جنس يشمل كل الأعمال الصالحة من الإيمان وسائر الطاعات، ونص على نوع العامل للعمل الصالح، سواء كان من الذكور أو من الإناث، فلا فرق عند الله بين الذكر والأنثى في باب أجور العبادات والطاعات، إنما هناك فوارق بينهما فيما يتعلق بالأحكام الخاصة بكل نوع، لكن من حيث مكانتهم وأجرهم عند الله فلا فرق، ثم شرط وجود الإيمان مع كل عامل للعمل الصالح؛ فالإيمان هو أساس النجاة الأبدية، كما أن الكفر أساس الشقاء الأبدي، والعمل الصالح وحده بدون إيمان لا ينفع في الآخرة، فهما متلازمان، فلا يقبل أحدهما بدون الآخر، ومن تحقق فيهم تلك الصفات فمصيرهم إلى الجنة، وفيها النعيم المُقيم الذي لا ينقطع، ويعطون فيها أجرهم بلاحد ولاعد، ويعطيهم الله العطاء الذي لا تبلغه أعمالهم، ففي الجنة يظهر فضله ورحمته وكرمه للمؤمنين، وفي الناريظهر عدله في عقوبته للكافرين.!



257

## فوائد وهدايات من الآيات:

سُورَةُ اعْنَظِمُ

- 1 أن تقديم النصح للناس وإرشادهم إلى الخير؛ من أهم من صفات المؤمنين.
  - 2 أن الجدال خصلة ذميمة يتصف بها الكفار لإبطال الحق.
- 3 أن الكبر عن سماع الحق وقبوله من أسباب الكفر، ومانع من موانع معرفة الحق.
- 4- بيان كثرة حيل فرعون وأساليبه الملتوية في الخداع لقومه، ولكن الله أبطل كيده ومكره، وجعل كيده في خسارة.
- 5 وجوب الاستعداد للدار الآخرة وعدم الانشغال في الدنيا، فإن الآخرة هي دار القرار.





\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ ﴿ وَيَنْقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ ﴿ أَنَّارِ ﴿ أَنَّا تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِأَللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ عَمَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ اللهُ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ. دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْأَخِرَةِوَأَنَّ مَرَدَّنآ إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِٱلْعِبَادِ اللَّهُ فَوَقَىٰهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِمَامَكُرُواًّ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ ١٠٠ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونِ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَبَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْمَذَابِ اللَّهُ وَإِذْ يَتَحَاّجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضَّعَفَوُأُ لِلَّذِينَ ٱسۡتَكَبُرُوٓاْ إِنَّا كُنَّالَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُه مُّغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ ٱلنَّادِ ﴿ اللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكُبُووا إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمَ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ (١٠) وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ١٠٠ قَالُواْ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِّنَاتِّ قَالُواْبِكَيْ قَالُواْ فَٱدْعُواْ ۖ وَمَا دُعَتَوُاْ ٱلْكَنِفِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ٥٠٠٠.

قـــول الله تعــالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ مَا لِيَّ أَدَّعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدَّعُونَفِي إِلَى النَّادِ (ال الله تعــالى فَرَ بِأَللَهِ وَأُشْرِكَ بِهِ عَمَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدَّعُوكُمْ إِلَى النَّادِ (اللهُ تَدْعُونَنِي لِأَكَ فُرَ بِأَللَهِ وَأُشْرِكَ بِهِ عَمَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدَّعُوكُمْ إِلَى



يُولَعُ اغْنَافِياً عِنْفَالِ عِنْفَالِ عَلَيْهِ الْعَالَمُ الْعَلَامُ عَنْفَالِ عَلَيْهِ الْعَلَامُ عَنْفَالِ

ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ ١٠٠٠ ﴾، ما زال الحديث متصلًا في نصائح مؤمن آل فرعون لقومه، فقد ارتقى في حواره معهم من الوعظ إلى الإرشاد إلى الرد عليهم والمناقشة لهم، والذي يظهر من السياق أنهم أوقفوه عن النصح لهم، وطلبوا منه أن يلحق بهم ويؤمن بمعبوداتهم، كما هي عادة الأقوام المكذبة مع من جاء يدعوهم إلى الله، فكان رده عليهم بأن دعوته لهم الهدف والغاية منها نجاتهم من النار بالإيمان والعمل الصالح، واتباع ما جاء به موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ففي اتباعه النجاة من عذاب الآخرة، وما تدعونني إليه من الكفر والمعصية والشرك ونحوها، هو من موجبات عذاب النار، والاستفهام تعجبي، فهو يتعجب من دعوتهم إياه لدينهم مع ما رأوا من حرصه على نصحهم ودعوتهم إلى النجاة وما أتاهم به من الدلائل على صحة دعوته وبطلان دعوتهم (1)، ثم بدأ يُبيّن محتوى دعوتهم لهم، وأن ملخصها أن يكفر بالله سبحانه ويشرك به آلهة ومعبودات باطلة، وليس على ذلك حجة ولا برهان ولا أثر من علم، وفيه إشارة إلى أن العقائد لا بد فيها من اليقين المبنى على العلم، كما قال: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾[محمد: ١٩]، ثم قارن بين دعوته ودعوتهم، فهم يدعونه إلى الكفر بالله الخالق العظيم، وعبادة مخلوقات ضعيفة لا تملك من أمرها شيئًا، وهو يدعوهم إلى توحيد الله، وعبادة العزيز القوى الغفار لذنوب عباده التائبين إليه، وشتان بين الدعوتين!! وفي تذييل الآية بالعزيز الغفار، إشارة إلى بطلان عبادة الأصنام، لعجزها وضعفها، وترغيب لهم بالتوبة، وأن ذنوبهم السابقة سيغفرها الله لهم أن تابوا



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (24/ 153).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

ورجعوا إليه.

ثم قال: ﴿ لَا جَرَمُ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي ٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ مُ دَعُوةً فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَاَنَّ اللهِ مَرَدّنَا ٓ إِلَى ٱللهِ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمُ أَصْحَبُ ٱلنَّارِسُ ﴾ ، لا شك ولا ريب أن الذي تدعونني إليه وهي الأصنام لا تستحق أن تُدعى، ولو دُعيت لا تستطيع الإجابة ؛ لأنها جماد لا تسمع ولا تبصر ولا تنطق، ولا تملك ضراً ولا نفعاً لكم في الدنيا ولا في الآخرة، لعجزها ونقصها، وأن مرجعنا جميعًا إلى الله، من عَبَدَ الله ومن المنا على أعمالنا، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، وأن جزاء الذي تجاوز الحد في العصيان والكفر والشرك، دخول النار والخلود فيها.



تُــم قــال الله: ﴿ فَوَقَىٰهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِمَا مَكَرُواً ۗ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ (0) ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَبَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ الله على أنهم أضمروا به مكراً وأذية، فالمكر هو العمل الخفي لأذية الغير، فأنجاه الله من مكرهم السيء، فقد يكون خرج مع موسى وبني إسرائيل حين خرجوا، وقد يكون فرّ من آل فرعون ولم يعثروا عليه(1)، ونزل بفرعون وأتباعه من الكفار، العذاب السيء وهو الغرق، ووصف الغرق بسوء عذاب؛ لأن الغريق يُعذب باحتباس النفس مدة وهو يطفو على الماء ويغوص فيه ويرعبه هول الأمواج وهو موقن بالهلاك(2)، فلما غرقوا في البحر ونزعت منهم أرواحهم بالموت؛ أُخذت أرواحُهم وصارت تُعرض على النار صباحًا ومساءًا في فترة البرزخ(3)، وفي الآية دليل على عذاب الأرواح في البرزخ، وهي من أدلة القرآن في إثبات عذاب القبر، وفي الحديث: "إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة، وإن كان من أهل النار فمن أهل النار، فيقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة "(4)، وإذا ذُكر الغُدو والعشى في أساليب العرب، فالمقصود به الاستمرار، والمعنى أن عذاب القبر مستمر بآل فرعون إلى أن يُبعثوا، فإذا قامت الساعة بعثوا وحُوسبوا، ثم يأمر الله الملائكة بإدخالهم أشد العذاب في جهنم



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 157).

<sup>(2)</sup> ينظر: المصدر السابق: (24/ 158).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 567).

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري: (2/ 99)، برقم: (1379).

لطائف البيان في تفسير القرآن

262

بسبب كفرهم وتكذيبهم.

وقوله: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاَّجُونَ فِٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضُّعَفَتُواً لِلَّذِينَ ٱسْتَكَبُّواً إِنَّا كُنَّالَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ ٱلنَّادِ ﴿ فَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكَبُرُوٓاْ إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴿ ﴾، ثـــم أخـــبر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن أهل النار من آل فرعون وغيرهم، حين يجتمع في النار الضعفاء والكُبراء، والتابعون والمتبوعون، فيبدأ الخصام والجدال بين الضعفاء، وهم الأتباع من عامة الناس الذين لا تصرّف لهم في أمور الأمة، وبين الكبراء، وهم سادة القوم الذين تكبروا كبراً شديداً، فالسين والتاء فيها للمبالغة، فيقول الضعفاء: لقد أغويتمونا ودعوتمونا إلى الكفر والضلال في الدنيا، فأطعناكم واتبعناكم في ذلك، فهل تتحملون عنا قسطاً (١) قليلاً من عذاب النار، ولعل هذا القول كان طلبًا على الحقيقة بناءً على ما اعتادوا عليه في الدنيا من اللجوء إليهم في حل مشكلاتهم، فظنوا أنهم كذلك في الآخرة(2)، وقيل: إن الأتباع يعلمون أن الكبراء لا قدرة لهم على ذلك التخفيف، وإنما قصدوا بهذا توبيخهم لأنهم كانوا سببًا في ضلالهم(3)، والأول أولى؛ لأن السياق في جواب الذين استكبروا يدل عليه، بقولهم: نحن وأنتم سواء في العجز وعدم الحيلة، بكوننا في النار جميعاً، فكيف تطمعون أن ندفع عنكم شيئًا من العذاب؟!، فلو كان عندنا قدرة على



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (7/ 149).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/161).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (27/225).

شِيُولَةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_\_ لِشُولَةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_

التخفيف، لخففنا عن أنفسنا، إن الله قد قسم العذاب بيننا كلِّ منا بقدر ما يستحقه بقضائه العادل، وفي الآية عظة وعبرة للزعماء والقادة والمتبوعين أن يحذروا دعوة غيرهم إلى الهلاك والخسران في الدنيا حتى لا يتحملوا أوزارهم في الآخرة، وأن يكونوا قدوة حسنة لهم، لينالوا الأجر والثواب بسبب اقتداء غيرهم بهم في الخير.

وقوله : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمُ يُخَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ إِنَّ الْوَالْمَ اللَّهُ مَلْكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِّنَاتِ ۖ قَالُواْبَكِي ۚ قَالُواْ فَادْعُواْ ۗ وَمَادُعَتُوُّا ٱلۡكِنِهِ بِنَ إِلَّا فِي ضَلَالِ ١٠٠٠)، فلما يئس الضعفاء من نفع الكبراء والأقوياء، وأظهر الجميع العجز؛ انتقل الجميع إلى خيارٍ آخر، فطلبوا الشفاعة من خزنة جهنم، وهم الملائكة الموكلون بالنار، وهل طلبهم للشفاعة من خزنة جهنم كان قبل أن يطلبوا من الله الخروج منها أم بعد؟! السياق يدل على أنه بعد؛ لأنهم طلبوا من الله الخروج منها، كما قال: ﴿رَبُّنَا ٓ أَخْرِجُنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدُنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ ١٥٤ أَفَ قَالَ أَخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ١٠٥٠ ﴾[المؤمنون: 108]، فلما رفض طلبهم طلبوا من خزنة جهنم أن يشفعوا لهم عند الله أن يُخفف عنهم العذاب قدر يوم من النار، مما يدل على أن عذابهم كان شديدًا، وأنهم كانوا يطلبون أدنى تخفيف، فردت عليهم الملائكة بسؤالهم سؤالاً تقريرياً المرادبه: إظهار سوء صنيعهم بأنفسهم، حيث قد جاءتهم الرسل بالبراهين وقامت عليهم حجة الله، فلم يتبعوا الرسل حتى وقعوا في هذا العذاب، فاعترفوا بذلك، وهذا الاعتراف لا ينفعهم في الآخرة، فردت الملائكة خزنة جهنم عليهم بالتنصل من أن الدعاء



ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

لهم، لأنهم علموا أن الكافر لا يخفف عنه العذاب، وأوكلوا أمرهم إلى أنفسهم؛ فكما توليتم وأعرضتم عن اتباع الرسل استبداداً بآرائكم، فتولوا اليوم أمر أنفسكم فادعوا لها، قالوا ذلك لهم على سبيل التوبيخ والتقريع لهم، فمهما دعوا الله فإن دعاءهم لا ينفعهم ولا يقبل منهم، فدعاء الكافرين في الآخرة غير مقبول، ولا يوجد له استجابة، وهل هذا من قول خزنة جهنم أم تعقيب قرآني؟، مُحتمَل هذا ومحتمل هذا(1)، وفي الآية تنبيه لمن ما زال في الدنيا ويسمع هذه الآيات أن يستعد بالإيمان والتقوى وأن يبتعد عن اتباع الكُبراء الذين يُضلونه، فالله قد أعطانا سمعًا وبصرًا وعقلًا، وأرسل إلينا رسلًا، وأنزل كتبًا لهدايتنا وإرشادنا إلى الحق؛ فلا تحقِرن نفسك وتكن تابعًا لغيرك في الضلال فيُضلك عن الحق!

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن العقائد لا بد فيها من اليقين المبني على العلم.
- 2 أن من توكل على الله وعمل بأسباب النجاة نجاه الله من أعدائه مهما مكروا به.
- 3 بيان أن أهل النار يختصمون فيها ويتجادل الضعفاء مع الكُبراء، والتابعون مع المتبوعين.
- 4- ثبوت عذاب القبر بنص القرآن وما تواتر من السنة وما أجمع عليه
  - (1) ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى: (ص: 1891).



سُورَةُ اعْنَظِمُ

265

المسلمون، فإن المسلمين منذ عهد الصحابة إلى اليوم يتعوذون في صلواتهم كلها من عذاب القبر.

- 5 أن الكافر يوم القيامة يحاول أن يتعلق بأي سبب ليُنجو به من النار.
- 6- أن الملائكة تتنصل من الشفاعة للكفار بسبب إعراضهم عن اتباع الرسل في الدنيا.





\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

# تفسير المقطع السادس من سورة غافر

﴿إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَاوَوَةِمَ يَعُومُ الْأَشْهَادُ (الْ ) يَقَعُ الظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُّ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَءُ الدَّارِ (الله وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَوَحَدَرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَنِ (الله عَقَلُ وَاللّهِ عَقُ وَالسّتَغْفِرُ لِذَنْكِكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَوَكَرَىٰ لِأُولِي اللَّلِبَ اللهُ عَقُ وَالسّتَغْفِرُ لِذَنْكِكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَرِ (اللهِ حَقُ وَالسّتَغْفِرُ لِذَنْكِكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَرِ (اللهِ عَقَلُ وَالسّتَغِيدُ وَاللّهِ بِعَيْرِ سُلْطَانِ اتَدَاهُمْ لِإِن فِي وَالْإِبْكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَرِ (اللهُ اللهُمْ إِن اللهُمْ إِن اللهُ وَعَلَوا السّتَعِدُ بِاللّهِ لِعَيْرِ سُلْطَانِ اتَدَاهُمْ لَا اللهُمْ اللهُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُ وَالسّكِمِيعُ وَالْتَكِينَ الْكَيْنَ الْكَيْنَ الْمُعْمَى وَالْتَكِينَ اللّهُ اللهُمُونَ اللهُ وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا اللّهُ اللهُمُونَ اللهُ وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمَى وَالْبَصِيدُ وَالْذِينَ عَامَنُوا وَعَمْلُوا النّكِينَ السّاعَةَ لَالْيَتِ اللّهُ لَوْمَالُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُمُونَ اللهُ وَعَلَوا السّاعَةَ لَالْيَالُهُ لَاكُولُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

قول الله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَاوَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَّهَادُ ۞ يَوْمَ لَا يَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُّ وَلَهُمُ ٱللَّعَنَةُ وَلَهُمْ سُوَءُ ٱلدَّارِ ۞ ﴾، هذا إخبارٌ من الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى أنه تكفل بنصر رسله ومن آمن بهم، وأن هذا



شِيُولَةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_\_ الشَّوْلِيَّةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_

النصر يقع لهم في الحياة الدنيا على أعدائهم، ومفهوم النصر هنا عام يشمل: الظهور على العدو والتمكين في الأرض، ويشمل نصر المنهج والمبادئ، ونصر الحجة والبيان، وقد يقع النصر بالتمكين بعد موت الرسل، فما جرى للنمرود بعد أن آذي إبراهيم هو نوعٌ من النصر لإبراهيم ومن اتبعه، وما جرى لليهود الذين آذوا موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ من قهر وذلة هو نوعٌ من أنواع النصر لمن آمن بعيسى واتبعه، فليس تحقق النصر مرتبطًا بشخص النبي أو الداعية، أو بزمن محدد، وإنما هو نصرٌ للمنهج، فقد يأتي والنبي أو الداعية حي، وهذا من عاجل بشرى المؤمن، وقد يموت النبي أو الداعية ويكون النصر بموته، كما حصل للغلام المؤمن الذي قتله الطاغية، فقال الناس: آمنًا بالله رب الغلام!، فنصر الله لأوليائه لا يتخلف، ولكنه يأتي في الزمان المحدد له، والنصر مرتبط بالمنهج، فكل من سار على منهج الرسل نصره الله، فهذا مفهوم النصر في الحياة الدنيا، أما مفهوم النصر في يوم القيامة فيكون حين يقوم الشهود، وهم الملائكة والأنبياء والرسل(1) وكل من يشهد يوم القيامة على الخلق بأعمالهم، فيُعاقب الله أعداء الرسل ويُدخلهم النار، ويُدخل الرسل وأتباعهم من المؤمنين الجنة، ومهما حاول الكفار أن يعتذروا يـوم القيامـة فـلا يُقبـل مـنهم الاعتـذار؛ لأن الاعتذار يقبل في دار العمل في الدنيا، أما في الآخرة فهي دار جزاء لا دار عمل، بل يُطردون من رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ويُدخَلون جهنم، تلك الدار السيئة التي تسوء كل من نزل فيها.!



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 568).

طائف البيان في تفسير القرآن (268)



<sup>(1)</sup> مجموع فتاوى ابن تيمية: (10/ 289).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق: (4/ 320).

يُوْلِعُ الْحَافِيلُ عُلْطًا عِلَيْ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّمِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللل

خلافُ الأُولى في حقه، فهو لم يرتكب معصية، ولكنه وقع في خلاف الأولى، وفي الحديث: "إنه ليُران على قلبي وإني لأستغفر الله"(1)، فالنبي وذلك لطهارة الله، وإنما كان انشغاله بأمور الدنيا بمثابة الذنب الذي يفعله غيره، وذلك لطهارة قلبه وصفائه، كحال الثوب الأبيض، فأدنى غبار يُؤثر فيه، فكان استغفاره لذلك، ومن قال بعدم عصمتهم من الصغائر؛ فالاستغفار يكون منها(2)، ثم أمره أن يجمع بين التسبيح والتحميد لله، وهذا خاصٌ بالله، فإنه المُنزّه من كل نقص، المحمود على كل حال، أما البشر فلا يُسبَّحُ بحمدهم ولا يُذكرون إلا على سبيل الشكر على نعمة قدموها لك؛ فتشكرهم عليها، فاستحقاق كمال الحمد المطلق لله وحده، فهو المنزه عن النقائص مطلقًا، والمقصود بالتسبيح هنا هو الذكر بلفظ: سبحان الله، بدليل مصاحبته للحمد، أي: داوم على تسبيح الله و تنزيهه متلبسًا بحمده والثناء عليه، وذكر طرفي النهار، وهما الصباح والمساء، كناية عن الاستمرار على ذلك طيلة عمرك.

# شم قال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي عَايَتِ ٱللَّهِ بِعَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَهُمُ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُصًا هُم بِسَلِغِيةً فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّكُهُ هُو ٱلسَّمِيعُ صُدُورِهِمْ إِلَّا كَاللَّهُ مِيكِلِغِيةً فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّكُ هُو ٱلسَّمِيعُ

البَصِيرُ ( في المجادلة: المحاجة بدون حجة ولا برهان، وآيات الله هي الحجج والبراهين، وتشمل الآيات الشرعية التي جاء بها الوحي، والآيات الكونية مثل انشقاق القمر ونحوها من المعجزات الأخرى التي أيد الله بها رسله وأنبياءه عَلَيْهِم السّكلم، والسلطان هو العلم والحجة، أي: أنهم يُجادلون في آيات



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2075)، برقم: (2702).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 570).

\_\_\_\_\_لطائف البيان في تفسير القرآن

الله بغير حجة ظاهرة واضحة جاءتهم من جهة الله سبحانه، بل عِلة جدالهم هو تغلل الكِبر الذي في نفوسهم، والكبر هو رد الحق واحتقار الخلق، ومن كانت هذه صفتُه فسيُجادل غيره باستمرار؛ لأنه لا يريد أن يخضع للحق ولا يعترف بمكانة وقدر الخلق، واتصافهم بالكبر ادعاء، فكل المخلوقين ليسوا أهلًا للكبر(1)، لضعفهم وقلة حيلتهم، وفي الحديث القدسي: "الكبرياء ردائي والعزة إزاري، من نازعني في أحدهما عذبته"(2)، فالكبرياء من خصائص الخالق سبحانه، وأنهم مهما تكبروا فلن يصلوا إلى مُرادهم وبُغيتهم من هذا التكبر(3)، وهو إبطال النبوات والتكذيب بالرسل، واستمرار باطلهم وكفرهم، ثم أمره الله أن يستعيذ بالله ويلتجئ إليه من شرهم وكيدهم به، فهو السميع لأقوالهم، البصير بأفعالهم، ولا تخفى عليه من أحوالهم خافية، وفي الآية بشارة للمؤمنين بأن كل من جادل الحق فهو مغلوب، وكل من تكبر عليه فهو ذليل (4).!

وقوله: ﴿ لَخَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُمِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكُنَّ الْكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكُنَّ اللَّهُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الله عليهم بدليل مشاهد لا ينكرونه لإبطال شبهتهم، إنكار البعث والنشور؛ رد الله عليهم بدليل مشاهد لا ينكرونه لإبطال شبهتهم، وهو أن خلق السموات والأرض أعظم في النفوس وأجل في الصدور، من إعادة



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 174).

<sup>(2)</sup> مسند أحمد: (15/ 313)، برقم: (9508)، وسنن أبي داود: (4/ 59)، برقم: (4090)، وإسناده صحيح.

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 565).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 740).

يُنْ فَيْ الْحَالِيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّ

خلق الناس وبعثهم؛ لعظم أجرامهما واستقرارهما من غير عمد، وجريان الأفلاك بالكواكب من غير سبب، فكيف يقرون بخلق الله لهما وينكرون البعث وإحياء ما هو دونهما من كل وجه (1)؟!، وقد وكان المشركون يُقرون بذلك، كما قلل ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ قلاز خرف: 9]، فمن خلق السموات والأرض قادر أن يُعيدكم ويبعثكم يوم القيامة من باب أولى؛ ولكن أكثر الناس لا يعلمون عظيم قدرة الله، وأنه لا يعجزه شيء سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

ثم قال: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَلَا الْمُسِي وَ قَلِيلًا مَّالَتَذَكَّرُونَ ﴿ الله مَا الله وصاحب الحق، فالذي يجادل بالباطل مثله كمثل الأعمى الذي لا يرى، وصاحب الحق مثله كمثل البصير الذي يرى، فكما لا يستوي الأعمى الذي لا يبصر شيئًا، والبصير الذي يرى ما انتهى إليه بصره، بل بينهما فرق عظيم، كذلك يستوي المؤمنون الأبرار والكفرة الفجار (2)، فالمسيء هو الذي يرتكب السيئات وأعظمها الشرك والكفر، فالمثال الأول لبيان التفاوت بين العالم والجاهل، والمثال الثاني لبيان التفاوت بين من يعمل الأعمال الصالحة ومن يعمل الأعمال الفاسدة الباطلة (3)، ولكن قليلاً منكم من يتعظ هذه الأمثلة يعمل الأعمال الفاسدة الباطلة (3)، ولكن قليلاً منكم من يتعظ هذه الأمثلة

<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 570).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 152).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (27/ 526).

272 لطائف البيان في تفسير القرآن

ويعتبر بها، وهذا يدل على أن أكثر الناس في غفلة عن تدبر الآيات الحسية والمعنوية.!

# وقوله: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَانِيَّةُ لَّارَيْبَ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾،

ثم أخبر عن حتمية مجيء الساعة وقيام القيامة، مهما أنكرها وجحد بها الكافرون فهي آتية لا محالة، والواقع أن أكثر الناس لا يُصدقون بها، وهم في شك منها، وهل هذا الخبر خاصاً بزمن النبي والمالي أم باقياً إلى اليوم؟! الجواب: هذا خبر باقٍ إلى اليوم، فعدد سكان الأرض اليوم (ثمانية مليار)، منهم (مليارا) مسلمون، و(ستة مليار) من الكفار، وأغلب الكفار وثنيين أو غير مصدقين باليوم الآخر ولا يقرون بالبعث والنشور.!

وقوله: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمُعُونِ آَسَتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ اللَّهِ عِبَادَه إلى دعائه، دعاء المسألة سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ الله عباده الله عباده إلى دعائه، دعاء المسألة ودعاء العبادة، وتكفل لهم بالإجابة، وهذا من فضله وكرمه عليهم، واستجابة الله للدعاء تتم وفق حكمة الله وتقديره، فقد تدعو الله بشيء فيعطيك الله شيئًا آخر، وقد يُؤجل لك الإجابة إلى الوقت الذي يصلُح لك، فادعُ الله واترك اختيار الاستجابة وموعدها على الله، وسمى الدعاء عبادة، وفي الحديث: "إن الدعاء هو العبادة"(1)، وتوعد من استكبر عن عبادته وأعرض عنها بأن يدخلهم جهنم صاغرين ذليلين؛ لأن الكِبر هو الذي منعهم من عبادة الله ودعائه في الدنيا،

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (30/30)، برقم: (18386)، وسنن أبي داود: (2/76)، برقم: (1479)، وإسناده صحيح.



شِيُولَةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_\_ لِشُولَةُ اغْنَافِياً \_\_\_\_\_

فعاقبهم الله بنقيض حالهم في الآخرة، والآية تنبيه إلى أهمية الدعاء وفضله، واستحباب الإكثار منه، فلا تستح ولا تخجل من كثرة سؤالك لله، ولا تُقارن بين الخالق والمخلوق في هذه المسألة، فطبيعة المخلوق إذا أكثرت من سؤاله غضب واحتقرك، أما الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فكلما أكثرت من سؤاله قرّبك، فأحب الناس إلى الله من سأله، وأبغض الناس إلى الناس من احتاج إليهم وسألهم، وفي هذا المعنى قال الشاعر:

لا تـسألن مـن ابـن آدم حاجـة وسـل الـذي أبوابـه لا تحجـب الله يغـضب إن تركـت سـؤاله وبني آدم حـين يُـسأل يغـضب(1)

فعلينا أن نُكثر من سؤال الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى، ولا بد قبل ذلك أن نحقق شروط استجابة الدعاء من اليقين والإخلاص، وعدم أكل الحرام، والإلحاح على الله بالدعاء، وعدم الاستعجال، وأن لا ندعو بإثم ولا قطيعة رحم، وترك الاعتداء في الدعاء، ونحوها من الشروط والآداب المفصلة في كتب أحكام وآداب الدعاء.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن نصر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لرسله سنةٌ ثابتة لا تتخلف، يأتي في موعده الذي حدده الله له.
- 2 أن الاعتذار والاعتراف من الظالم والكافريوم القيامة غير مقبول، لأنه



<sup>(1)</sup> المستطرف في كل فن مستطرف: (2/ 116).



\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

274

ليس في وقته.

- 3 أهمية الصبر في مواجهة أعداء الإسلام ونجاح الدعوة.
- 4- بيان أهمية الاستدلال العقلي في إثبات الحق ورد الباطل.
- 5 أهمية الدعاء وفضله، وهو نوعان: دعاء العبادة، ودعاء المسألة.



شِيُولَةُ اغْنَافِياً عِنْفَالِ عِنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَالِ عَنْفَال



قول الله تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ



27 \_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والحيوية، ولما حاول بعض الناس اليوم أن يُغير في هذا النمط فجعلوا الليل سهرًا في اللهو والنهار نومًا وضياعًا، أدى ذلك إلى تخلفهم وتأخرهم، وهذا حال كثير العرب عمومًا واليمنيين خصوصًا، فلو قارنتهم بغيرهم من الأجناس لوجدتهم مخالفين لهذه لفطرة، بخلاف الأجناس الأخرى، كاليابانيين والصينيين فإنهم يستغلون النهار في العمل، فيبدأ العمل عندهم من الساعة الخامسة فجرًا إلى الخامسة مغربًا، فيقضون اثني عشر ساعة في مزارعهم ومصانعهم وأعمالهم، وهم بهذا يعملون وفق السنة الكونية التي خُلق من أجلها الليل والنهار؛ لذلك تقدموا وأنجزوا، وغيرهم خالف السنة الكونية فضيعوا وتأخروا، لذلك لا نستغرب ما يحصل في أمة الإسلام من التخلف والتأخر لأنهم خالفوا الفطرة والسنن الكونية!، وفضل الله على الخلق كثيرٌ جداً، ونعمه كثيرة جداً عليهم، ولكن كثيراً من الناس لا يشكرون الله سبحانه عليها باستخدامها في طاعته، والقليل منهم من يفعل ذلك.

شم قال: ﴿ ذَالِكُمُ مُاللّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَآ إِلَه إِلّا هُو فَالْفَ تُوفَكُونَ اللّهُ كَذَالِكَ يُؤَفَكُونَ اللّهِ يَعْمَدُونَ الله فَالذي أَنعم عليكم بهذه النعم ومنها نعمة الليل والنهار، هو الله الذي خلقكم ورباكم بنعمه الكثيرة، وهو خالق الأشياء كلها كما خلقكم، وهو سبحانه المستحق للألوهية وحده لا شريك له، ثم عقب على هذه الحقائق باستفهام تعجبي من انصرافهم عن عبادته سبحانه إلى عبادة غيره، مع وضوح الحجج والبراهين في استحقاقه لها، فكما تقرون أنه لا يوجد خالق غير الله، فكذلك لا معبود بحقٍ إلا الله، وكما صرفتم تقرون أنه لا يوجد خالق غير الله، فكذلك لا معبود بحقٍ إلا الله، وكما صرفتم



شِيُولَةُ اغْنَافِياً اللهِ المَائِمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلمُلِي المِلمُ

عن الحق الواضح البيّن، فكل من جحد بآيات الله، وتكبر عن التأمل فيها، فإنه يصرف عن الحق ولا يُوفق للهداية، وهذه عادة مُطّردة في عاقبة التكبر قديمًا وحديثًا، وفي الآية إشراكٌ للمخاطبين بها، فانصرافهم عن الحق وعدم الإيمان به هو بسبب تكبرهم، والآية عامة تصلح لكل زمانٍ ومكان، فلا يهتدي إلى الحق ولا يُوفق إليه إلا من تأمل فيه وتواضع له وقبله، وأما من أعرض عنه واستكبر عن سماعه وتدبره، فإن الله يحرمه الهداية ويُزيغ قلبه عن قبوله، كما قال: ﴿فَلَمَّا زَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُم وَاللَّه لَيْهُ لِي اللَّه عَلَى الله الله عن الصف: ٥].

ثم قال سبحانه: ﴿ اللّهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضُ قَرَارًا وَالسّمَاءَ بِنَاءَ وَصَوَّرَكُمُ فَا فَسَن صُورَكُمُ وَرَزَقَكُمُ مِن الطّيبَتِ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ الْعَلَي الخلق، فَتَجَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ اللّهِ الأرض ومهدها وجعلها صالحة للاستقرار عليها والسكن فيها، بخلاف غيرها من الكواكب كالمريخ وزحل ونحوها، فلا يوجد فيها وسائل للحياة عليها، وجعل السماء بناءً مرتفعاً ثابتاً لا يزول، وهو سقف لكل المجرات الكونية ومن ضمنها الأرض، وخلقكم فأحسن خلقكم، وعبّر عن هذا الخلق بالتصوير؛ لأن التصوير فيه معنى العناية بالشيء، فهو يشمل تشكيل الخلق وتركيب الصورة الحسنة على ذلك الخلق، فتجعلُ من الإنسان مخلوقًا الخرد، وهو الرزق من أحسن رزق، فجمع لكم بين حسن الإيجاد وبين حسن الإمداد، وهو الرزق من أحسن الطيبات الطيبات، تأتي بمعنى: الحلال،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/191).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والأشياء اللذيذة، والأشياء المكتملة الصفات، والطاهر (1)، والمقصود كل طيب من مأكل ومشرب ومنكح، وملبس ومنظر ومسمع ونحوها (2)، فالله هو الذي أوجد لكم هذه الأشياء وأعطاكم هذه النعم على سبيل الامتنان بها عليهم، وهو الذي رباكم بالنعم فيجب عليكم عبادته وطاعته، فتبارك الله، أي: زاد خيره وكثر، وهذا اللفظ لا يُطلق إلا على الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى، وهو ربُ كل المخلوقات، فكل عَالَم من الخلق فالله خالقه وموجده، والمقصود هنا أنه خالق أجناس العقلاء من الناس والملائكة والجن؛ لأنها أشرف أجناس الموجودات، وهم الذين يعقلون ويستحضرون ما أنعم به عليهم من خيرات الإيجاد والإمداد (3).

ثم قال: ﴿ هُو اَلْحَ اللهِ الحي الذي له الحياة الكاملة التامة، وإن وُجد أحياء العَلَمِينَ ﴿ اللهِ الحياة إلا أن حياتهم مؤقتة وناقصة، وأتى به هنا ليُشنع على يشتركون مع الله في الحياة إلا أن حياتهم مؤقتة وناقصة، وأتى به هنا ليُشنع على الهتهم من الأصنام الميتة التي لا تسمع ولا تُبصر، فلا معبود بحق إلا الله، فادعوه وحده دون سواه، وهذا يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة، وأخلصوا في دعائه وعبادته وطاعتكم له، فلا تشركوا به شيئًا ظاهراً وباطناً، وأثنى على نفسه؛ لأنه هو من يستحق الحمد، فجميع المحامد والمدائح والثناء، قولاً وفعلاً من العباد لله وحده لا شريك له؛ لكماله في أوصافه وأفعاله، وتمام نعمه وفعلاً من العباد لله وحده لا شريك له؛ لكماله في أوصافه وأفعاله، وتمام نعمه



<sup>(1)</sup> ينظر: النهاية في غريب الحديث والأثر: (3/ 148).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 741).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 192).

يُنْ فَيُونَا فِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّ

## على الخلق أجمعين.

ثم قال: ﴿قُلَ إِنِي نَهِيتُ أَنَ أَعَبُدَ الَّذِينَ تَدَعُونَ مِن دُونِ اللهِ لِمَا اللهِ نهاه رَبِي وَأُمِرَتُ أَنَ أُسُلِمَ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴿ اللهِ نبيه أن يبلغ الناس أن الله نهاه عن عبادة غيره من الأصنام والأوثان ونحوها، ودعائها من دونه، وهذا النهي ليس المخاطب به محمداً وحده، بل هو لأمته كلها من بعده، وخص الرسول ويوني بالذكر؛ ليشعرهم أنه يدعوهم إلى ما يريده لنفسه، وأنه صادق معهم في النصيحة؛ وذلك لوضوح الحجج والبراهين على بطلان عبادة غير الله، وقد جاء بها الرسل جميعاً، ويستطيع أصحاب العقول السليمة الوقوف عليها في آيات الله الكونية، من خلال التدبر والتأمل، وصدق من قال:

# وفي كـــل شـــيء لـــه آيــة تــدل علــى أنــه الواحـد(١)

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 تعداد نعم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على خلقه من أجل أن يشكروه بخضوع القلب والاستسلام له بالجوارح.
- 2 أن من يستحق العبادة هو الحي الذي لا يموت، وكل من عُبد من دون



<sup>(1)</sup> ديوان أبي العتاهية: (ص: 45).



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الله، فعبادتهم باطلة.

3- أهمية الإخلاص، فهو إكسير العمل فلا يكون في عمل قليل إلا كثّره، ولا يضعف في عمل كثير إلا قلّله، فراقب الله في عبادتك وطاعتك، وفيما تأتي وتذر.



# تفسير المقطع الثامن من سورة غافر المقطع ا

﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِعْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِعْ عَلَقَةٍ ثُمَ يَخْرِجُكُمْ طِفَلا ثُمَّلَ لِتَبَلْغُوّا أَشُدَكُمْ تَن يُنُوفَى مِن فَبَلُ وَلِنَبَلْغُوّا أَجَلا لِتَبَلْغُوّا أَشُدَى وَلَيَ اللّهُ وَلَا يَعْوَلُ لَهُ وَلَا يَعْدِلُونَ فِي عَلَمُونَ اللّهِ أَنَى يُصَمَّرُونَ الله اللّهِ اللّهِ عَلَمُونَ الله اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قـول الله تعـالى: ﴿هُو اللَّذِى خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ لِيَكُونُوا الله عَلَا ثُمَّ لِتَبَلُغُوا أَشُدَ كُمْ مَن يُنوَقَى مِن يَخْرِجُكُمْ طِفَلًا ثُمَّ لِيَتَبَلُغُوا أَشُدَ كُمْ مَن يُنوَقَى مِن قَبَلُ وَلِئَلْغُوا أَجَلًا مُستَمَّ وَلَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ الله عَن الله عَن الله عَلَى عَن مَن الله عَلَى عَن مَن الله عَلَى عَن مَن الله والله عَلَى عَن مَن الله والله والله

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

"إن الله عَزَّوَجَلَّ خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض، فجاء بنو آدم على قدر الأرض، جاء منهم الأبيض والأحمر والأسود وبين ذلك، والخبيث والطيب، والسهل والحزن وبين ذلك"(1)، فما ترونه في أخلاق الناس من الليونة والشدة وسائر الصفات هو أثر من آثار تنوّع التراب الذي خُلقوا منه، والطور الثاني للخلق: خلق حواء من آدم، كما قال: ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوَّجَهَا ﴾ [النساء: ١]، ثم الطور الثالث للخلق: وهو التناسل للخلق من نطفة، وهي مني الرجل إذا لقحت به بويضة المرأة، فتبقى أربعين يومًا في رحم المرأة ثم تتعلق بجدار الرحم، فتسمى علقة، ومن العلقة يتكوّن باقي أجزاء الجنين وينمو جنينًا مكتملًا في بطن أمه، ثم يخرج بالولادة طفلاً، وهو المتطفل على غيره، فهو لا يستطِع أن يعيش إلا بأمه، فهي القائمة بكل شؤونه، ثم يُربيكم وينميكم بنعمه حتى تبلغوا مرحلة الأشد، وهي تبدأ من عُمْر ثلاثين سنة وقيل أربعين سنة، كما قال: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبِلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ [الأحقاف: 15]، وهي مرحلة الشباب والقوة والنشاط والحيوية، ثم يكبر ويصير في مرحلة الشيخوخة، وهي تبدأ من عُمْر خمسين سنة وما بعدها، وهي المرحلة الأخيرة من حياة الإنسان، فقد أصبح فيها شيبةً هرماً ضعيفًا، ومنكم من يموت قبل أن يوجد ويخرج إلى هذا العالم، بل تسقطه أمه سقطًا، ومنكم من يتوفى صغيراً، أو شابًا، أو كهلاً قبل الشيخوخة، ومن كُتب له الحياة يستمر في هذه الأطوار كلها حتى يصير شيبةً هرمًا، ويبلغ أجله الذي كُتب له في اللوح المحفوظ، وتنتهي عنده أعماركم، فلا يتجاوزه أحد أو ينقص عنه

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (22/ 353)، برقم: (19582)، وسنن أبي داود: (4/ 222)، برقم: (4693)، وإسناده صحيح.



يَنْ فَا يَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللّ

أحد، وما ذكرناه لكم من أطوار حياتكم ومراحل أعماركم الغاية منه أن تتفكروا فيها؛ فتعلمون أن الذي خلقكم بهذه الأطوار هو المستحق للعبادة وحده لا شريك له، فمن عقل عن الله ذلك فهو صاحب العقل الراشد، ومن عبد غير الله، فليس بصاحب عقل راشد ولو كان من أذكى خلق الله، فمثلًا: العالم الهندي الذي يخترع الذرة ويطورها، ولكنه يعبد البقرة ويسجد بين يديها ويتبرك بأبوالها!!، فهذا عقله غير راشد، فالعقل الراشد هو العقل الذي يوصل إلى الله والإيمان به سبحانه.

شم قال: ﴿ هُو ٱلَّذِي يُحِيء وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَىٰ آَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ رُكُن فَيَكُونُ ﴿ ﴿ ﴾ ،

وهو الذي بيده سبحانه الحياة والموت، فيأخذ الحياة من الشخص الحي فيصير ميتًا، ويمنح الحياة للشخص الميت فيصير حيًا، فبيده الإحياء والإماتة، وما يفعله الخلق في الإماتة والإحياء إنما مجرد أسباب في ذلك، والمحيي والمميت حقيقة هو الله، ولو ادعى ذلك المخلوق، فذلك دليل على خفة عقله، كما حصل من النمرود عند مجادلة الخليل إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ له، فقال النمرود: ﴿أَنَا وَبَي بالرجلين قد استحقا القتل، فآمر بقتل أحدهما فيقتل، وبالعفو عن الآخر فلا يقتل (1)، فلم يدخل إبراهيم معه في جدال في هذا الموضوع لسخافة عقله، بل نقله إلى دليل آخر، كما في قوله: ﴿قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِكَ السَّمِي وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَالبَقِيمِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْهُ الْمُعْلَى الْمُعْالِطَةُ فِيهُ كَمَا فَعَلَ في هذا المثالِ الأُولُ، وإذا أراد اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى المُعْلَقُ المُعْلَقُ الْمُعْلِقُ في هذا المثالُ الأُولُ، وإذا أراد اللهُ المُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ ا



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (1/ 686).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أمراً في هذا الكون من خلقٍ وإماتةٍ ورزقٍ وشفاءٍ ورفعةٍ وذلةٍ ونحوها، فإنه يكون ويقع سريعاً بأمره له بكن، فيكون من غير كلفة ولا مشقة.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَجُدِدُلُونَ فِي عَايَتِ ٱللّهِ أَنَّ يُصَرَفُونَ ﴿ اللهِ متجذر تكرر في هذه السورة الحديث عن الجدال بالباطل مما يدل على أنه طبع متجذر في الكفار، والخطاب للنبي المرابي الله ولغيره، والرؤية قلبية بمعنى العلم، والمقصود بآيات الله هي الآيات الشرعية والآيات الكونية حيث حرصوا على إبطالها وتكذيبها بالجدال الباطل، والاستفهام تعجبي من صنيعهم هذا، فكيف يصرفون عن الإيمان بها مع قيام الأدلة على صحتها، وأنها موجبة للتوحيد.

# ثم قال: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْبِالْكِتَبِ وَيِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ - رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ - رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِمَا أَرْسَلْنَا فِي الْخَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ

يُستَجَرُونَ السرائع، والكتاب اسم جنس، فيشمل القرآن الكريم الذي أنزل على محمد الشرائع، والكتاب اسم جنس، فيشمل القرآن الكريم الذي أنزل على محمد السرائع، ويشمل كل كتابٍ أنزل على الرسل قبله، وما أرسل به الرسل، إشارة إلى السنة، فإن الوحي إما أن يكون قرآنًا أو جاء على لسان الرسول من غير القرآن، فسوف يعلمون العقوبة الواقعة عليهم بسبب تكذيبهم وكفرهم بالله سبر القرآن، في الآخرة، وهو أسلوب يفيد التهديد والوعيد لهم، ثم بين عقوبتهم، فإن ملائكة العذاب تغل أيديهم وتربط إلى أعناقهم بالسلاسل، أو أن تربط السلاسل في أرجلهم، ثم يسحبون بها(1) في ماء شديد الحرارة حتى تسلق تربط السلاسل في أرجلهم، ثم يسحبون بها(1) في ماء شديد الحرارة حتى تسلق



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 574).

يُنْوَلُونُ غُنْ الْحَالَةِ الْحَلَقِ الْحَالَةِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلَقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِيقِ الْحَلْقِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْعِلْمِ الْحَلْقِ الْحَلِيقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْحَلْقِ الْعِلْمِ الْحَلْقِ الْعِلْمِ الْمُعِلِيقِ الْعِلْمِ الْمُعِلِيقِ الْحَلْمِ الْمُعِلَّالِي الْمُعِلِيقِ الْعِلْمِ الْمُعِلِيقِ الْعِلْمِ الْمُعِلِيقِ الْ

أجسادهم ثم يُوضعون في النار فتشتعل بهم النار، فجمع لهم بين نوعين من العذاب، سلق أجسادهم بالماء شديد الغليان، ثم إحراق أجسادهم في النار، نسأل الله السلامة والعافية، وتقول لهم ملائكة العذاب: أين شركاؤكم من الأصنام وما تعبدون من دون الله؟! لماذا لا ينقذونكم اليوم من هذا العذاب؟!، فيجيب أهل النار: غابوا عن عيوننا فلا نراهم اليوم حتى نستشفع بهم، وعلى عادتهم في الكذب والمكر، قالوا: لم نكن مشركين في الدنيا، بل كنا مؤمنين(1)، وهو إنكار منهم لعبادة الأصنام بعد الاعتراف بها؛ لاضطرابهم من الرعب(2)، فيكذبون على أنفسهم بين يدي الله، وهذا من قُبح أخلاقهم وانتكاس فطرتهم، فرد الله عليهم: أن مثل ذلك الضلال يضل الله الكافرين، حيث عبدوا هذه الأصنام التي أوصلتهم إلى النار(3)، ويضل الله جميع الكافرين؛ لأنهم تنكبوا الصراط، وذهبوا في طريق الضلال.

شم قال: ﴿ فَالِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْمَتَكُيِّرِينَ الله الله الذي يحصل لكم في النار هو بسبب فرحكم بما يسركم من الباطل كالكفر بالله والمعاصي والمنكرات، وهو فرح أشر وبطر واستغلال للنعمة في معصية الله، والفرح: المسرة ورضى الإنسان على أحواله، فهو انفعال نفساني، والمرح: ما يظهر على الفارح من الحركات في مشيه ونظره



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (27/ 333).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 205).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 575).

286 كائف البيان في تفسير القرآن

ومعاملته مع الناس وكلامه وتكبره، فهو هيئة ظاهرية (1)، وقيد الفرح المذموم بغير الحق؛ لأن الفرح بالحق جائز، كما قال الله: ﴿ قُلْ مِفَضْلِ اللهِ وَبِرَمْ مَيهِ مِفْدُ لِكُ فَلُ مِفَضْلِ اللهِ وَبِرَمْ مَيهِ مِفْدُ مذموم فَلْيُفْرَرُواْ هُو حَنْيرُ الفرح بغير الحق فهو مذموم ومنهي عنه، كما قال عن قارون: ﴿لا تَقُرَّ إِنَّ اللهَ لا يُحِبُ الفرحين ﴾ [القصص: 76]، والفرح المذموم بالكفر والشرك يوجب العقاب لأصحابه، ولذا أمرهم أن يدخلوا أبواب جهنم السبعة المؤدية إلى طبقاتها ودركاتها، فهناك موضع إقامتهم، فلا يخرجون منها بل يمكثون فيها أبدًا، فقبح مستقرُّ المتكبرين عن الحق الفرحين المرحين بالباطل، ومن الأخطاء التي تسمعونها اليوم قولهم: فلان انتقل إلى مثواه الأخير، والقبر ليس المثوى الأخير، بل مدة بقاء الميت في فلان انتقل إلى مثواه الأخير، والقبر ليس المثوى الأخير، بل مدة بقاء الميت في القبر فترة محدودة، ثم يُبعث ويُحاسب ويذهب به إلى المثوى الأخير، وهو الكبر، لأنه سبب الجنة أو النار، ونص على الوصف الذي استحقوا به النار وهو الكبر، لأنه سبب كفرهم وإعراضهم عن الحق.

ثم قال: ﴿ فَأُصِّبِرُ إِنَّ وَعَدَاللَّهِ حَقُّ فَكِمَّانُرِينَكَ بَعْضَ اللَّذِي نَعِدُهُمُ أَوْ نَتُوفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ الله نبيه الله نبيه الله يَكُولُونُ الله نبيه الله نبيه الله يَكُولُونُ الله على أخرى قومه له، وقد كان الله إمام الصابرين، وأخبره أن وعد الله بنصره عليهم آتِ لا محالة، إما في الدنيا، أو في الآخرة، فقد يُصيبهم العذاب ويُعاقبون وأنت حيُ وترى ذلك بعينك، كما حصل لهم في غزوة بدر وغيرها، أو أن يعاقبهم في الدنيا بعد وفاتك، أو يؤخر عذابهم إلى يوم القيامة حين يرجعون إليه، وهناك يكون العقاب أو يؤخر عذابهم إلى يوم القيامة حين يرجعون إليه، وهناك يكون العقاب



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 206).

يَنْ غَالِمًا عُنْ الْحَالِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّالِمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِيلِي الللَّهِ الللَّا الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّا اللَّهِ

الأخروي لهم، وفي الآية تسلية للنبي المسليلية على ما فعله به المشركون من الإساءة إليه والإعراض عن دينه.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 التدرج في الخلق سنة إلهية، وعلى الإنسان أن يتعلم من هذه السنة، فيتدرج في كل أعماله وأحواله.
- 2 أن الفرح قسمان: فرح مذموم، وهو الفرح بالباطل والكفر، وفرح ممدوح، وهو الفرح بالطاعة والعبادة.
  - 3- تنوع عذاب أهل النار لتنوع ذنوبهم، جزاءً وفاقًا.
- 4- أهمية الصبر في حياة الإنسان، وخاصة في حياة الدعاة؛ لأذية أهل الباطل لهم.





\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



قول الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبَلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن تَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمَ نَقَصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْقِى بِثَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَّن لَمَ نَقَصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْقِى بِثَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ فَي مَن اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْظِلُونَ ﴿ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ مِن الله عَلَيْهِ مَا لَهُ عَلَيْهِ مَا لَا عَلَيْهِ مِن الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ فَعَلَيْهُ وَالْمَعُمَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ



يُنْ فِي اللهِ الل

المذكورون في القرآن، وهم: أربعةٌ وعشرون رسولًا ونبيًا، أو ذكرهم له في السنة، وأغفل عدداً منهم لم يقص خبرهم عليه؛ لأن الهدف هو ذكر ما فيه العظة والعبرة منهم، وفي هذا العدد ما يكفى ويُغنى عن غيره، وقد وردت بعض الروايات في عددهم، إلا أنها لا تخلوا من ضعف، أشهرها حديث: أن النبي ﷺ إلله سئل عن عدد الأنبياء فقال: "مائة وأربعةٌ وعشرون ألف نبي، جمٌّ غفير"، وسُئل عن الرسل فقال: ثلاثمائة وخمسة عشر "(1)، فيكون عدد الرسل بعدد أهل بدر، وعدد الأنبياء بعدد الصحابة الذين حجوا مع رسول الله علياله، ولا يضر الجهل بعددهم، ولا بأسمائهم، فالمطلوب من المسلم أن يُؤمن بكل أنبياء الله ورسله، علم أسماءهم أو لم يعلم، والمقصود بالآية هنا المعجزة التي تكون على سبيل التحدي، وكان كفار قريش يُطالبون النبي الله المجموعة من المعجزات، فبيّن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن مجيء المعجزة ليس إلى الرسول، وإنما هي إلى الله، إن شاء أتى بها وإن شاء لم يأتِ بها، والرسول مُكلّف بإبلاغ الرسالة التي أرسل بها، فإذا أذن الله بمجيء المعجزة ووقعت، وظهر صدق الرسول، فقد حكم الله تعالى لرسوله بالحق على مكذبيه، وجاءهم عذابه ونكاله، لتكذيبهم بالمعجزة بعد طلبهم لها، فيهلك به الكفار المعاندون، وينجّى الله الرسل، ويخسر المتمسكون بالباطل أنفسَهم وقت نزول العذاب بهم، لأنهم أوردوها موارد الهلاك بسبب كفرهم وتكذيبهم.



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (36/ 618)، برقم: (22288)، وتفسير ابن أبي حاتم: (1/ 182)، برقم: (962)، وإسناده ضعيف.

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثــم قـال سـبحانه: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَنَمُ لِتَرْكَبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٧٧ وَلَكُمْ فِيهَامَنَافِعُ وَلِتَ بَلْغُواْ عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ١٠٠ وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ وَفَأَيّ ءَايَتِ اللَّهِ تُنكِرُونَ ١٠٠٠ ، هـــــذا امتنان من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على خلقه، حيث عدّد لهم النعم التي أنعم بها عليهم وسخرها لهم، ومن هذه النعم: تسخير الأنعام، وهي أربعة أصناف من الحيوان: الإبل، والبقر، والضأن، والماعز، و"مِن" الأولى للتبعيض؛ لأن بعضها لا يُركب، والذي يُركب من الأنعام هو الإبل فقط، و"مِن" الثانية بيانية؛ لأن الأصناف الأربعة كلها يؤكل لحمها، وفيها منافع للخلق غير الركوب وغير الأكل، وهي: الحليب والسمن والصوف والجلود وغير ذلك مما يُستفاد من الأنعام، وسخرها لكم لكي تبلغوا بما يركب عليه منها وهي الإبل إلى المكان الذين تريدون الوصول إليه، وعلى الإبل تُحملون أنتم وأمتعتكم، لأنها هي التي يتم الحمل عليها من الأنعام، كما تُحملون كذلك على السفن في البحر، فجمع بين سفينة الصحراء وهي الإبل، وسفينة البحر، فتركبون عليهما وتُسافرون إلى حيث شئتم، والرؤية هنا تحتمل معنى النظر، وتحتمل معنى العلم، وآيات الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ تـشمل الآيات الكونية والآيات الـشرعية الدالـة على قدرتـه ووحدانيته وألوهيته، والاستفهام تعجبي استنكاري، والمعنى: أي آية من آيات الله تُنكرونها أو لا تعترفون بها؛ لكثرة الآيات وتعددها، فإذا أنكروا واحدة لزمهم أن يعترفوا بالأخرى لكثرتها!.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَاقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن



شِيوَكُو اغْنَافِياً عِنْ فَعَالِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَكُثْرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَقُوّة وَءَاثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ الله عَده الآية، وبيّنا أن يكسِبُونَ الله عنها حث المخاطبين على السير في الأرض والتفكر في آثار الكفار المقصد منها حث المخاطبين على السير في الأرض والتفكر في آثار الكفار الذين عاقبهم الله بسبب كفرهم قبل قريش، وكانوا في جزيرة العرب وخارجها كقوم عاد وثمود وغيرهم، وكانوا أكثر من قريش عدداً وأقوى وأشد قوة في الأرض، فلم تنفعهم كثرتهم ولا شدة قوتُهم ولا ما أثروه في الأرض، ولا ما جمعوه من الأموال، حينما نزل بهم عذاب الله فأهلكم الله!

وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ تُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّن الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مّا كَانُواْ بِهِ عَمْ كَانُواْ بِهِ عَلَى مَنْ عَلَى مَا كَانُواْ بِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى مَنْ عَلَى مَا كَانُواْ بَالْسَنَا قَالُواْ عَامَنا اللّهِ وَحَدَهُ. وَكَفَرَنا بِمَا كُنَا بِهِ عِمْ مَا كَانُوا بِهِ عَلَى مَنْ عَلَى مَا كَنَا مِلَا اللّهُ الْكَذَبِة قِبل عَبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَفُرُونَ الله المحتج والبراهين على صدق نبوتهم ورسالتهم، قيد جاءتهم رسلُهم بالحجج والبراهين على صدق نبوتهم ورسالتهم، فكفروا وكذبوا بسبب استغنائهم بما عندهم من الظن الذي حسبوه علمًا، لأن استحداثهم للأصنام وتسميتها آلهة وعبادتهم لها ليس فيه أثارة من علم عند أهلها، بل كلها ظنون وأوهام منافية للعلم الصحيح الناتج عن الحجج والبراهين وإعمال النظر والفكر، فاستغنوا بها عن تصديق الرسل، وأطلق العلم على الظن بحسب معتقدهم من باب التهكم والسخرية بهم، وقد كانوا يطلبون العذاب من رسلهم على سبيل الاستهزاء والاستعجال له، كما قال: ﴿سَأَلَ سَآبِلُ العَذَابِ وَاقِعَ ﴾ [المعارج: 1]، فجاءهم العذاب الذي كانوا يسخرون منه ويستهزؤون

لطائف البيان في تفسير القرآن

به من كل جانب، فلما نزل بهم العذاب أعلنوا الإيمان والتصديق بالله وحده، وكفروا بكل الآلهة التي كانوا يعبدونها من قبل، وهذه هي طبيعة الكافر إذا رأى الموت أعلن الإيمان وصدِّق بـالله، كما أخبر الله عن فرعون، في قولـه: ﴿ حَتَّىَ إِذَآ أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ ﴾ [يونس: 90]، والإيمان والتوبة لا تقبل في ثلاث حالات، الأولى: هذه، وهي حالة نزول عذاب الاستئصال، والثانية: عند ظهور إحدى علامات الساعة الكبرى، مثل طلوع الشمس من مغربها، كما قال: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَالَمْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمنِهَا خَيْرًا ﴿، [الأنعام: 158]، والثالثة: عند نزول مرض الموت بالشخص وبلوغ روحه الحلقوم، كما في الحديث: "تقبل توبة أحدكم ما لم يُغرغر"(1)، ففي هذه الحالات لا يُقبل الإيمان ولو أتوا بشرطيه، كما وقع منهم هنا، وهما: الإيمان بالله، والكفر بالطاغوت، وسنة الله هنا هي عادته الجارية في إهلاك المكذبين، ونجاة المؤمنين، فسنن الله تعالى تعمل في الكون بانتظام وإحكام، فلا تتغير ولا تتبدل، كما قال: ﴿ وَلَن تَجِدَ لِسُ نَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ [الأحزاب: 62]، وكل الكفار محكوم عليهم بالخسارة عند نزول عذاب الاستئصال بهم؛ لعدم إيمانهم، والعدول عن الضمير إلى الاسم الظاهر، وهو الكافرون، إيماء إلى أن سبب خسرانهم هو الكفر بالله، وذلك إعذار وتهديد للمشركين من قريش (2).



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (10/ 300)، برقم: (6160)، وسنن الترمذي: (5/ 438)، برقم: (3537)، واسنن الترمذي: (5/ 438)، برقم: (3537)، واسناده حسن.

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 223).

شِيوَكُو الْحَافِظَ الْحَافِظِ الْحَافِلِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِظِ الْحَافِلِيَّ الْحَافِظِ الْحَافِلِي الْمَافِلِيلِي الْعِلْمِ الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَالِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمِنْ الْمَافِلِيلِي الْمَافِلِيلِي الْمِلْمِي الْمِنْ الْمِلْمِلِي الْمِلْمِلِي الْمَافِلِيلِي الْمِلْل

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- كثرة عدد أنبياء الله ورسله، وأنه لا يُحصيهم إلا لله، والواجب على المسلم أن يؤمن بهم إجمالًا، ويؤمن بنبينا محمد المرابع على سبيل التفصيل.
- 2 أن مجيء المعجزة ليس إلى الرسول، وإنما هي إلى الله، إن شاء أتى بها
   وإن شاء لم يأتِ بها، والرسول مُكلّف بإبلاغ الرسالة التي أرسل بها.
- 3 أن نعم الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى على الخلق كثيرة جدًا، ومنها تسخير الأنعام والفُلك من أجل أن يستدلوا بها على قدرته فيُؤمنوا به جلّ وعلا.
  - 4- خطورة الفرح بالكفر بالله وبالباطل، وإظهار ذلك.
- 5 خطورة الاستغناء بالجهل عن العلم، أو بالظنون عن الحقائق، أو بالظنون عن الحقائق، أو بالشبهات عن الأدلة، وواجب المسلم أن يبحث عن الحق عن طريق العلم والمعرفة والحجة والبرهان ليصل إليه بيقين.
- 6 عدم قبول الإيمان والتوبة في ثلاث حالات، وهي: عند الغرغرة، وعند نزول عذاب الاستئصال، وعند ظهور علامات الساعة الكبرى.



لطائف البيان في تفسير القرآن

294



### بِنْ مِاللَّهُ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ حَمّ ( ) تَنزيلُ مِنَ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمِيهِ ( ) كِنْبُ فُصِلَتَ عَايَنتُهُ فُرُعاناً عَرِيبًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ( ) وَقَالُواْ قَلُوبُنا فِي لَقَوْمِ يَعْلَمُونَ ( ) وَقَالُواْ قَلُوبُنا فِي الْحَكْمُ الْمَنْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ الْحَكْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ وَهُمْ اللَّهُ وَحِدُ فَاسْتَقِيمُوا اللَّهِ وَقَى اللَّهُ اللَّهُ وَوَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَوَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَوَيْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِلَّا اللللْمُلِلَّا اللللْمُلِلْمُ اللللْمُلِلْمُ الللْمُلْلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِ

عِنْ فَكُنْ النَّذَ فَي النَّانَ ف المُوَلِّعُ فَصِّالَاتِهُ فَصِّالَاتِهُ فَي النَّانِ فَي النَّالِيَّةِ فَصِّالِمَانِيِّ فَي النَّالِيِّ فَي ال

#### شخصية السورة:

سورة فصلت؛ وتُسمى بـ"حم السجدة"(1)، سورةٌ مكية (2)، من مقاصدها: بيان حال المعرضين عن الله وذكر عاقبتهم.

ابتدأت به حمر الله الهجاء التي تتكوّن منها لغة العرب.

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ أَي: أَن القرآن الكريم نزّله الله الرحمن الرحيم، ومن آثار رحمته إنزال القرآن الكريم الذي فيه هداية الناس وإخراجُهم من الظلمات إلى النور.

وقول ه: ﴿كِنَّبُ فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ، قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوَّمِ يَعْلَمُونَ ﴿ أَي: وهو وقول هُ وَضَحت آياته أتم بيان وأبلغ توضيح، والآياتُ: جمع آية مجموعة من الكلمات التي تحتوي جملة أو جملاً مفيدة، ومن الآيات تتكوّن السور، ومن السور يتكوّن القرآن الكريم، ونُصب لفظ القرآن على أنه حال، أي: فصّلت آياته حال كونه قرآناً عربياً، لكي يعلم معانيه ويفهمها أهل اللسان العربي (٤)، فيهتدون بها إلى الحق.

## وقول الله وَ مَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُثُرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي

<sup>(1)</sup> تفسير الثعلبي: (8/ 285).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير: (1/161).

<sup>(3)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 579).

لطائف البيان في تفسير القرآن

### أَكِنَةٍ مِّمَّا تَدْعُونَا ٓ إِلَيْهِ وَفِيٓ ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا

عَكِمِلُونَ ﴿ فَ ﴾، وصف الله القرآن بأنه مُبشر للمؤمنين، بما اشتمل عليه من الآيات المبشرة لهم، ونذير للكافرين المكذبين، بما فيه من الوعيد لهم، فأعرض أكثر الكافرين عن سماعه والاهتداء به، والمقصود بهم كفار قريش، فلم يستمعوا إليه سماع اتعاظ واستجابة لما فيه من الهدى والبينات، بل أعرضوا عن ذلك، وادّعوا أن على قلوبهم أغطية، فلا تفهم ما يقال لها ولا ما يدعوهم إليه رسول الله عَلَيْكُو، وأن آذانهم مسدودة قد أصيبت بالصمم، فلا تسمع شيئًا مما يقوله لهم، والمقصود به الصمم المعنوي، فآذانهم مفتوحة ويسمعون الكلام، ولكنهم نفوا عن أنفسهم سماع الفهم والاستيعاب، وادّعوا أيضاً أن بينهم وبين رسول الله يُعَلِّلُ ستر فلا يرونه، ولا يصل إليهم شيءٌ مما يعظهم به، وقصدوا بذلك مخالفته إياهم ودعوته إلى الله دون أصنامهم، وأن هذا أمر يحجبهم عنه<sup>(1)</sup>، وهم بهذا قد سدوا منافذ العلم كلها، وهي: القلب والسمع والبصر، فهذه الثلاث الطرق هي التي يصل بها الإنسان إلى معرفة الحق والهداية، وإذا لم تستخدم استخدامًا صحيحًا فلن يصل صاحبها إلى الحق ولن يهتدي به، وأكدوا قناعتهم بما هم عليه من الباطل باستمرار العمل به، بقولهم: اعمل يا محمد بما اقتنعت به من دينك، ونحن نعمل بما اقتنعنا به من ديننا، وهذا يدل على شدة إعراضهم وإصرارهم على الكفر والضلال، وهو من أعظم الخذلان.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (5/4).

## وقوله: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ فَٱسْتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ وَالسَّعْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلمُشَرِكِينَ اللَّ اللَّذِينَ لَا يُؤَتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِهُمُ

كَفِرُونَ ٧٧٠)، فأمره الله أن يبلغهم بصفته ووظيفته، فهو بشر مثلهم، وليس بيده من الأمر شيء، ولا عنده ما يستعجلون به، ولكن الله فضّله على سائر الخلق بالوحى الذي أوحاه الله إليه، وعنوانه وأشُّه هو الدعوة إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة، فلا إله غيره، ولا رب سواه، وأمره باتباعه ودعوة الناس إليه، فتوجهوا إليه بالطاعة، واستووا إليه بالتوحيد وإخلاص العبادة، ولا تميلوا عن سبيله (1)، واسلكوا الطريق المستقيم الموصل إلى هداه، وأمرهم بملازمة الاستغفار؛ لأن العبد معرّض للتقصير والزلل، فيعالج ذلك بالاستغفار، ثم هدّد المشركين بالهلاك في الدنيا والآخرة، الذين من صفاتهم أنهم لا يُؤتون الزكاة، والمقصود بها مطلق الصدقة المستحبة؛ لأن السورة مكية، والزكاة الواجبة لم تُفرض إلا في السنة الثانية من الهجرة، أو يقصد بها تزكية النفس بالتوحيد والبعد عن الشرك(2)، ولا مانع أن يقصد بها المعنيين معاً، فلا تعارض بينهما، ومن صفاتهم أنهم يُنكرون البعث والنشور، ولا يُؤمنون بما فيه من الحساب والثواب و العقاب.

ثم قال الله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴿ ﴾، ثم ذكر حال المؤمنين وجزاءهم في الآخرة، بسبب إيمانهم وعملهم الصالح في



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/ 226).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 46).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الدنيا، بأن لهم ثواباً غير مقطوع ولا منقوص، وهو ثواب الجنة، فإنها دار الخلود.

ثم قال الله: ﴿قُلْ أَبِنَّكُمُ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجَعَلُونَ لَهُ وَأَندَادًا ۖ ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَاكِمِينَ ١٠ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَـٰرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاءَ لِلسَّامِلِينَ اللهِ على على على على المحمد للكفار الذين رفضوا الإيمان بك وبرسالتك: إنكم لتكفرون بالله الذي خلق الأرض في يومين، وهو تفصيل لقوله: ﴿خُلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ [يونس: 3]، فأول ما بدأ الله بخلق الأرض في يومين، لأنها كالأساس، والأصل أن يبدأ بالأساس، ثم خلق السموات في يومين؛ لأنها كالسقف للأرض، ثم عاد إلى الأرض فأثبتها بالجبال الراسية حتى لا تضطرب، وبارك فيها بما خلق فيها من المنافع، وقدّر فيها أرزاق أهلها ومعايشهم وما يصلحهم، وهو المذكور في قوله: ﴿وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا آنَ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا اللهُ وَأَلِجِبَالَ أَرْسَنْهَا اللهُ ﴾ [النازعات:30-32]، ثم جمع اليومين السابقين باليومين اللاحقين فكانت أربعة أيام، والمراد: في مدة تساوي أربعة أيام مما عرفه الناس بعد خلق الأرض(1)، والأنداد: الأشباه والأمثال، وهو إشارة إلى كل ما عُبد من دون الله من الملائكة والأصنام ونحوها التي اتخذها المشركون آلهة، والله لا ندله ولا شبيه، ولا ظهير، وليس له كفوًا أحد، بل هو رب العالمين، المستحق وحده للعبادة، وقد فصّل لكم ذلك جوابًا لكل من سأل عن الأمر واستفهم عن حقيقة وقوعه، أو أنه أوجد في الأرض ما يحتاج الخلق إليه



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/242).

<u>سُوُّ فُصِّنَا لَـٰنَـ</u> : 299

جوابًا لكل سائل ومحتاج، لأنهم من شأنهم ولا بد أن يطلبوا ما ينتفعون به (1).

وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى ٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالَتَآ أَنْيْنَا طَآبِعِينَ اللهُ فَقَضَىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمُرَهَا وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيحَ وَحِفْظا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ١١٠ ﴾، أي: عمَد وقصد إلى خلق السماء، بعد أن خلق أصل الأرض في يومين، والدخان هو البخار المتصاعد، الذي خرج من الأرض بعد خلقها وارتفع فوقها، فأوجد السماء وأتقنها وأكمل أمرها، وحينئذ قال لها وللأرض: أعطيا من أنفسكما من الطاعة ما أردته منكما، وإلا أتيت بكما كَرْها، فاختارتا الانقياد الطوعي؛ لأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يُخالفه أحد من خلقه، فنطقتا بامتثال الطاعة والخضوع والتذلل لله حقيقة، حيث جعل الله لها حياة وإدراكاً يقتضى نطقها(2)، فأتم خلقها سبع سموات في يومين آخرين، ودبّر وقدّر كل ما يحتاج إليه أهل كل سماء، وخلق النجوم المضيئة وجعلها زينة للسماء الدنيا، وهي التي فوق الأرض، وجعل هذه النجوم حفظًا للسماء من الشياطين الذين يحاولون استراق السمع منها، فإذا اقترب منها شيطانٌ رُجم بشررِ من هذه النجوم، وكل ما سبق ذكره من تفاصيل خلق الأرض والسماء هو بتقدير الله العزيز، الذي قد عز كل شيء فغلبه وقهره، العليم بجميع حركات المخلوقات وسكناتهم وأحوالهم وما يُصلحُهم، ومن حكم خلق الأرض والسموات في ستة أيام مع أن الله قادر على خلقهما في لحظة؛ إشعارنا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 166).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (5/7).



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بأهمية سنة التدرج في الحياة، ليستفيد الإنسان منها في حل مشكلاته وإنجاز أعماله.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الكفار عطّلوا وسائل العلم والهداية، فحُرموا الإيمان.
- 2- بيان أهمية النفقة والصدقة في الإسلام حتى قبل أن تُفرض الزكاة؛ لأنها تدل على التكافل وطيب النفس ونقائها من الشح والبخل.
- 3- أن الكون كله مستسلم لأمر الله، وخاضع ومنقاد لتوجيهاته، وبعض المكلفين من الإنس والجن يتمردون على الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى ولا يطيعون أمره، بسبب جهلهم بالله.



شِعُونَةُ فُصِّلْكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَصَّلْكَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

# تفسير المقطع الثاني من سورة فصّلت

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَندَرْتُكُم صَعِقَةً مِّثلَ صَعِقَةِ عَادِ وَتَمُودَ اللَّ إِذْ جَآءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعَبُدُوٓاْ إِلَّا ٱللَّهَ ۚ قَالُواْ لَوْ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَيْكَةً فَإِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُمْ بِهِ-كَنفِرُونَ اللَّ فَأَمَّا عَادُ فَأُسْتَكَبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ۗ أَوَلَمْ يَرُوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ۖ وَكَانُواْ بِحَايَتِنَا يَجْحَدُونَ ۞ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نِّحِسَاتٍ لِّنُذِيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَخْزَىٰ ۗ وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ اللَّ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأُسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ فَأَخَذَتُهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ٧ وَبَعَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ١٨ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ عَلَى حَتَّى إِذَا مَاجَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ أَن وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْناً قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَنْرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ اللَّهِ وَذَلِكُمْ ظَنُّكُو ٱلَّذِي ظَنَنتُم بِرَيِّكُمْ أَرْدَىكُمْ فَأَصَّبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ اللَّهُ فَإِن يَصَّ بِرُواْ فَٱلنَّارُ مَثْوَى لَهُمُ وَإِن يَسْتَعْتِبُواْ فَمَاهُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ﴿ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ

قول تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنَدَرَّتُكُمُ صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادِ وَثَمُودَ اللهِ إِذَّ جَاءَ تُهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيَّدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوۤاْ إِلَّا ٱللَّهَ ۖ قَالُواْ لَوَ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ



لطائف البيان في تفسير القرآن

مَلَيْهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ١٤٠٠ ، الخطاب موجّه لكفار قريش، حيث أمر الله فإني أنذركم حلول نقمة الله بكم، كما حلَّت بالأمم السابقة المكذبين قبلكم، ويُصيبكم العذاب كما أصاب قوم عاد وثمود، حيث أرسل الله عليهم صاعقة فأهلكتهم، والصاعقة: كلّ ما أفسد الشيء وغيّره عن هيئته (1)، وذكر عاداً وثمود لمعرفة قريش بها وقرب مساكنهم منها، فثمود هم قومٌ صالح، ومسكنهم في العُلا بين تبوك والمدينة، وعاد هم قوم هود، ومساكنهم في الأحقاف، ثم بيّن سبب هلاكهم وهو كفرهم بالرسل الذين تتابعوا عليهم وكانوا حريصين على هدايتهم، فقد نوَّعوا لهم وسائل الدعوة، واهتموا بدعوتهم، ولم يتركوا وسيلة يتوسل بها إلى إبلاغهم الدين إلا توسلوا بها إليهم، وكانت مهمة جميع الرسل وغايتهم واحدة، وهي الدعوة إلى التوحيد وعبادة الله سُبْحَانَهُوتَعَالَى وحده لا شريك له، إلا أن أقوامهم كفروا بهم وأعرضوا عن الاستجابة بشبهة باطلة، وهي أن هـؤلاء الرسل من البشر، كما في قوله: ﴿فَقَالُوا أَبْشَرُ يَهَدُونَنا ﴾[التغابن: 6]، وكانت شبهتهم أن الله لو أراد لنا الهداية والإيمان؛ لأرسل إلينا ملائكة ينزلهم من السماء، ولكنه لم ينزل إلينا ملائكة، فهو لم يشأ أن يرسل إلينا رسولاً، وهذا من كِبرهم وغطرستهم، ويتضمن كفرهم بالرسل من البشر إليهم، والأصل أن يكون الرسول من جنس المُرسَل إليهم؛ حتى يشاهدوه ويقتدوا به، ولو أرسل الله رسولاً من الملائكة إليهم؛ لما استطاعوا أن يروه إلا إذا ظهر بصورة بشر،



<sup>(1)</sup> تفسير الطبري: (21/442).

فتختلط عليهم شخصية الرسول هل هو بشر أو ملك؟ كما قال الله: ﴿وَلَوُ جَعَلْنَهُ مَلَكَا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّايَلْبِسُونَ ﴾[الأنعام: 9]، فكفروا بالرسل من البشر وما جاءوا به جملة وتفصيلًا، مما يدل على عنادهم وقلة عقولهم، وعدم تأملهم بما جاءت به الرسل من الحق.

وقوله: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكَبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمْ يَرُواً فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمْ يَرِيعًا اللّهَ اللّذِى خَلَقَهُمْ هُو اَشَدُ مِنْهُمْ قُوّةً وَكَانُواْ بِعَايَتِنَا يَجْحَدُونَ ﴿ اللّهُ فَا اللّهُ مِنْهُمْ قُوّةً وَكَانُوا بِعَالِمِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

وقوله: ﴿ وَعَنْ مِرْ الله بوجه من الوجوه ؛ فالمخلوق ناقص وضعيف، ولذلك بحق أبدًا، ولا مبرّر له بوجه من الوجوه ؛ فالمخلوق ناقص وضعيف، ولذلك كان الكبر من خصائص الله تعالى، وقد صرّحوا بسبب استكبارهم ونطقوا بألسنتهم بأنهم أقوى الناس على وجه الأرض، ولا يوجد من هو أشد منهم قوة فاغتروا بقوة أجسامهم وكثرة عددهم، وادّعوا أنهم لا يغلبهم أحد، فردّ الله على غرورهم وكبرهم بما هو معلوم لكل أحد، وهو أن الله الذي خلقهم وأعطاهم هذه القوة، هو أشد منهم قوة، وهي حقيقة يُقرون به؛ لأنهم لم يخلقوا أنفسهم، لكنهم لكبرهم وعنادهم جحدوا بآيات الله ولم يعترفون بها، فعاقبهم على ذلك



\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بإرسال الريح شديدة البرودة وقوية السرعة، ومن قوة سرعتها وشدة برودتها تُحدث صوتًا مرعبًا(1)، والنحس: ضد السعد، ويرتبط بالشخص لا باليوم، فأيام الله كلها خير، ونسبة النحس إلى الزمان أو إلى المكان من خرافات الجاهلية، فالنحس والسعد يرتبطان بالشخص، فيُقال: هذا يومُ نحس على فلان؛ لأنه نحِس نفسه فيه بسبب معصيته أو كفره، وهذا يُوم سُعْدٍ على فلان؛ لأنه أسعد نفسه فيه بطاعة الله، والأيام النحسات هي أيام هلاكهم، وهي التي ذكرها الله في قوله: ﴿سَبِّعَ لِيَالِ وَثُمَنِيَةً أَيَّامٍ ﴾[الحاقة: 7]، قيل: إنها كانت آخر شوال من الأربعاء إلى الأربعاء(2)، أي: ابتدأت صباحًا وانتهت مع الغروب، فصار عددها سبع ليال وثمانية أيام، واللام للتعليل، أي: كان عقابُهم بالريح ليذوقوا العذاب الذي أخزاهم الله به في الدنيا؛ لأن هلاكهم كان بالريح، وهي عند العرب من أضعف الأشياء، فعاقبهم الله بأضعف جنوده؛ لافتخارهم بقوتهم، فنزل بهم الخزى، وهو الذل والاستكانة بهذا العذاب، واتصل بهم خزى الدنيا بعذاب الآخرة الشديد، وهو أكثر وأعظم خزياً من عذاب الدنيا، وهم لا يُنقَذون من ذلك، وما لهم من الله من واق.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ الْعَمَى عَلَى الْهُدَىٰ فَأَخَذَتُهُمْ صَعِقَةُ الْعَدَابِ اللهُ وَنِ بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ ﴿ وَهَذَا بِيانَ اللهِ اللهِ وَهَذَا بِيانَ اللهِ اللهِ عَمَا عَرْشَدَهُمْ ويبيّن لهم طريق لحال ثمود وهم قوم صالح، فقد أرسل الله إليهم من يرشدهم ويبيّن لهم طريق



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 169).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1913).

شُوْلَةُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّ

الحق من الباطل، والخير من الشر، ولكنهم أعرضوا عن ذلك واستحبوا، فالسين والتاء للمبالغة، أي: فضّلوا أن يبقوا في الكفر والضلال، وأعرضوا عن الهدى، وهو ما جاءت به الرسل من الحق والإيمان، وعبّر عن الكفر بالعمى؛ لأنه لا نور فيه، كالأعمى الذي يمشي وهو لا يدري ما أمامه، والصاعقة هي: النار التي تنزل من السماء إلى الأرض فتصيب من يستحق العذاب<sup>(1)</sup>، أي: بعث الله عليهم عذاباً أهلكهم به، فأذلهم وأهانهم به، والحكمة من أخذ قوم ثمود بالصاعقة؛ لأنهم استحبوا الضلال الذي هو مثل العمى، فكان جزاؤهم الهلاك بصاعقة تنزل بهم تعمي أبصارهم، وكان في هلاكهم مذلة لهم، فقد استؤصلوا عن بكرة أبيهم (2)، ونجّى الله من قوم هود ومن قوم عاد كل مؤمن تقي منهم، وهذان شرطان للنجاة من أي مصيبة: الإيمان والتقوى، فمن أراد أن يُنجيه الله من الهلاك في الدنيا ومن العذاب الآخرة؛ فليحقق هذين الشرطين.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ يُحُشَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ الواو حرف عطف، جملة على جملة، وأنذرهم يوم يحشر الله جميع أعدائه من قوم قريش ومن كان قبلهم من الأمم المكذبة، في يوم القيامة ويُساقون جميعاً إلى النار، والوزع: كف بعضهم عن بعض ومنعهم من الفوضى (3)؛ لأنهم يُحاولون التجمع بغرض الهرب، فتمنعهم الملائكة وتدفعهم بقوة وتردهم إلى أماكنهم،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السمعاني: (5/45).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 263).

<sup>(3)</sup> المصدر السابق: (24/ 265).

(306) لطائف البيان في تفسير القرآن

وقيل: يحبس أولهم على آخرهم ليلحقوا بهم، وهو كناية عن كثرتهم (1)، وكلا المعنين مرادٌ ولا تعارض بينهما.

وقولــــه: ﴿ حَتَّى إِذَا مَاجَآءُوهَا شَهِدَعَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنْرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يعُمَلُونَ اللَّهُ الَّذِي آنِطُودِهِمَ لِمَ شَهِدتُّمْ عَلَيْنَا ۖ قَالُواْ أَنطَقَنا ٱللَّهُ ٱلَّذِي آَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ١٠٠٠ ، أي: حتى إذا وقفوا على النار(2)، وسألهم خزنتها عما كانوا يفعلون، فأنكروا، فشهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بكل أعمالهم التي أنكروها، وهذه الشهادة غير شهادة الملائكة، والصحف، والأرض التي عملوا عليها المعصية، وما أحضروا إلى النار إلا وقد تحققت إدانتهم، إلا أن الكفار من كثرة كذبهم وإنكارهم وتعودهم على المماحلة في الدنيا، يأتون يوم القيامة فيدّعون أنهم مظلومون، فيختم الله على أفواههم وتشهد عليهم جوارحهم، فيكون ذلك زيادة في الخزي لهم لسوء اعتقادهم في سعة علم الله وإحاطته بهم، وذكر السمع والبصر؛ لأنها كانت وسيلة للمعرفة والعلم، والجلود اسم عامٌ يحوي باقى الجوارح، وتكون شهادة الجلود عليهم شهادة على نفسها بالأعمال السيئة التي كانوا يعملونها في الدنيا، فيظهر لهم استحقاقها للحرق بالنار، فوجّهوا اللوم للجلود فقط؛ لأنها حاوية لجميع الحواس والجوارح، فأنطق الله الجلود، واعتذرت بأن الشهادة جرت منها بغير اختيار منها، بل أنطقها الله الذي أنطق كل شيء مما ينطق من مخلوقاته، وليس ذلك



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الألوسي: (12/ 367).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير: (7/ 170).

<u>سُوُنَا وُ فَصِّالَتَ نَا نَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَصِّالَتَ نَا نَا اللَّهِ فَصِّالَتَ نَا نَا اللَّهِ فَع</u>

بعجیب علی الله!، فقد خلقکم وأنشأکم أول مرة، وهو قادر علی إعادتکم وبعثکم بعد موتکم ومحاسبتکم علی أعمالکم.

وقول هذا مَعْنَكُمُ وَلا جُلُودُكُمُ وَمَا كُنتُمُ مَتَسَرَّوُونَ أَن يَشْهِدَ عَلَيْكُمُ سَمْعُكُمُ وَلا أَبْصَدُكُمُ وَلا جُلُودُكُمُ وَلِا جُلُودُكُمُ وَلاَ جُلُودُكُمُ وَلاَ جُلُودُكُمُ اللّهِ مَعْنَدُهُ بِرَيِّكُمُ وَلاَ كُورَاكُمُ طَنْكُمُ اللّهِ عَلَى المجلود لأصحابها، وما نافية، والمعنى: أنكم كنتم تفعلون الكفر والذنوب والمعاصي في الدنيا علانية، وما كنتم تتقون شهادتها (١)، فلا لوم عليها إن شهدت على ما هو معلن من أعمالكم، وكنتم لا تعتقدون أن الله يعلم جميع أفعالكم فاغتررتم بذلك، فالكفار لم يكونوا يرون ضرورة التستر في آثامهم؛ لأنهم بسبب جهلهم بالله كانوا لا يخطر ببالهم أن الله يراقبهم ويحصي عليهم أعمالهم، فكان هذا الاعتقاد الفاسد منهم بالله هو الذي أتلفهم وأهلكهم، وأسقطهم في جهنم فصاروا من الخاسرين.

ثـــم قـــال الله: ﴿ فَإِن يَصَّبِرُواْ فَالنَّارُ مَثُوى لَمُمُّ وَإِن يَسَتَعَبِّبُواْ فَمَا هُم مِّنَ الْمُعُتَبِينَ ﴿ أَي: سواء عليهم أصبروا أم لم يصبروا؛ هم في النار، وهي مقرهم ومسكنهم، ولا محيد لهم عنها، ولا خروج لهم منها، وأن يطلبوا العتبى، أي: الرضى عنهم (2)، ويسمح لهم أن يرجعوا إلى الدنيا، ليستأنفوا العمل، فلا يحقق طلبهم، ولا تقبل أعذارهم ولا تقال عثراتهم؛ لأن المطلوب من العبد أن



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 269).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (15/ 354).



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

يطلب رضى الله وهو في الدنيا، فهي دار العمل، أما الآخرة فهي دار الجزاء.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان حرص الرسل على هداية الناس واستخدامهم لكل الوسائل المتاحة لذلك.
- 2- أن الإيمان والتقوى، هما شرطا النجاة من الهلاك في الدنيا ومن العذاب الآخرة.
- 3 أن الجوارح تشهد على العبد يوم القيامة إذا أنكر ذنوبه، أو ادعى أن الملائكة ظلمته.
- 4- خطورة سوء الظن بالله، فإن من أساء الظن بالله أهلكه الله بسبب سوء ظنه.



شِعُونَةُ فُصِّنَانَتَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي مَا عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَّ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْمَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلْ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلِي عَلَى عَلَى عَلَيْنِ عَلْمَ عَلِي عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْكِ عَلِي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْعِي عَلَى عَلَيْعِ عَلَى عَلَيْنِ عَل



﴿ ﴿ وَقَيَّضَ نَا لَهُمْ قُرَنَّاءَ فَزَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمَدٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلِجِنِّ وَٱلْإِنسَ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَاتَسَمَعُواْ لِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغَلِبُونَ (١٠) فَلَنُذِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابًاشَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسُواً ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٧٧ ذَلِكَ جَزَآءُ أَعَدًآ وَاللَّهِ ٱلنَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلُدِّ جَزَآءُ إِمَا كَانُواْ بِـَايَلِنَا يَجْحَدُونَ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَآ أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلجِينِّ وَٱلْإِنِسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَاٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِ كُهُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَـٰزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَــُدُونَ اللَّهِ نَعَنُ أَوْلِيــَاؤُكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَـا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ۗ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ اللَّ نُزُلًا مِّنْ غَفُورٍ رَّحِيمِ اللَّ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَ كَا تَسْتَوى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّتَةُ أَدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ, وَلِيُّ حَمِيمٌ السَّايِتَةُ أَدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ, وَلِيُّ حَمِيمٌ السَّاسِ وَمَا يُلَقَّنِهَ آ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنِهَ آ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ١٠٠ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَنِ نَزْغُ فَأُسْتَعِذْ بِاللَّهِ ۗ إِنَّهُ وهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قول تعالى: ﴿ وَقَيَّضَ نَا هَ مُ قُرِّنا ٓ عَزَيَّنُواْ هَمُ مَّا بَيْنَ أَيْدِيمِ مَ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾،



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الخطاب للكفار، أي: أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هيّاً للكفار قُرناء، جمع قرين، والقرين: هو الصاحب الملازم للشخص الذي لا ينفك عنه(1)، والمقصود به هنا قرناؤهم من شياطين الجن والإنس(2)؛ لأن الشياطين هم الذين يُحسّنون للإنسان الباطل، وما من إنسان إلا وله قرينٌ من الجن، كما في الحديث: "ما منكم من أحد إلا وقد وكَّل به قرينه من الجن، قالوا: وإياك يا رسول الله؟!، قال: وإياي، إلا أن الله أعانني عليه فأسلم، فلا يأمرني إلا بخير "(3)، وقد يجتمع للشخص قرين من الجن وقرين من الإنس، فيزينان له الضلال والفساد، ويُوقعانه في الرذيلة، فزيّن لهم قرناؤهم ما تقدّم من أعمالهم السيئة، وما هم عازمون على فعله مستقبلاً (4)، أي: زينوا لهم كل عمل سيء من العقائد الباطلة والأعمال القبيحة، وإنما ذكر الأمام والخلف لبيان حرصهم على ذلك، ووجب عليهم العذاب الذي أعده الله لهم بسبب كفرهم، كما قال: ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّناً ﴾[الصافات: 31]، كما حق على أمم قد سبقت قبلهم من الجن والإنس وكانت على الكفر، ففعل هؤلاء مثل فعلهم، فدخلوا في جملتهم، فخسروا أنفسهم جلاكها في النار.

ثم قال الله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسَمَعُواْ لِهَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَغَلِبُونَ ﴿ ﴿ ﴾،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (214/27).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 174).

<sup>(3)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2167)، برقم: (2814).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (3/ 234).

شُوْلَةُ فُصِّنَاكَ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فُصِّنَاكَ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ اللَّ

هذا بيان لمحاولات كفار مكة المتعددة لإبعاد الناس عن التأثر بالقرآن؛ لأن كل من سمع القرآن بتدبر من الكفار تأثر به، كما حصل للطفيل بن عمرو الدوسي، فقد قابلوه قبل أن يدخل مكة وحذروه من سماع شيء من محمد المساللة، حتى وضع في أذنيه القطن، فأسمعه الله شيئًا من القرآن فآمن(1)، فتواصي الكفار فيما بينهم بعد السماع للقرآن، خشية أن يُؤثر في نفوسهم، واتخذوا قرارًا بمنع سماعه، ومنع من يجاهر بتلاوته من المسلمين، كما فعلوا مع أبي بكر الصديق، فقد كان يُصلى بفناء داره ويقرأ القرآن ويبكى، فيستمع له نساء وأطفال من المشركين فيتأثرون بما يسمعون، فمنعه المشركون من ذلك(2)، وهذه هي حيلة العاجزين من أعداء الملة والدين في كل زمان ومكان، لأن الحق له قبول في النفوس، فلا بدأن نُسكِته، وما زال أعداء الإسلام اليوم ينطلقون من هذه القاعدة، فيمنعون الآخرين من سماع الحجة حتى لا يهتدوا بها، ثم يتشدقون بالحرية!!، كيف تُغلق القنوات التي تدعوا إلى الله، وتُفتح القنوات التي تدعوا إلى الباطل؟!، كيف تُحاصر المراكز والجمعيات التي تدعوا إلى الله، وتدعم المراكز والمنظمات التي تفسد المجتمع ؟!!، ولم يكتفِ هؤلاء الكفار بمنع الناس من سماع القرآن، بل طلبوا منهم معارضته باللغو والباطل، أو أن يرفعوا أصواتهم بالكلام ليتشوش القارئ له، ويختلط الكلام على من أراد أن يستمع إليه فلا يفهمه، وما زال أعداء الإسلام يمارسون هذه الأساليب إلى اليوم،



<sup>(1)</sup> ينظر القصة بكاملها في: الخصائص الكبرى للسيوطي: (1/ 225).

<sup>(2)</sup> ينظر القصة بكاملها في: الروض الأنف للسهيلي: (3/ 214)..

312 لطائف البيان في تفسير القرآن

والهدف من ذلك هو التحذير من القرآن وأتباع القرآن ودعاة القرآن وهزيمتهم، ولكن خيب الله سعيهم! فمنذ بعثته حتى اليوم (ألف وأربعمائة وثمانية وخمسين عامًا) وهم يحاولون، ولكنهم لم يستطيعوا أن يُلغوا القرآن ولا منهج القرآن ولا أتباع القرآن؛ لأن الله وعد بظهوره على كل الأديان، كما قال: ﴿لِيُظْهِرَهُم عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ وَوَقَ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: 33].

ثـــم قـــال: ﴿ فَلَنُدِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابَاشَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَهُمْ ٱسُواَ ٱلَّذِي كَانُواْ عِنَاكَ اللَّهِ اللَّهِ ٱلنَّالُّ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلُدِ جَزَاءً عِمَاكُونَ اللَّهِ النَّالُ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلُدِ جَزَاءً عِمَاكُونَ اللَّهِ النَّارَ الكفار، ومن ضمنهم من عارض القرآن واستهزأ به، فيعاقبهم وهذا وعيد لكل الكفار، ومن ضمنهم من عارض القرآن وهو الكفر ومعارضة أعظم عقوبة في الآخرة على أسوأ أعمالهم في الدنيا، وهو الكفر ومعارضة القرآن ومحاربة أهل القرآن، وذلك الجزاء سيكون لهم في النار، وهي مقر إقامتهم ومسكن العذاب الدائم لهم، وسيبقون فيها مُخلدين لا يخرجون منها، بسبب عداوتهم لله وصدهم عن كلامه وعدم إيمانهم بآيات الله مع وضوحها وقوة حجتها.

وقول ه.: ﴿ وَقَالَ ٱلنَّيِنَ كَفُرُواْ رَبِّنَا ٓ الْرَبَا ٱلنَّذِينِ اَضَلَا نَامِنَ ٱلْجِرِي بِينِ أَهِلِ النار من تَحَتَ ٱقَدَامِنَا لِيَكُونَامِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ الله عَنْ مَا يَجْرِي بِينِ أَهِلِ النار من تخاصم بعد دخولهم جميعًا النار، فيطلب الأتباع من ربهم أن يريهم من أضلهم من فريقي الجن والإنس، من الشياطين الذين كانوا يسولون لهم، ويحملونهم على المعاصي، ومن الرؤساء الذين كانوا يزينون لهم الكفر، فيتبعونهم ويسيرون وراءهم، وإنما طلبوا رؤيتهما مع أنهما معهم في النار جميعًا؛ لأن



شُوْلَةُ فُصِّنَالَتْنَ عُنِينَ اللَّهُ عَلَيْكُ فُصِّنَالَتَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّ

المُضِلين وهم القادة والسادة الكبار الذين أضلوا الناس يكونون في دركات سفلى، والمستضعفون في دركات عليا، فلا يرونهم، كما في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا سَفلى، والمستضعفون في دركات عليا، فلا يرونهم، كما في قوله: ﴿وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرُى رِجَالًا كُنّا نَعُدُهُم مِّنَ ٱلْأَشَرَادِ ﴾[ص: 62]، وذكروا الهدف من رؤيتهم وهو أنهم يريدون أن يرفسوهم ويدوسوا عليهم بأقدامهم، فيكونوا من المُهانين؛ أو ليكون مقرهم في الدركات السفلى من النار فيكونوا أشد عذاباً منهم (1).

ثم قال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَــَّاَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَ تُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ أَنَّ نَعُنُ أَوْلِيَ أَوْكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ۗ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشَتَهِىٓ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَكَعُونَ اللهُ عَفُورِ تَحِيمِ اللهِ عَنْ عُفُورِ تَحِيمِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النار وعقابهم، ذكر صفات أهل الجنة ونعيمهم، ومن صفاتهم أنهم أتوا بالإيمان بشروطه، واستقاموا على الطاعة، فجمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، فالإيمان عمل القلب، والعمل الصالح عمل الجوارح، واستمروا على ذلك طيلة حياتهم في الدنيا، فإذا قرُب أجلُهم نزلت عليهم ملائكة الرحمة تُبشرهم عند خروج أرواحهم من أجسادهم بأن لا يخافوا من المستقبَل، فإن الله قد وعدهم الفوز والفلاح والأمن والأمان، ولا يحزنوا على ما فاتهم من الدنيا، فقد عوضهم الله خيرًا منها، وبشروهم بأنهم من أهل الجنة التي وصفها الله لهم في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ، فما وعدكم الله من ثواب ستجدونه فيها، فإن الله لا يُخلف الميعاد، ثم قالوا لهم تطميناً لنفوسهم: نحن كنا معكم في الدنيا نسددكم



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 590).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ونوفقكم ونحفظكم بأمر الله، وكذلك سنكون معكم في الآخرة نؤنس وحشتكم في القبور، وعند النفخ في الصور، ونؤمنكم يوم البعث والنشور، ونجاوز بكم الصراط المستقيم، ونوصلكم إلى جنات النعيم (1)، وهذا يدل على أن القبر يكون على صاحبه روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار، ولكم في الجنة ما تحبه وتشتهيه نفوسكم، وما تطلبونه أو تدعون به أو تتمنوه فإنه يتحقق لكم دون مشقة، وكل ذلك ضيافة وعطاء وإنعاماً لكم من غفور لذنوبكم، رحيم بحالكم، فأنتم في ضيافة الرب الكريم الرحمن سبحانه.

ثم قال سبحانه: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِن الناس قولًا المُسْلِمِينَ ﴿ اللهِ الله الناس قولًا ممن يدعو إلى الله ، فهو أحسن الناس قولًا عند الله وعند خلقه، والدعوة إلى الله تشمل الدعوة إلى التوحيد والاستقامة وسائر أعمال الخير، ويدخل في ذلك المؤذنون، فهم ممن يدعون إلى الله، وفي الآية بيان منزلة و فضل العلماء والدعاة إلى الله ومكانتهم، والعمل الصالحيشمل جميع الأعمال الصالحة، ومنها صلاة النافلة بعد الأذان، وكان ممن يعتز بدينه ولا يتخفى به ولا يخجل من إعلان عقيدته لمن حوله، فهو من المنقادين لأمره، السالكين في طريقه، والاعتزاز بالدين عمل صالح، ولكنه خص بالذكر لأنه أريد به إغاظة الكفار الذين يُعلنون كفرهم (2)، وفي ذلك إشارة إلى أهمية الاعتزاز بالإسلام وإعلان المسلم لمبادئه كما يعلن الكفار كفرهم وفسادهم،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (7/ 177).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/888).

شُوْلَةُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّ

كما تشاهدون اليوم من يُعلن أنه شاذ، أو أنه ملحد، أو مرتد عن الإسلام، دون خوف ولا خجل، فلماذا يخجل المسلم ويخفي تدينه واستقامته؟!! قال لي أحدهم: أنا أريد أُطلِقَ لحيتي وأنا أحب السنة، لكني أخاف من كلام الناس، فقلت له: سبحان الله!! تخجل من التمسك بدينك والاعتزاز به؟! وغيرك يخرج عريانًا ولا يخجل؟!.

وقوله : ﴿ وَلَا تَسْ تَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ آدُفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبِينَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ السَّهُ المقصود بالحسنة فعل الخير، والسيئة فعل شر، ويمكن إطلاق الحسنة على حالة المؤمنين، والسيئة على حالة المشركين، ومن معانيها هنا الإحسان، والإساءة، أي: لا يستوي الإحسان إلى الخلق، ولا الإساءة إليهم، لا في ذاتها، ولا في وصفها، ولا في جزائها(1)، فمن أساء إليك فكن محسنًا معه وعامله بالحسني، ولا تعالمه بمثل ما عاملك به، وإن كان يجوز لك ذلك، كما قال: ﴿ وَجَزَوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ﴾[الشورى: 40]، لأن الإحسان إلى المسيء سيُّؤدي إلى إنهاء المشكلة معه، وسيتحول بسبب ذلك إلى صديقٍ محب لك، وهذه وصفة علاجية لحل مشكلة الاختلافات بين الناس، وخاصة الأهل والأقارب والزملاء والجيران ونحوهم، فالتعامل معهم بالإحسان سيقضى على الخلاف، ولا بد من الصبر والتحمل والإخلاص في ذلك حتى تأتي ثمرته، فإن وعدالله لا يتخلف، وقد جمعت الآية بين الأمر بتجاهل الرد على المسيء والإحسان إليه، وهناك قصص كثيرة تم فيها تطبيق



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 749).

316 طائف البيان في تفسير القرآن

هذا التوجيه من عدد من الدعاة والمصلحين فكان لها أثر عظيم في إصلاح حال عدد من المسيئين إلى غيرهم.

## وقول ... ﴿ وَمَا يُلَقَّ هَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّ لَهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ٣٠٠ ﴾،

الضمير يعود إلى امتثال هذه الصفة، وهي المعاملة والمدافعة بالتي هي أحسن، أي لا يحصل على هذه الرتبة - لأنها صعبة - إلا من تخلق بالصبر، وكان له نصيب عظيم من الأخلاق الفاضلة، وروّض نفسه عليها واحتسب الأجر عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ومده الله بالتوفيق والتسديد.

## وقول ... . ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنْغُ أَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّهُ، هُو ٱلسَّمِيعُ

الْعَلِيمُ الله ومن حاول ترويض نفسه على هذه الأخلاق الفاضلة، فإن إبليس لن يدعه، بل سيوسوس له ويدفعه إلى تركها، والنزغ: النخس، وحقيقته: مس شديد للجلد بطرف عود أو إصبع، والمقصود به هنا اتصال القوة الشيطانية بخواطر الإنسان فتأمره بالشر وتصرفه عن الخير(1)، فأمر الله أن لا تستسلم للشيطان ووساوسه، بل تستعيذ بالله من شره، وتعتصم بالله وتلجأ إليه، فهو الذي يسمع كلامهم ويعلم أحوالهم.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان خطورة قرناء السوء وأثرهم على الإنسان.
- 2- بيان ما يجري من نزاع بين التابع والمتبوع في جهنم.
  - (1) ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 297).





شِعْلَةُ فُصِّلَاتُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْعِلَى عَلَيْعِلِي عَلَيْ عَلَّ عَلَ

- 3- بيان منزلة الإيمان والاستقامة عليه وجزائها في الدنيا والآخرة.
- 4- بيان مكانة الدعوة إلى الله وأجرها وثوابها عند الله، وأن الدعاة إلى الله هم أفضل الناس عملًا.
- 5- بيان أن التعامل بالإحسان مع الناس والصبر والتحمل والإخلاص سيقضي على الخلاف بينهم.



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَر وَٱسۡجُدُواۡ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُتَ إِن كُنتُمۡ إِيَّاهُ تَعۡبُدُونَ ۚ ۚ ۚ فَإِنِ ٱسۡتَكُبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ، بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ ١ ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ الْنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلِيْعَةَ فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهَنَزَّتْ وَرَبَتْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِيٓ أَحْيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْتَى ۚ إِنَّهُۥ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَدِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنآ ۚ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرًا أَم مَّن يَأْتِيٓ ءَامِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ٱعْمَلُواْ مَاشِئْتُمْ ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١٠٠ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ وَإِنَّهُ. لَكِنَبُ عَزِيزٌ ١٠ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنْ خَلْفِهِ مَ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدِ اللهِ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابِ أَلِيمِ النَّ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايْنُهُۥ ۖ ءَاغْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدِّي وَشِفَآءً ۗ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أَوْلَيْمِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ اللهُ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئَبَ فَٱخْتُلِفَ فِيهِ ۗ وَلُوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن زَيِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَلِّي مِّنْهُ مُرسِ (10) مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِيهً وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ اللهَ ﴾.

قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا تَسْجُدُواْ



<u>شُوْلَةُ فُصِّنَالَتَنَ</u> <u>(319</u>

لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَ مَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ٧٧ ﴾، ذكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لخلقه بعض الآيات الكونية التي تدل على انفراده بالألوهية، ومنها: خلق الليل، وخلق النهار، وجعْلهما يتعاقبان طوال الأيام والليالي، فهي آية وعلامة على قدرته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، والفائدة من تعاقب الليل والنهار، أن الليل للسكن والراحة، والنهار للعمل واكتساب الرزق، ومن آياته: طلوع الشمس والقمر بانتظام، وبوجودهما يصلح أمر الخلق في هذه الحياة، فتتغير المناخات، وتأتي الفصول المختلفة، وتنزل الأمطار، وتتنوع الثمار، وذكر الـشمس والقمر هنا كنموذج للكواكب التي كانت تُعبد من دون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وخصهما بالذكر الأنهما أعظم شيء في الكواكب، ومرتبط بهما الحساب والمنافع، ونهاهم عن عبادتها والسجود لها، والسجود معناه مطلق الخضوع والتذلل، ويُطلق غالبًا على الانحناء ووضع الجبهة على الأرض، وهو عبادة لا تكون إلا لله، فلا يسجد الإنسان لأمه ولا لأبيه، ولا تسجد المرأة لزوجها، ولا يُسجَد لصنم ولا لملِك ولا لأمير، ولا لمخلوق مهما كان، بل العبادة والخضوع لا تكون إلا لله وحده؛ لأنه الخالق العظيم، فاتركوا عبادة غيره من المخلوقات، وإن كبر جرمه وكثرت مصالحه، فإن ذلك ليس منه، وإنما هو من خالقه، فخصّوا الخالق بالعبادة وإخلاص الدين له، إن كنتم تعبدون الله حقاً(1).

## ثم قال: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكُبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَرَيِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُۥ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمۡ لَا

(1) ينظر: تفسير السعدي: (ص: 750).



320 لطائف البيان في تفسير القرآن

يَسَعُمُونَ اللهِ عَني عن سجودهم، لأن له عبيداً أفضل منهم، وهم الملائكة الذين وحده، فالله غني عن سجودهم، لأن له عبيداً أفضل منهم، وهم الملائكة الذين عنده في السماء قد فُطروا على عبادته والتسبيح له وتنزيهه عما لا يليق به، ويحمدونه سُبَحَانهُ وَتَعَالَى الزمان كله، فهم مستمرون في ذلك، وهم لا يملُّون من عبادته، ولا يفترون منها، والسآمة: الملل والضجر (1)، فنفى عنهم الضجر والملل رغم استمرارهم في العبادة؛ لأنهم مفطورون على ذلك.

ثم قال: ﴿وَمِنْ ءَايَنِهِ ﴾ أيضًا، في الأولى قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ اللَّهِ عَني الْمِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَ عَلَا الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ الل



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (24/ 301).

ثم قال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ۖ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْتِي َ الْمِنَا يَوْمَ الْقِيامَةِ ٱعْمَلُواْ مَاشِئْتُمُ إِنَّهُ, بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الميل عن الشيء، والمقصود به هنا الميل عن التصديق بالآيات إلى التكذيب بها، أو الإعراض عن تدبرها، أو تفسيرها بمعنى باطل(1)، فمن يفعل ذلك لا يخفى على الله، بل إن الله تعالى مُطلع على فعله هذا، وهو قادر على أن يأخذه أخذ عزيز مقتدر، ولكنه أمهله لعله أن يتوب من فعله هذا، وهو أسلوب خبري، ولكنه يفيد التهديد والوعيد للمكذبين، ثم بيّن الفرق بين حال المؤمنين وحال الكافرين في الآخرة، والاستفهام تقريري تعجبي، والمعنى: أفمن يأتي يوم القيامة خائفًا ويلقى في النار خير؟!، أم من يأتي آمنًا ويدخل الجنة؟!، فالأول حال الكافر المتكبر، والثاني حال المؤمن المتواضع، وكل شخص يختار مصيره في الآخرة من الآن، فهل تريدون أن تكونوا آمنين بين يدي الله ومصيركم إلى الجنة، أو تبعثون خائفين وتُلقيكم الملائكة في جهنم؟!، فاعملوا ما شئتم من عمل من خير أو شر، فمرجِعكم إلينا، وسيجد كل عامل جزاء عمله، لأن الله عليمٌ بجزئيات أعمالكم، ولا يخفي عليه شيء من أحوالكم، وهو أسلوب خبرى، ولكنه يفيد التهديد والوعيد للمكذبين.

ثم قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَآءَ هُمُّ وَإِنَّهُ وَلِكَ بَ عَزِيزُ اللَّ لَا يَأْنِيهِ الْبَطِلُ مِنْ الْفَارِ مِنْ قَرِيشِ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ مَ يَدِ اللَّهُ ، ثم شَنْع على الكفار من قريش كفرهم وإعراضهم عن القرآن الذي جاءهم به محمد عَلَيْظِينُ ، وسماه ذكرًا ؛ لأنه



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 594).

322 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

يُذكر ويعِظ ويُرشد ويُوجه، فكيف كفروا به وهو كتابٌ منيع الجانب لا يتخلل إليه باطل ولا خطأ؟!، فإن منعته وعزته من جميع الجهات وجميع الأحوال جعلت الباطل بعيدًا عنه، ولا يستطيع أحد أن يُحرفه أو يُبدله أو يزيد فيه أو يُنقص منه؛ لأن الله أنزله وهو الحكيم الحميد، الحكيم في تشريعاته وتقديراته، والمحمود على كل حال وبكل لسان، وقد وصف القرآن هنا بستة أوصاف، وهي (1): أنه ذكرٌ بمعنى يذكر الغافلين ويوقظهم، وهو ذكرٌ للعرب بمعنى السمعة الحسنة لهم بين الأمم، وعزيزٌ وهو الشيء النفيس الذي يدافع عنه ويحمى، ويغلب ولا يغلب، ولا يتطرق إليه الباطل ولا يخالطه، ومشتمل على الحكمة وهي المعرفة الحقيقية، ومستحق الحمد الكثير، وفي ذلك إشارة إلى حماقة الذين كفروا وسفاهة آرائهم، إذ فرطوا بهذا القرآن الذي فيه أسباب فوزهم في الدنيا وفي الآخرة، وفيه إشارة إلى فضل الله على أمة محمد المُعْتِيلُة، حيث حفظ لها كتابها، فلم يحصل له تبديل ولا تحريف كما حصل للكتب السماوية السابقة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 308).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 54).

وهو أنه ساحر وكذاب وكاهن ونحوها، والثاني: أن القائل هو الله، والمَقول له هو الرسالة والنبوة، والمعنى: ما نوحيه إليك إلا ما أوحيناه إلى الرسل من قبلك من التوحيد والأحكام والتوجيهات، والأول أرجح للسياق، فذكر المغفرة بعده يدل على أن المقصود بالقول هو القول الباطل، وهو الكفر والتكذيب، فإن الله يغفر لمن تاب منه وآمن، وهو شديد العقاب لمن أصر واستمر عليه، والعقاب الأليم يكون في الآخرة في جهنم، والعياذ بالله.

وقوله: ﴿وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرُءَانًا أَعْجِينًا لَقَالُوا لُوَلا فُصِلَتَ ءَايَنُهُ وَعَلَيْهِمْ وَقَرُ وَهُو عَلَيْهِمْ وَلَيْ فَلَ هُو لِللَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاء وَاللَّهِمَ وَلَا وَلَا اللّهِمَ وَقَرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَى اللّهِ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ ا



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 128).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والنفاق، وشفاء من القلق والاضطراب، وشفاء لسائر ما يتعرض النفس البشرية من الأمراض المعنوية والحسية، كما قال: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَ شِفَآَّةٌ وَرَحْمَةٌ ﴾[الإسراء: 82]، وعلى من أراد أن يستشفى بالقرآن أن يُخلص النية، وأن يعتمد على الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، ويكون مُتيقنًا من حصول ذلك له، وأن لا يستخدم القرآن على سبيل التجربة، فلا تصلح التجربة مع القرآن، بل لا بد من اليقين والإخلاص في التعامل معه، ثم وصف حال من لا يؤمنون بالقرآن وأعرضوا عنه، فحالهم عند سماع القرآن كحال الأصم الذي في أذنه ثقل يمنعه من السمع، والمقصود به هنا الصمم المعنوي، وهو عدم الاستفادة والانتفاع بما يسمع من القرآن، ويكون حاله مع نور القرآن كحال الأعمى مع نور الشمس، فلا يهتدي به ولا يستفيد منه، كما لا يستفيد الأعمى من نور الشمس، ومثل حال الكفار عند سماعهم للقرآن، كحال الذي يُنادى من مكان بعيد فيسمع صوتًا ولا يفهم شيئًا، والمقصود من هذه التشبيهات: أن الذين لا يؤمنون بالقرآن لا ينتفعون بهداه، ولا يبصرون بنوره، ولا يستفيدون منه خيرًا، لأنهم سدوا على أنفسهم أبواب الهدى بإعراضهم وكفرهم به<sup>(1)</sup>.

ثم قال الله: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ فَاحْتُلِفَ فِيهِ ۗ وَلَوَلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبِّكِ كَفَخِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِّنَهُ مُرِيبٍ ( وَ قَد سَبِق أَن آتَى الله موسى التوراة، فكان موقف قومه منها مثل موقف كفار قريش من القرآن، فآمن بها بعضهم وكفر بها بعضهم، والكلمة هنا هي سنة الإمهال، وتأخير العذاب



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 751).

غَنُونَ فُصِّنَالَتَ فَي عَلَيْكُ فُصِّنَالَتَ فَي عَلَيْكُ فُصِّنَالَتَ فَي عَلَيْكُ فَصِّنَالِكَ فَي عَلَيْك مُنْ فَعُلِّهُ فُصِّنَالَتَ فَي عَلَيْكُمْ فَصِّنَالِكَ فَي عَلَيْكُمْ فَصِيْلِكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْ

عنهم، فقد سبق ذلك في علم الله وأقداره المكتوبة أن يُمهل الكافر حتى يأتي وقت هلاكه، ولو لا ذلك لعاقب الله الكافرين، وفصل بين المؤمنين والكافرين في الخلاف في الحال، ولكنه أخر ذلك إلى أجل اقتضته حكمته، وهو يوم القيامة، وإن الكفار لفي شك شديد الريبة من كتابك المنزل عليك، وهو القرآن الكويم (1).

ثم قال سبحانه: ﴿ مَّنُ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۗ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّهِ لِلْعَبِيدِ اللهِ مَالَى المنتفع بثواب عمله لا غيره، ومن عمل عملاً سيئاً في الدنيا، فوزر تلك الأعمال على فاعلها، وهي قاعدة مطردة تدل على عدل الله في الخلق، فلن يمنع العبد ما استحق من الأجر، ولن يُعاقب بسيئة لم يعملها، وظلّم: صيغة مبالغة من الظلم، وهي تدل على تمام عدل الله تعالى، حيث جعل كل درجات الظلم في رتبة الظلم الشديد (2)،

أي: أنه لا يقع منه أدنى ظلم لعبيده؛ لأنه قد حرّم الظلم على نفسه وجعله بينهم

محرمًا، وما يجري يوم القيامة هو الجزاء بالفضل لأهل الجنة، أو العقاب

## بالعدل لأهل النار.

1 - تنوع آيات الله في الكون، وهي تدل على وحدانية الله وانفراده بالألوهية.

فوائد وهدايات من الآيات:



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 597).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (24/ 319).



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

- 2 أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حفظ القرآن من التبديل والتحريف، ولم يتطرق إليه شيءٌ من ذلك.
- 3 أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قطع الحجة على المشركين بإنزال القرآن بلغتهم وجعله حجة عليهم.
  - 4 أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يظلم مثقال ذرة.



شِوْكُو فَصَّالَتَ :

## تفسير المقطع الخامس من سورة فصّلت

﴿ إِلَيْهِ بُرِدُ عِلْمُ السَّاعَةُ وَمَا تَخُرُّ مِن شَمَرَتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنكَى وَلا يَعْلَمُ اللّهِ بِعِلْمِهِ وَ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوّا ءَاذَنّكَ مَا مِنَا مِن شَصِيدِ اللهِ وَصَلَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبُلُ وَظُنُوا مَا لَهُم مِن تَجِيصِ اللهِ لَا يَسْتُمُ شَهِ اللّهَ يُ وَطَنُوا مَن لَهُم مِن تَجِيصِ اللهِ لَا يَسْتُمُ اللّهَ يُ وَطَنُوا مَا لَهُم مِن تَجِيصِ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَطَلّا اللهِ وَمَا أَشُلُ وَعَنُوا اللّهُ وَطَلّا اللهِ وَمَا أَشُلُ وَعَنُوا اللّهُ وَلَيْن اللّهُ وَلَيْن اللّهُ وَمَن وَلَيْ اللّهُ وَمَا أَشُلُ اللّهُ وَمَا أَشُلُ وَعَنْ اللّهُ وَمَا أَشُلُ وَمَن وَلَيْ وَمِعْتُ إِلَى رَبِي آلِ وَمَا أَشُلُ اللّهُ وَمَا أَشُلُ اللّهُ وَمَا أَشُلُ اللّهُ وَمَا أَشُولُ وَلِلْهُ وَلَيْنِ اللّهُ وَمَا أَشُلُ اللّهُ وَمَن عَذَابٍ عَلِيظٍ ( وَ وَاللّهُ وَمَا عَمِلُوا وَلِلْذِيقَةُ هُم مِنْ عَذَابٍ عَلِيظٍ ( وَ وَإِنَا مَلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَن عَذَابٍ عَلِيظٍ ( وَ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا مَسَلُهُ اللّهُ اللّهُ وَمَ اللّهُ مُ اللّهُ مَنْ عَذَابٍ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللله

قول الله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغَرُجُ مِن ثَمَرَتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحَمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓاْ ءَاذَنَّكَ مَا مِنَّا مِن مَنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓاْ ءَاذَنَّكَ مَا مِنَا مِن اللهِ مِن عَمِيلِ اللهِ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَدُعُونَ مِن وَظَنُّواْ مَا لَهُمْ مِن تَجِيصِ اللهِ ، أي: إلى مَن مَع يصِ اللهِ مَن تَجيصِ اللهِ ، أي: إلى مَن مَع يصِ اللهِ مَن عَمِيلِ اللهِ اللهِ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَدُعُونَ مِن وَظَنْواْ مَا لَهُمْ مِن تَجِيصِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَدُعُونَ مِن وَظَنْواْ مَا لَهُمْ مِن تَجِيصِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولَا اللهُ اللّهُ اللهُ ا

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يفوض علم ذلك، لا إلى غيره، فهو وحده الذي يعلم موعدها، ولم يُعط هذا العلم لأحدٍ من الخلق، لا مَلَك مُقرّب، ولا نبى مرسل، وفي الحديث: أن جبريل سأل النبي عَلَيْكُ: "متى الساعة؟"، فقال: "ما المسؤول عنها بأعلم من السائل"(1)، وقد كان المشركون يُكثرون من السؤال عن موعد الساعة، استهزاء واستعجالاً بها، كما في قوله: ﴿ يَشَّالُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَهَا ﴾ [النازعات:42]، فكان الجواب: أن موعد قيام الساعة ومعرفة زمانها يرجع إلى الله وحده، وهو الذي يعلم ما تخرجه أكمام النخيل، وهو الجف الذي يخرج من النخلة محتوياً على طلع الثمر، من الثمر بقدره وجودته وثباته أو سقوطه(2)، كما يعلم عدد الحبوب والثمرات والزهرات التي في أشجار الأرض كلها، وهو الذي يعلم محتوى أرحام كل أنثى من الأجنة، فيعلم متى تحمل ونوع الحمل، ويعلم موعد ولادة الحمل على سبيل الدقة، وصحيح أن العلم الحديث تطور، وصاروا يكتشفون ما في الأرحام من الأجنة، ولكنها في مراحل محددة، ولا يعلمون ذلك على وجه الدقة، وإنما على سبيل التقريب، واذكريا محمد للمشركين اليوم الذي يُناديهم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فيه، وهو يوم القيامة، والنداء هو الصوت المسموع، فيسألهم: أين الأصنام التي كنتم تعبدونها من دوني، وسماهم شركاء له بناءً على اعتقادهم فيها، وهو نداء توبيخ وتقريع لهم، فكان ردهم على ربهم سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ: أعلمناك واعترفنا بين يديك، لا أحد منا



<sup>(1)</sup> صحيح البخارى: (1/ 19)، برقم: (50).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (25/6).

شُوْلَةُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ فُصِّنَاكَ أَنْ اللَّهُ اللَّالَا الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّا

يشهد أن لك شريكًا، فكذّبوا أنفسهم، واعترفوا بكذبهم وبطلان دعواهم في الدنيا، أو لم نشاهد منها شيئًا (1)، فقد غاب عنهم ما كانوا يدّعون من الأصنام، فلم تُبعث معهم ولم تنصرهم وتدافع عنهم في ذلك اليوم العصيب، وأيقنوا أنه لا مهرب من عذاب الله ولا مفر منه.

شم قال سبحانه: ﴿ لَا يَسْعَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ ٱلشَّرُّ فَيَعُوسُ قَنُوطٌ اللهُ وَلَينَ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَة قَآيِمَةً وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّيَ إِنَّ لِي عِندَهُ ولَلُحُسِّنَيُّ فَلَنُنَيِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ١٠٠٠ أي: لا يمَل، فطبيعة لإنسان أنه لا يشبع من المال، فالخير يُطلق على المال ويُطلق على كل ما فيه خير للإنسان، بمعنى أن الإنسان لا يشبع منه، وفي الحديث: "لو كان لابن آدم واديان من مال لتمنى الثالث"(2)، فهو يحبه كثيراً، كما قال تعالى: ﴿وَتُحِبُونَ ٱلْمَالَ حُبّاً جَمّاً ﴾ [الفجر:20]، وإن أصابه الشر من مرض وفقر وحاجة أُصيبت نفسُه باليأس والقنوط، وهذه من طبيعة الإنسان أيضًا، إلا أن المؤمن أكثر تهذيبًا لنفسه وترويضًا لها وإبعادًا لها عن الصفات السيئة، وتبقى هذه الصفات متجذرة في الكافر بقوة، فهو يُحب الخير وييأس إذا أصابه الشر، والقنوط: أشد أنواع اليأس، حيث تصاب نفسه باليأس وتترقى حتى تصل إلى مرحلة القنوط، وهي أعلى مراتب اليأس، وإذا أعطى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هذا الإنسان رحمة وهي



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/ 241).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (8/92)، برقم: (6436).

33 كاطائف البيان في تفسير القرآن

النعمة، وتشمل كل خير من الصحة والعافية والمال والولد ونحوها، وتلذذ بها وذاق ثمرتها من بعد ما أصابه من الضراء وهي المصائب، وتشمل الفقر والمرض ونحوها من الشرور التي تصيب الإنسان؛ فإنه ينسى المنعم سبحانه ويكفر بنعمته، وينسب حصول هذا الخير إلى نفسه، وأنه حصل عليه لأنه مستحقٌ له، أو حصل عليه بذكائه ونشاطه وتدبيره وتفكيره، ثم يزداد عتوًا ونفورًا وينكر قيام الساعة، ولإن قامت الساعة فعلاً فسأكون من المُكرمين، وستكون لي العاقبة الحسنة عند الله؛ لأنه قد كرمني بنعمه في الدنيا، وسيُكرمني بها في الآخرة، فأبطل الله دعواه تلك، وتوعد الكفار بإخبارهم بحقيقة ما عملوا من الأعمال الموجبة للعذاب في الآخرة، فقد أعد الله لهم في جهنم عذاباً بالغ الشدة والغِلظة لا يفتر عنهم.

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلُ أَرَءَ يُتُمُّ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ عِ مَنْ



أَضَلُّ مِمَّنُ هُو فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (آ) ، هذا سؤال لكفار مكة، ومعناه: لو تأملتم في هذا القرآن لدعاكم تأملكم إلى الإيمان به وتصديق أنه من عند الله، ولكنكم كفرتم عناداً وتكبراً بدون نظر وتأمل فيه، فأوقعتم أنفسكم في الضلال الشديد، ولا أحد أكثر ضلالاً ومخالفة للحق منكم بعد ظهور حجته ووضوحها.

وقوله: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَولَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ أَنَّ ﴾، والخطاب للمشركين، لكنه عام لكل الخلق، فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وعد خلقه أن يُريهم الآيات الدالة على صدق أنبيائه ورسله، وأن القرآن حق، وأن محمداً عَلَيْكُ رسول يوحي إليه، وهذه الآيات مبثوثة في الكون كله، وفي أنفس الخلق، ويدخل في ذلك فتح البلدان المختلفة بالإسلام وفتح مكة ونحوها(1)، فهي من ضمن الآيات الدالة على صدقه، ومع تقدم العلم تظهر كل يوم آية وحجة وبرهان على صدق القرآن والسنة، وهو ما يسمى اليوم بـ: (الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة)، وهو باب واسع من أبواب العلم الحديث، تدعمه الاكتشافات العلمية في الكون والأنفس التي تؤيد ما جاء به القرآن الكريم والسنة الصحيحة، وقد أسلم بسببها عدد كبير من العلماء والباحثين الغربيين، وهذه الآيات كلها شاهدة على صدق محمد المربيين، وما جاء به، وكفي لصدقه أن الله يشهد له بالرسالة، وأن القرآن الذي جاء به حق، ولو كذبه الخلق أجمعون، والاستفهام تقريري تعجبي، والمعنى: لو كانوا يريدون الحق لاكتفوا بشهادة ربهم الذي هو على كل شيء شهيد.



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (4/ 57).

332 لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَاءَ رَبِّهِمْ أَلاَ إِنَّهُ وَعُيطُ الله عَلَى الله وَ الله الله عن الإيمان والعمل الصالح، فمن ينكر البعث والحساب فإنه لا يستعد لذلك الموقف، وسيكون حاله في الدنيا كحال الحيوان، وأن شكّهم وغفلتهم عن الآخرة لن تعفيهم من الحساب والعقاب، فالله محيطٌ بهم وقادرٌ

## فوائد وهدايات من الآيات:

على جمعهم ومحاسبتهم على كفرهم.

- 1 اختصاص علم موعد قيام الساعة بالله تعالى، فلا يعلم به ملك مقرب ولا نبي مرسل.
- 2 أن الحكمة من إخفاء علم قيام الساعة حتى يبقى الإنسان على استعداد لها.
- 3 أن من طبيعة الكفار أنهم لا يشكرون ربهم إذا أنعم عليهم، ولا يصبرون على بلائه إذا ابتلاهم.
- 4- إحاطة علم الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى وقدرته بالخلق، فلا يغيب عنه شيءٌ في الأرض ولا في السماء.





نهرس المحتويات



| 5  | المقدمة                            |
|----|------------------------------------|
|    | تفسير جزءيس (23)                   |
| 9  | تفسير سورة يس                      |
| 9  | تفسير المقطع الأول من سورة يس      |
| 9  | شخصية السورة:                      |
| 18 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 20 | تفسير المقطع الثاني من سورة يس     |
| 29 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 31 | تفسير المقطع الثالث من سورة يس     |
| 40 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 41 | تفسير المقطع الرابع من سورة يس     |
| 47 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 49 | تفسير المقطع الخامس من سورة يس     |
| 57 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 58 | تفسير المقطع السادس من سورة يس     |
| 65 | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 66 | تفسير سورة الصافات                 |
| 66 | تفسير المقطع الأول من سورة الصافات |



| لطائف البيان في تفسير القرآن | 3                                   |
|------------------------------|-------------------------------------|
|                              | شخصية السورة:                       |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الثاني من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الثالث من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الخامس من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع السادس من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع السابع من سورة الصافات |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 120                          | تفسير سورة ص                        |
|                              | تفسير المقطع الأول من سورة ص        |
| 120                          | شخصية السورة:                       |
| 129                          | فوائد وهدايات من الآيات:            |
|                              | تفسير المقطع الثاني من سورة ص       |
| 137                          | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 139                          | تفسير المقطع الثالث من سورة ص       |
| 147                          | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 148                          | تفسد المقطع الرابع من سورة ص        |



| 335 | فهرس المحتويات                       |
|-----|--------------------------------------|
| 154 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 155 | تفسير المقطع الخامس من سورة ص        |
| 161 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 163 | تفسير جزء الزمر (24)                 |
| 164 | تفسير سورة الزمر                     |
| 164 | تفسير المقطع الأول من سورة الزمر     |
| 164 | شخصية السورة:                        |
|     | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 173 | تفسير المقطع الثاني من سورة الزمر    |
| 178 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 180 | تفسير المقطع الثالث من سورة الزمر    |
| 187 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 188 | تفسير المقطع الرابع من سورة الزمر    |
| 192 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
|     | تفسير المقطع الخامس من سورة الزمر    |
|     | فوائد وهدايات من الآيات:             |
|     | تفسير المقطع السادس من سورة الزمر    |
| 204 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 206 | تفسير المقطع السابع من سورة الزمر    |
|     | فوائد وهدايات من الآيات:             |
|     | تفسير المقطع الثامن من سورة الزمر    |
| 218 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 219 | تفسير المقطع التاسع من سورة النامرين |



| لطائف البيان في تفسير القرآن | 336                              |
|------------------------------|----------------------------------|
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 225                          | تفسير سورة غافر                  |
| 225                          | تفسير المقطع الأول من سورة غافر  |
|                              | شخصية السورة:                    |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 233                          | تفسير المقطع الثاني من سورة غافر |
| 240                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 242                          | تفسير المقطع الثالث من سورة غافر |
| 249                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة غافر |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الخامس من سورة غافر |
| 264                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 266                          | تفسير المقطع السادس من سورة غافر |
| 273                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 275                          | تفسير المقطع السابع من سورة غافر |
| 279                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 281                          | تفسير المقطع الثامن من سورة غافر |
| 287                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع التاسع من سورة غافر |
| 293                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 294                          | تفسير سورة فصّلت                 |
| 294                          | تفسيد المقطع الأول من سورة فصّلت |



## www.alukah.net



| 337   | رس المحتويات                      |
|-------|-----------------------------------|
|       | شخصية السورة:                     |
| 300   | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 301   | تفسير المقطع الثاني من سورة فصّلت |
| 308   | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 309   | تفسير المقطع الثالث من سورة فصّلت |
| 3 1 6 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
|       | تفسير المقطع الرابع من سورة فصّلت |
|       | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 327   | تفسير المقطع الخامس من سورة فصّلت |
| 3 3 2 | فوائد وهدايات من الآيات:          |
| 2 2 2 | فه بالرحة بارة                    |

