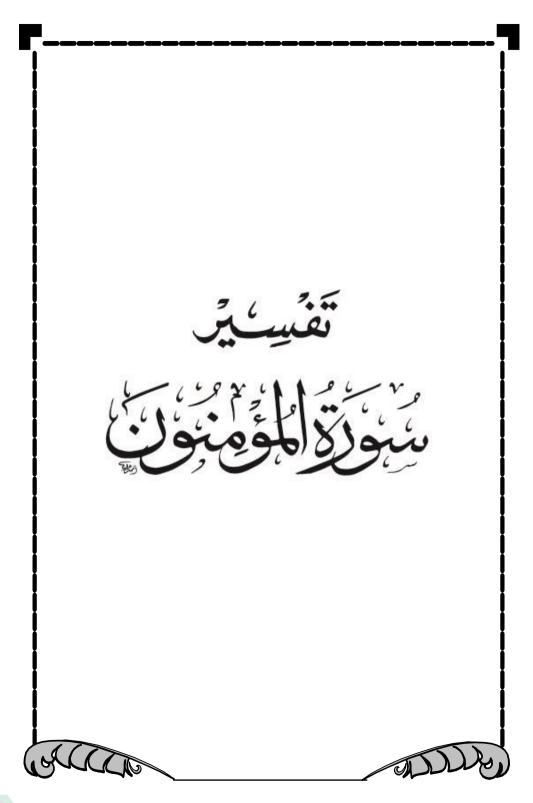
سرورة المؤمنون ٥٠٠ (البسيرة بزال المالم عربين











113



### سورة المؤمنون بين يدى السورة

أ) اسمها: سميت المؤمنون لذكر صفات المؤمنين فيها، أو هي سورة الإيهان بكل قضاياه ودلائله وصفاته التي تميز شخصية المؤمن.

وقد وردت تسمية هذه السورة فى السنة عن عبد الله بن السائب قال: صلى بنا رسول الله الصبح بمكة فاستفتح سورة المؤمنين حتى إذا جاء ذكر موسى وهارون، أو ذكر موسى وعيسى أخذت النبى سعلة فركع.

ومما جرى على الألسنة أن يسموها سورة ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ ﴾ (المؤمنون: ١)، ويسمونها أيضا سورة الفلاح (١).

ب) فضلها: عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: كان النبى الله عنه وانزل عليه الوحى سمع عند وجهه دوى كدوى النحل، وأنزل عليه يومًا فمكثنا ساعة فسرى عنه فاستقبل القبلة فرفع يديه وقال: «اللهم زدنا ولا تنقصنا، وأكرمنا ولا تهنا، وأعطنا ولا تحرمنا، وآثرنا ولا تؤثر علينا، وأرضنا وارض عنا، - ثم قال – أنزل على عشر آيات من أقامهن دخل الجنة – ثم قرأ ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (المؤمنون: ١)، حتى ختم عشر آيات (٢).

جـ) سبب نزولها: أنها تناولت قضيتي التوحيد والإيهان شأن جميع السور المكية.

د) مكيتها أو مدنيتها: هي مكية بالاتفاق.

هـ) عدد آیاتها: هی السورة السادسة والسبعون فی عداد نزول سور القرآن نزلت بعد سورة الطور. وقیل: الملك، وآیاتها: مائة وسبع عشرة فی عدد الجمهور. وعدها أهل الكوفة مائة وثهان عشرة.. فالجمهور عدوا ﴿ أُولَكِمَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ابن عاشور، ١٠ / ٢٨١٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع للقرطبي ١٢/ ٩٤ والحديث رواه الترمذي في سننه رقم ٣٠٩٧.

# فِرْضِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

117

(اللَّهُ الَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرَدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ آيـة (المؤمنـون: ١٠-١١)، وأهـل الكوفة عـدوا ﴿ أُوْلَئِهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللللْمُولِي اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

و) ومحورها: أنها تتحدث عن الوحدانية وإبطال الشرك، ونقض قواعده، والتنويه بالإيهان وشرائعه، فصفات المؤمنين، ودلائل الإيهان في الأنفس والآفاق وإرسال الرسل تترى، وموقف أقوامهم منهم، والتوجيهات الربانية لرسوله في وما ذكر من بعض اللقطات من مشاهد يوم القيامة، كل ذلك يثبت وحدانية الله، ويبطل الشرك لذا عقب في نهاية السورة بتقرير التوحيد المطلق، والتوجه إلى الله وحده بطلب المغفرة والرحمة.

فاسمها مرتبط بموضوعها، لذلك جاءت افتتاحيتها مناسبة مع خاتمتها، حيث أثبتت الفلاح للمؤمنين، ونفته عن الكافرين في الخاتمة ﴿إِنَّهُ, لَا يُفْلِحُ وَيَ الْكَافِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١٧)، ومطلعها اتسم بأسلوب الترغيب في الإيهان والتوحيد، وبالترهيب من الشرك في خاتمتها. وقد ارتبطت أيضا بسورة الحج حيث وجهت المؤمنين إلى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، والجهاد في سبيل الله، وفعل الخيرات، وكان افتتاح سورة المؤمنين إبرازًا لجزاء وثواب من يلتزم بهذه الصفات. وهذا هو الكرم الرباني والثواب العظيم ومضمون سورة المؤمنون يشبه مضمون سورة المؤمنون يشبه مضمون والكون، وفصلت موقف الأمم من الرسل وجزاء المؤمنين، وسوء عاقبة والكون، والتوجه لفعل الطاعات والخيرات وهي نفس المواضيع التي تناولتها سورة المؤمنون.





<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ابن عاشور ١/ ٢٨١٤.



#### صفات المؤمنيين

وَدَاءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِمْ هُمُ الْفَرْمِنُونَ الْ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ الْ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ اللَّ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ مُعْرِضُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ اللَّهُمْ فَيْرُ مَلُومِينَ اللَّهُ فَمَنِ ابْتَعَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْعَادُونَ اللَّهَ وَاللَّذِينَ هُوْ لِلْمَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ مُعُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُعُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يَعُونَ اللّهِ مَنُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يَعُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يَعُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوتِهِمْ يَعُونُونَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ الْوَرِثُونَ اللَّهُ اللَّهِ مَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُنُولًا وَاللَّذِينَ هُو عَلَى صَلَوتِهِمْ يَعُونُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْوَرِثُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنُ اللَّهُ مَا الْوَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْوَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا الْعُرَادُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمُؤْمِنُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّوْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلْكُولُ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا الْحُولُ اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَال

#### إجمال المعنسي

يُبشّر الله المؤمنين بالفلاح ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (المؤمنون: ١)، فازوا وسعدوا... الذين آمنوا بالله وصدقوا المرسلين الذين من صفاتهم الكاملة أنهم ﴿ فِي صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢)، والخشوع في اللغة: الخضوع والتواضع، والخشوع في الصلاة: هو حضور القلب بين يدى الله مستحضرا عظمته وسلطانه، متدبرا لما يقوله ويفعله في صلاته من بدايتها حتى نهايتها، فتنتفى بذلك الوساوس.. فالصلاة التي لا خشوع فيها، ولا حضور فلب، لا قيمة لها، وإن كانت مُجزئة مثابا عليها فإن الثواب على حسب ما يعقل القلب منها.

سبب نزول الآية: قيل: إنها نزلت من أجل أن القوم كانوا يرفعون أبصارهم فيها إلى السماء قبل نزولها، فنُهوا بهذه الآية عن (١) ذلك.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣)، وهو الكلام الذي لا خير فيه ولا فائدة، هم تاركوه، ترفعا عنه، وإذا كانوا معرضين عن اللغو، فإعراضهم عن المحارم من باب أولى، وحفظ اللسان حفظ لجميع الأعضاء، لذا قال النبي عن المحاذ بن جبل حين وصاه بوصايا قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟» قلت: بلي يا رسول الله. فأخذ بلسان نفسه وقال: «كفّ عليك هذا، قلت: وهل نحن



<sup>(</sup>١) الجامع: الطبرى. ٩ / ١٩٦.

111

# 



مؤاخذون بها نتكلم به يا رسول الله؟ قال: ثكلتك أمك، وهل يكب الناس على وجوههم إلا حصائد ألسنتهم (١)» فالمؤمنون من صفاتهم الحميدة، كف ألسنتهم عن اللغو والمحرمات والحرص على أداء الزكاة:

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَوْةِ فَنعِلُونَ ﴾ (المؤمنون: ٤)، مؤدون لزكاة أموالهم، طهرة لأنفسهم وأموالهم ومجتمهم، فأحسنوا في طاعة الله، في الخشوع في الصلاة، وأحسنوا إلى خلقه بأداء الزكاة.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوحِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥)، عن الزنا، ومقدماته، كالنظر، واللمس، ونحوهما ﴿ إِلَّاعَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ ﴾ (المؤمنون: ٢)، الزوجة الشرعية، والأمة من الإماء المملوكات ﴿ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ (المؤمنون: ٢)، بقربها، لأن الله تعالى أحلهما ﴿ فَمَنِ ٱبْتَعَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ ﴾ (المؤمنون: ٧)، غير الزوجة، والأمة المملوكة، وهؤ لاء حكم الله عليهم بالغفلة ﴿ فَأُولَيْكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧)، الذين تعدوا ما أحل الله إلى ما حرمه، المتجرئون على محارم الله.. وعموم هذه الآية يدل على تحريم كل نكاح ليس شرعيا، كنكاح المتعة وغيره ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْهُمْ ﴾ (المؤمنون: ٢)، أسيرات الحرب.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِأُ مَنْتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨)، مراعون لها، حريصون على أدائها وتنفيذها.. وهذا عام فى جميع الأمانات التى هـى حـق لله، والتى هـى حق لله، والتى هـى حق لله، والتى هـى حق للعباد، فعلى العبد مراعاة الأمرين، وأداء الأمانتين، وكذلك العهد الذى بينهم وبين ربهم، والذين بينهم وبين العباد، وهـى الالتزامات والعقود التى يعقدها العبد فعليه مراعاتها والوفاء بها، ويحرم عليه التفريط فيها وإهمالها، وكالّذِينَ هُمْ عَكَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩)، يداومون عليها بخشوع تام، فى أوقاتها وحددوها، وشروطها وأركانها، كاملة غير منقوصة، ثم تذكر الآيات جزاء من يتصف بتلك الصفات ﴿ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلُورِثُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠)، ﴿ ٱلّذِينَ



<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد رقم ٢١٠٠٨.



يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمَّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١)، لهم الفردوس الذي هو أعلى الجنة، ووسطها وأفضلها.. أو المراد بذلك جميع الجنة، ليدخل بذلك عموم المؤمنين على درجاتهم ومراتبهم كل بحسب حاله ﴿ هُمَّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١)، لا يبغون عنها حولا؛ لاشتها لها على أكمل النعيم وأفضله، وليس بعده نعيم.

#### यह यह यह

#### دروس وعسير وهدايسسات

- وعد الله المؤمنين بالفلاح، والفلاح في الدنيا والفلاح في الآخرة، فلاح الفرد والجماعة، وعد الله لا يخلف الله وعده، فلاح فوق التصور والإدراك.

والتعبير بـ قد يجوز أن يكون تأكيدًا لفلاح المؤمنين، ويجوز أن يكون تقريبًا للماضي من الحال، لأن قد تقرب الماضي من الحال حتى تلحقه بحكمه كقول: قد قامت الصلاة قبل حال قيامها، فيكون المعنى: إن الفلاح قد حصل لهم وإنهم عليه في الحال.

- وصف الله عباده المؤمنين المستحقين للفلاح والفوز بصفات، وأوجب عليهم أن يتصفوا بها، فلا فلاح بدونها، لأنها صفات تميز حياة الإنسان عن حياة الحيوان.
- يخشعون في صلاتهم فتخشع جوارحهم وأرواحهم، فمدحهم بالخشوع في الصلاة والمحافظة عليها؛ لأنه لا يتم أمرهم إلا بالأمرين، فمن يداوم على الصلاة من غير خشوع، أو على الخشوع من دون محافظة عليها فإنه مذموم ناقص.
- ويعرضون عن اللغو، ليتفرغوا لذكر الله وطاعته، ويجوز للمؤمن أن يروح عن نفسه بين الحين والحين، ولكن هذا شيء آخر غير الهذر واللغو.
- ويؤتون الزكاة، طهارة للقلب والمال، فهى تأمين اجتماعى للأفراد ووقاية للجماعة كلها من التفكك والانحلال.
- تحريم الزنا طهارة للروح والبيت والجماعة، ووقاية للنفس والأسرة والمجتمع، والجماعة التي تنطلق الشهوات بغير حساب جماعة قذرة هابطة في سلم البشرية، ويحرم نكاح المتعة، وكل نكاح غير شرعى.

117



### وَ وَ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

- النسوة اللاتي يجئن إلى المعسكر الإسلامي أسيرات، تقضى قاعدة التعامل بالمثل باسترقاقهن إلا أن يتحررن لسبب من الأسباب الكثيرة التي جعلها الإسلام سبلاً لتحرير الرقيق، ولعل هذا الاستمتاع ملحوظ فيه تلبية الحاجة الفطرية للأسيرات أنفسهن، كي لا يشبعنها عن طريق الفوضي القذرة في المخالطة الجنسية كما يقع في زماننا هذا مع أسيرات الحرب – وهذا ما حرمه الإسلام! وذلك حتى يأذن الله فيرفعن إلى مرتبة الحرية.

ويشترط فى حل المملوكة أن تكون كلها فى ملكه، فلو كان له بعضها لم تحل، لأنها ليست مما ملكت يمينه، بل هى ملك له ولغيره، فكما أنه لا يجوز أن يشترك فى المرأة الحرة زوجان فلا يجوز أن يشترك فى الأمة المسلمة سيدان.

- أداء الأمانات إلى أهلها، فهى صفة دائمة لهم فى كل حين، ولا تستقيم حياة الجماعة إلا أن تؤدى فيها الأمانات، وترعى فيها العهود، والأمانات والعهود تشمل كل ما بين العبد وخالقه، وما بين العبد والمخلوقين.
- وكرر الصلاة مرة أخرى لأهميتها، فلا يفوتها كسلًا، ولا يضيعها إهمالًا، ولا يقصر في إقامتها كما ينبغى أن تقام.. إنها المؤمنون يؤدونها في أوقاتها كاملة الفرائض والسنن، ولقد بدأت صفات المؤمنين بالصلاة وختمت بالصلاة للدلالة على عظيم أهميتها في بناء الإيهان بوصفها أكمل صورة من صور العبادة والتوجه إلى الله.
- جعل الله ثوابا لمن يتصف بتلك الصفات، أن يدخله الفردوس الأعلى، وتلك غاية الفلاح الذي كتبه الله للمؤمنين.
- آيات السورة تتحدث عن التوحيد والإيان بالله، فلها ذكر الله سبحانه وتعالى صفات المؤمنين ذكر نتيجة توحيدهم وهو الفلاح والنجاح في الفردوس الأعلى.







#### أدلسة وحدانيسة الله

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ ﴿ ثَا ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ ثُمُ خَلَقَنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَنَا ٱلْعُلَقَة مُضْعَكَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْعَة عِظْمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلُقًا ءَاخَرُ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ عِظْمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنسَكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيتُونَ ﴿ ثُلَّ أَنْكُم يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُم سَبْعَ طَرَآيِقِ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلُقِ عَفِلِينَ ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا أَن خَلَقْنَا فَوْقَكُم سَبْعَ طَرَآيِقِ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلُقِ عَفِلِينَ ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا أَن فَقَدْدٍ فَأَسْكَنَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَاجٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴿ فَا فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَوْرِ سَيْنَا مَن اللَّهُ مَنْ وَصِبْعِ لِلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَاجٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴿ وَمَنْ فَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَصِبْعِ لِلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَاجٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴿ وَمَنْ وَصِبْعِ لِللَّهُ عَلَيْهِ وَمِنْهَا تَأْكُونَ ﴿ وَمَا كُنّا وَمَلَمُ اللَّهُ مِنْ فَوْكُم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَمَا كُنّا عَلَى ذَهُ إِلَا عَلَى ذَهُ إِلَا عَلَى ذَهُ إِلَا عَلَى ذَهُ إِلَا عَلَى مَا عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَمِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ا

#### تمهيد

لما ذكر الله صفات المؤمنين الفالحين، ثنى بذكر دلائل الإيمان فى الأنفس والآفاق كما أن فى عرض تلك الأطوار – الحياة الإنسانية منذ نشأتها الأولى إلى نهايتها فى الحياة والدلائل الكونية: فى خلق المخلوقات بهذا التتابع الدقيق المطرد، ما يشير إلى أن الإيمان بالخالق المدبر، والاتصاف بصفات المؤمنين هو وحده الطريق إلى بلوغ الكمال فى الحياتين: الدنيا والآخرة.

#### \*\* \*\* \*\*

#### إجمسال المعنسى

ذكر الله في هذه الآيات أطوار الآدمي وتنقلاته من ابتداء خلقه إلى آخر ما يصير إليه. فذكر ابتداء خلق آدم في وأنه ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن ما يصير إليه. فذكر ابتداء خلق آدم في وأنه ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، قد سُلّت وأُخِذَت من جميع الأرض، ولذلك جاء بنوه على قدر الأرض منهم الطيب والخبيث، وبين ذلك، والسّهْل والحزن، ثم يستطرد في



### عُرِيْ النِّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال



ذكر بقية المراحل: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ ﴾ (المؤمنون: ١٣)، جنس الآدميين ﴿ نُطْفَةً ﴾ (المؤمنون: ١٣) تخرج من بين الصلب والترائب فتستقر ﴿ فِ قَرَارِ مَّكِينِ ﴾ (المؤمنون: ١٣) وهو الرَّحم، القرار المكين.. ﴿ ثُمَّ خَلَقَنَا ٱلنَّطَفَةَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، التي قد استقرت قبل ﴿ عَلَقَةً ﴾ (المؤمنون: ١٤)، دما أحمر، بعد مضي أربعين يومًا من النطقة ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، بعد أربعين يومًا ﴿ مُضْغَكَّ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، قطعة لحم صغيرة، بقدر ما يمضغ من صغرها ﴿ فَخَلَقُنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا ﴾ (المؤمنون: ١٤)، صلبة، قد تخللت اللحم بحسب حاجة البدن إليها ﴿ فَكُسُونَا ٱلْعِظْكُمَ لَحُمًّا ﴾ (المؤمنون: ١٤)، جعلنا اللحم كسوة للعظام كما جعلنا العظام عمادًا للحم، وذلك في الأربعين الثالثة ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنُهُ خُلُقًاءَاخَرُ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، نفخ فيه الروح، فانتقل من كونـــه جمادًا، إلى أن صار حيوانًا، وفي الحديث الصحيح: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح (١).. الحديث» فإذا نفخ فيه الروح فقد تهيأ للحياة والنهاء، وذلك هو المشار إليه بقول ه تعالى: ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خَلُقًا ءَاخَرٌ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، لأن الخلق المذكور قبله كان دون حياة ثم نشأ فيه خلق الحياة (٢١)» وأثنى الله على نفسه، وهو المستحق سبحانه للثناء والمجد ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون:١٤)، تعالى وتعاظم وكثر خيره، فخلقه كله حسن، والإنسان من أحسن مخلوقاته، بـل هو أحسنها على الإطلاق، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ١٠٠٠ ﴾ (التين: ٤)، ولهذا كان خواص أفضل المخلوقات وأكملها.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري حديث رقم ٣٠٨٥.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١/ ٢٨٢٢.



﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٥)، الخلق، ونفخ الروح ﴿ لَمَيْتُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٥)، في أحد أطواركم وتنقلاتكم ﴿ ثُرَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٦)، فتجازون بأعمالكم، حسنها وسيئها.

لما ذكر تعالى خلق الآدمى، ذكر سكنه، وتوفر النعم عليه من كل وجه فقال: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا فَوْقَكُمُ ﴾ (المؤمنون: ١٧)، سقفا للبلاد، ومصلحة للعباد ﴿ سَبْعَ طَرَآبِقَ ﴾ (المؤمنون: ١٧)، سبع سهاوات طباقًا، كل طبقة فوق الأخرى.

قد زينت بالنجوم والشمس والقمر، وأودع فيها من مصالح الخلق ما أودع ﴿ وَمَا كُنّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَفِلِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٧)، فكما أن خلقنا عام لكل غلوق، فعلمنا أيضا محيط بها خلقنا، فلا نغفل مخلوقا ولا ننساه، ولا نخلق خلقا فنضيعه، وكثيرًا ما يقرن تعالى بين خلقه وعلمه، لأن خلق المخلوقات، من أقوى الدلائل العلمية والعقلية، على علم خالقها وحكمته. ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً ﴾ (المؤمنون: ١٨)، يكون رزقا لكم ولأنعامكم بقدر ما يكفيكم، فلا ينقص فتختل الحياة، ولا يزيد زيادة لا تحتمل، بل أنزله وقت الحاجة لنزوله، ثم صرفه عند التضرر من دوامه، ﴿ فَأَسَكُنّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (المؤمنون: ١٨)، أنزله عليها، فسكن التقر، وأخرج بقُدْرة مُنزّله جميع الأزواج النباتية، وأسكنه أيضًا معدا في خزائن واستقر، وأخرج بقُدْرة مُنزّله جميع الأزواج النباتية، وأسكنه أيضًا معدا في خزائن الأرض، بحيث لم يذهب نازلاً حتى لا يوصل إليه، ولا يبلغ قعره ﴿ وَلِنّا عَلَى ذَهَابٍ لِهِ وَلَمْ الله مَن الضرو، وهذا تنبيه منه لعباده أن يشكروه على نعمته، ويقدروا علمها ماذا يحصل به من الضرو.

﴿ فَأَنْشَأَنَا لَكُمْ بِهِ ﴾ (المؤمنون: ١٩)، بذلك الماء ﴿ جَنَّاتِ ﴾ (المؤمنون: ١٩)، بساتين ﴿ مِّن نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ ﴾ (المؤمنون: ١٩)، خص الله تعالى هذين النوعيين، معه أنه سبحانه ينشئ منه غيرهما لفضلها ومنافعها التي فاقت بها الأشجار، ولهذا ذكر العام في قوله ﴿ لَكُمْ فِيهَا ﴾ (المؤمنون: ١٩)، في تلك الجنات ﴿ فَوَكِهُ



### وْرْجَحْ الْمِلْكِيْ الْمُسْرِيعِين سوالقرآن

٤٢.

كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٩)، متعددة وكثيرة ﴿ وَشَجَرَةً تَخُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ ﴾ (المؤمنون: ٢٠)، وهي شجرة الزيتون.

أى: جنسها، خصت بالذكر؛ لأن مكانها خاص، ولمنافعها، التى ذكر بعضها فى قوله: ﴿ تَنْكُ بِٱلدُّهُنِ وَصِبْغِ لِلْآكِلِينَ ﴾ (المؤمنون: ٢٠)، فيها الزيت، الذى هو دهن، يستعمل استعماله من الاستصباح به، واصطباغ الآكلين، أى: يُحصل إدامًا للآكلين، وغير ذلك من المنافع.

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَلِم لَعِبْرَةً ﴾ (المؤمنون: ٢١)، ومن نعمه عليكم، أن سخر لكم الأنعام: الإبل والبقر، والغنم، فيها عبرة للمعتبرين، ومنافع للمنتفعين ﴿ نَشْقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهَا ﴾ (المؤمنون: ٢١)، من لبن يخرج من بين فرث ودم، خالص سائغ للشاربين ﴿ وَلَكُم فِيها مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ ﴾ (المؤمنون: ٢١)، من أصوافها، وأوبارها، وأشعارها، وجلودها ﴿ وَمِنْها تَأْكُلُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢١)، أفضل المآكل، من لحم وشحم ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلُكِ تَحْمَلُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢١)، جعلها سفنا لكم في البر، كما جعل لكم السفن في البحر، تحملكم، وتحمل متاعكم، قليلاً كان أو كثيرًا، فالذي أنعم بهذه النعم، هو الذي يستحق كمال الشكر، وكمال الثناء، وتوحيده، والاجتهاد في عبوديته، وأن لا يُستعان بنعمه على معاصيه.

### دروس وعسبر وهدايسسات

- ذكر الله في هذه الآيات أدلة واضحة بينة، تدل بكل وضوح على وحدانيته سبحانه، وقدرته العظيمة، لا يغفل عنها إلا هالك، ولا ينكرها إلا جاحد.

التفكير في خلق الله عبادة يؤجر عليها، وطريق يزيد الإيهان ويثبته فمن عظيم قدرته مراحل خلق الإنسان، من البداية إلى النهاية، وهذا ما يثبت وجود الخالق سيحانه.

- عندما يتوصل العلماء إلى صنع جهاز، يعجب الناس ويدهشوا، فأين هذا من سير الجنين في مراحله تلك وأطواره وتحولاته. ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ سير الجنين في مراحله تلك وأطواره وتحولاته. ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)





- الآيات تدل على البعث، فالإيهان به واجب، والله القادر على خلق الإنسان أول مرة، قادر على خلقه مرة أخرى.
- العاقل ينتفع بدلائل الإيهان الموجودة في الأنفس والآفاق المذكورة في هذه الآيات، ولا يغفل عنها، والربط بين هذه الدلائل الكونية، وبين أطوار النشأة الإنسانية في سياق السورة، ليُعطى مساحة واسعة من التفكير والتأمل.
- خلق سبع سماوات مستواها أعلى من مستوى الأرض في هذا الفضاء خلقها الله بتدبير وحكمة، وفيها دليل القدرة الربانية.
- نزول المطر من السهاء نعمة عظيمة، وهو ينزل بقدر، بحكمة وتدبير، لا أكثر فيغرق ويفسد، ولا أقل فيكون الجدب والمحل، ولا في غير أوانه فيذهب بددا بلا فائدة، وما أشبهه وهو مستقر في الأرض، بهاء النطفة وهو مستقر في الرحم، بتدبير الله، لتنشأ عنه الحياة.
- أنشأ الله بالماء جنات من النخيل والأعناب نموذجان من الحياة في عالم النبات كما ينشأ الناس من ماء النطفة في عالم الإنسان نموذجان قريبان لتصور المخاطبين إذ ذاك بالقرآن، يشيران إلى نظائرهما الكثيرة التي تحيا بالماء وخص من الأنواع الأخرى شجرة الزيتون المباركة، وهي من أكثر الشجر فائدة بزينتها.

وطعامها وخشبها، وأقرب منابتها في بلاد العرب طور سيناء عند الوادى المقدس المذكور في القرآن، لهذا ذكر المنبت على وجه خاص.

- سخر الله بقدرته للإنسان مخلوقات ينتفع بها، فيها عبرة لمن يعتبر، فذكر منها اللبن السائغ اللطيف الذي يشربه الناس منها خارج من بطونها، فهو مستخلص من الغذاء الذي تهضمه وتمثله، فتحوله غدد اللبن إلى هذا السائل السائغ اللطيف، وهذه معجزة إلهية، وأباح أكل لحوم الإبلل والبقر، والضأن والمعز، ولم يحل له تعذيبها، ولا التمثيل بها، لأن الأكل يحقق فائدة ضرورية في نظام الحياة.



# وُرِيْنِ النَّهُ اللَّهِ اللَّ

£ 7 7

- ربطت الآيات بين حمل الإنسان على الأنعام، وحمله على الفلك، بوصفهما مسخرين بنظام الله الكونى، الذى ينظم وظائف الخلائق جميعا، والكون كله مستسلم لله، يسير وفق سنته وإرادته.
- من يتدبر دلائل الإيمان في الإنسان والكون، تدبر الفهم والإدراك، فإنه لا يملك إلا أن يوحد الله ويخضع له، ولا يعرض عن تلك الدلائل والآيات العظيمة إلا غافل، أو جاحد طمست بصيرته عن مولاه جل علاه.

### ولإنمام الفائدة إليك تلك الإضافة التفصيلية للآيات المتقدمة

#### بعنـــوان:

# ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)

#### وهنذا لإتمام الفائندة

وتأتى (١) الآيات متلاحقةً تبين بعض ما في الكون من دلائل، ومن عِبَر، والسؤال الآن: ما العلاقة بين هذه الآيات الكونية والآيات المتقدمة في صفات المؤمنين؟ أي: يا أيها الإنسان؛ إذا أردت أن تكون مؤمنًا متحليًا بصفات المؤمنين، وارثًا لفردوس رب العالمين؛ فتعرَّف إلى الله من هذا الطريق؛ طريق الكون، فالله سبحانه وتعالى رسم الطريق، وبيَّن الهدف، فالهدف هو أن تكون مؤمنًا خاشعًا في صلاتك، معرضًا عن اللغو، فاعلاً للزكاة، حافظًا لفرجك، راعيًا لأمانتك وعهدك، محافظًا على صلواتك، فإذا كانت كذلك؛ ورثت جنة الفردوس، وأما الطريق؛ فأن تنظر في آيات الله، قال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَاينَ وَالْأَرْضِ ءَاينَ ﴾ (النداريات: ٢٠)، وقال سبحانه: ﴿ فَلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (يونس: ٢٠)، وقال سبحانه: ﴿ فَلِيُنظُرُ ٱلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ (عبس: ٢٤)،



<sup>(</sup>١) الدكتور النابلسي / تفسير النابلسي.



﴿ فَلْمَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ ﴾ (الطارق: ٥)، وقال ﴿ فَيِأَيِّ حَدِيثِ بَعَدَهُ, يُؤْمِنُونَ ﴾ (المرسلات: ٥٠)، فإنّ الله سبحانه وتعالى يبين لنا أن طريق الإيهان به أن تتأمل فى هذه الأقوال، وأن تقف عند كل آية مستجليًا وجه العظمة فيها، فكلها ارتقت معرفتك؛ خشع قلبك، فقد قال سبحانه: ﴿إِنَّمَا يَغَشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُولُّا ﴾ (فاطر: ٢٨)، ﴿إِنَّمَا ﴾ (الأنفال: ٢)، أداة تفيد القصر؛ بمعنى: أن العلماء وحدهم – ولا أحد سواهم – يخشون الله عزّ وجل.

هل أعمل الإنسان فكره في هذا الماء عندما يشرب كأسًا منه؟ وهل فكّر ما مصدر هذا الماء؟ كيف كان مِلحًا أجاجًا فصار عذبًا فراتًا؟ وهل عرف أن الشمس، والقمر، والسباء، والأرض، والبحار، والهواء، والسحب، والغيوم، وطبقات الأرض كلها أسهمت في هذا الكأس من الماء؟ وقد يأكل الإنسان طعامًا، وقد يأكل فاكهة، وقد ينظر إلى ابنه الصغير، وقد ينظر إلى جبل شامخ، وقد يمتع عينيه ببحر هائج، وقد يرى جبلاً أخضر، وقد يرى واديًا عميقًا، وقد يرى زهرة فوَّاحة، وقد يشمُّ رائحة عطرة، ولكنه يمرُّ على آيات الله هذه مرور المتمتع، أو مرور المستغل، أو مرور التاجر، أو مرورًا سطحيًا، من دون أن يقف عند خالق هذه الآية، وعند عظمته، وعند أمره، وربنا عزَّ وجل وصف الكفار فقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَعَنَّعُونَ وَيَأْكُونَ كُمّا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَمُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَمُنْمُ اللهُ هذه الكفار فقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَعَنَّا عَلَا اللهُ اللَّهُ اللَّنْعَمُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَمُنْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الله هذه الكفار فقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَعَنَّا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّ

فهؤ لاء الذين يمرُّون على الآيات في السهاوات والأرض وهم عنها غافلون شأنهم كشأن البهائم، فربنا عزَّ وجل أيقظنا بهذه الآيات؛ أي: أنَّك أيها الإنسان لا تُفلح إلا إذا كنت مؤمنًا خاشعًا في صلاتك، معرضًا عن اللغو، فاعلاً للزكاة، حافظًا لفرجك، راعيًا لأمانتك، حافظًا لصلواتك، وإذا أردت أن تكون كذلك؛ فتأمَّل في ملكوت السهاوات والأرض.

و ﴿ ٱلْإِنْسَانَ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، في قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، يعنى: مطلق الإنسان، أو يعنى: الإنسان الأوَّل؛ وهو سيدنا آدم؛ لأن الله سبحانه وتعالى خلقه من طين، و ﴿ سُلَالَةٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢):



## وَ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل



2 7 2

هي الخليط؛ أي: خلقه من أخلاطٍ من الطين، فجمعها الله سبحانه وتعالى، ونفخ فيها من روحه، فكانت سيدنا آدم، أو أن ﴿ سُكَلَةٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، بمعنى: السلسلة؛ أي: خلقه في مراحل متلاحقة كالسلسلة؛ من طين؛ ثم من نطفة، ثم من علقة، ثم من مضغة، فهذه مراحل مرَّ بها خلق الإنسان، فإما أن تكون ﴿ شُكَلَةٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، الأخلاط، وإما أن تكون السلسلة، وعلى كلِّ خُلِقَ الإنسان الأول من طين، ولكن الله سبحانه وتعالى شاء أن يجعل تكاثر ذُرِّيَّته عن طريق التوالد، وعن طريق النطفة والبويضة، وعن طريق الرحم في الجنين؛ لهذا في آياتٍ أخرى يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ اَلَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢١)، أي: لا يستحقُّ العبادة إلا الخالق، ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ (الإسراء: ٢٣).

وفي قوله: ﴿ مِّن طِينٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢)، بيان للأصل المهين، فالإنسان أحيانًا يعلو وينسى أنه من صلصال من طينٍ، وينسى أنه من ماءٍ مهين يستحيى به، خرج من عورةٍ، ودخل في عورةٍ، ثم خرج من عورة، قال إيليا أبو ماضي أحد الشعراء المعاصرين:

نسي الطين ساعةً أنه طينٌ حقير فصال تِنْهًا وعَرْبَد وكسا الخَــزَّ جســمه فتبــاهي وحوى المال كيسه فتمررد

وربنا عزَّ وجل لم يقل: ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ثم خلقناه نطفةً، لا، بل قال: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ ﴾ (المؤمنون: ١٣)؛ أي: شاءت مشيئتنا أن يكون توالده وتكاثره في ذريته عن طريق التوالد، فجعلنا هذا النظام، ونظام التكاثــر مبنى على أساس النطفة، والنَّطَف يجرى تخليقها وتصنيعها في ثمانيي عشرة مرحلة، وقد تستغرق أيامًا كثيرةً تزيد على عشرين يومًا حتى تصبيح جاهزة، وفي اللقاء الواحد يُفْرزُ الإنسان أكثر من ثلاث مئة مليون حوين منوي، وهذه الحوينات تنتقل من عُنُق الرحم إلى القنوات، إلى أن تلتقي بالبويضة، وتختار البويضة أقوى حوين من بين تلك الحُوَينات، وهذا لا يعلمه إلا الله.



2 70



والرحم قرار مكين، ومعنى ذلك: أنَّك إذا أخذت خطًا متوسطًا للمرأة طولاً وخطًا متوسطًا عرضًا؛ يتعامدان عند الرحم، فالرحم هو الوسط الهندسي تمامًا للمرأة، كما أنه في بدايات الحمل يحافظ على النطفة، فالرحم محاطٌّ بجدرانٍ عظميَّةٍ من كل الجهات في مراحله الأولى، وهي عظام الحوض في المرأة، والنطفة تعلق على جدار الرحم بعد أن تلقِّح البويضة على نحوٍ مكين، فالبويضة الملقحة مستقرةٌ بتمكّن على جدار الرحم، والرحم محاطٌ بجُدُرِ من العظام فه و في مكانٍ مكين، وهناك أربطةٌ تربط الرحم من كل الجهات؛ كي لا يتأثَّر بحركة الأم، فانظر إلى حكمة الله عزَّ وجل كيف أنه جعل النطفة في مكان مكين، كما أنه سبحانه وتعالى جعل الدماغ محفوظًا في الجمجمة، والجمجمة عُلْبَةٌ عظميَّة فيها مفاصل ثابتة، وهي خطوط منكسرة تفصل بين أجزائها فراغات بينيّة، ووظيفتها أن تتَّص الصدمات، فإذا ارتطم الطفل بالأرض، وسمعت دويٌّ رأسه إلى مكانٍ بعيد؛ فاطمئن؛ إنه في سلامة؛ لأن هذه الفراغات البينية تراصَّت فامتصَّت الصدمة، إذًا الدماغ شيء خطير جدًا في الجمجمة، ولا يقل عنه خطرًا النخاع الشوكي في سلسلة، والعين مهمة جدًا في محجر، والقلب المضخة الأساسية في القفص الصدري، ومعامل الدم داخل العِظام، والجنين داخل عظم الحوض.

هذه النطفة ينشأ لها في الجدار الخارجي استطالات تُعِينُ على الالتصاق بجدار الرحم، وجدار الرحم يغذّي هذه الاستطالات، ويرحِّب بها؛ كي تعلق هذه البويضة الملقَّحة، فعندئذ تسمى علقة، لا لأنها قطعة دم جامدة، بل لأنها تعلق بجدار الرحم بمجموعة وسائل بعضها من الرحم، وبعضها من العلقة نفسها، ثم تكبر هذه العلقة، وتتوضَّح بعض معالم الجنين، فيبدو رأسه وجذعه، فتبدو في رأسه عينان، ويبدو في جذعه القلب، فهذه المضغة قطعةٌ من اللحم فيها ملامح أولية لتخليق هذا الجنين، وقد ذكرت هذا مفصلاً في موضع سابق، ثم تنشأ العظام، وبعدها تُكسى باللحم.



### مُرْجِحُ النِّئ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



والذي يلفت النظر هذه الفاءات المتتالية في الآية: ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَكَةً فَخَلَقُنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظْكُما فَكَسُونَا ٱلْعِظْكُم لَحْمًا ﴾ (المؤمنون: ١٤)، والفاء تفيد الترتيب على التعقيب، وفي مرحلة واحدة قال: ﴿ ثُرُّ خَلَقُنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً ﴾ (المؤمنون: ١٤)، التي تفيد الترتيب مع المؤمنون: ١٤)، التي تفيد الترتيب مع التراخي، وأحدث ومكتشفات علم الأجنة أن النطفة في الأسبوع الثاني والثالث يتباطأ نموها؛ لأنها مشغولة بتوفير مصادر رزقها من جدار الرحم، والثالث يتباطأ نموها؛ لأنها مشغولة بتوفير مصادر رزقها من جدار الرحم، وهذا التباطؤ عَبَرَ الله عنه بكلمة ﴿ ثُمُ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، إذًا هذا الكلام كلام خالق الأكوان، كلام الذي يخلق الأجنة في بطون الأمهات.

فالإنسان في الأصل هو نقطة الحوين المنوى مع البويضة التي لا تُسرى بالعين المجردة، ولا تُرى إلا تحت المجهر، وفي بعض الكتب صور لهذه الحوينات والبويضات التي لا تراها بعينك، وبعد تسعة أشهر ترى طفلاً كامل الخلق، له رأسٌ، وجذعٌ، وأطراف، وله أعصابٌ وشرايين، وله عضلاتٌ وعظام، وفيه سمعٌ وبصر، وفيه فمٌ وأنف، وفيه شعر وجِلد، وفيه مرئ ورُغامى، ولسان المزمار، ومعدة، وأمعاء، وكبد، وبنكرياس، وطحال، وصفراء، وكظر، وكليتان، وحالب، ومثانة، وجهاز إفراز، إنه تكوين يأخذ بالألباب! وبعدئذٍ هذا الطفل يبتسم، ويضحك، وبعدئذٍ يتكلّم، ويحاول أن يمشى، فإذا جاءت أمُّه؛ يُقْبِلُ عليها، وما زال الإنسان يرقى في مدارج المعرفة إلى أن يصبح إنسانًا سويًا، من حالٍ إلى حال؟ .. فسبحان الله وتعالى.

وربها كان جنين أيِّ حيوانٍ مشابهًا لجنين الإنسان، فكل حيوان يتكاثر عن طريق الولادة له نطفة وبويضة، وهناك تلقيح بينها، وتصبح هذه البويضة المُلَقَّحة علقة، فمضغة، فعظام، فعضلات كالإنسان.

ولكن قال تعالى ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، وهذه





الآية دقيقة جدًا، فالإنسان خَلْق آخر، إنه مُكرَّم، كرَّمه الله سبحانه وتعالى حينها أعطاه عقلاً، وأعطاه نطقًا، وأعطاه أمانةً، وأعطاه كونًا، وأعطاه اختيارًا، فلا مجال لأن تقيم موازنة بين جنين حيوان وجنين إنسان، فجنين الدابة يكبر ويكبر، وبعد ذلك تحدث الولادة، لكن يبقى دابة، وأما جنين الإنسان؛ فقد يُصبح في مستقبل أيامه عبقريًا، وقد يصبح مصلحًا إجتهاعيًا، أو عالمًا جليلًا، أو مخترعًا، أو قائدًا محتركًا، أو ضابطًا كبيرًا، أو صانعًا ماهرًا، أو طبيبًا حاذقًا، قال سبحانه: ﴿ ٱلرَّمَنَ نُ اللهُ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ اللهُ الرَّمَانُ اللهُ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ اللهُ الرحمن: ١-٤)، فهذا الإنسان خُلق خلقًا آخر؛ لأنه خُلق لمهمة عالية جدًا.

فقد خُلِقَ ليكون أول المخلوقات، فالكون كله مسخَّرٌ من أجله، وقد حُمِّل الأمانة، وكُلِّف بمعرفة الله عزَّ وجل، وكُلِّف بأن يزكِّي نفسه.

هناك فرقٌ نوعى بين الإنسان والحيوان، فحياة الحيوان لم ترتِق، كحياة القرود مثلاً، فهل أنشأت القرود مساكن فخمة ؟ وهل عملت تدفئة مركزية ؟ أو قادت طائرة ؟ أو اخترعتها ؟ أو اخترعت سيارة مثلاً ؟ أو أجهزة نقل ؟ أو أجهزة إعلام ؟ أو تعلمت درسًا ؟ أو دَرَّست ؟ أو ألَّفت ؟ الحيوان هو الحيوان لا يتغير، وأما الإنسان ، فيرقى، والذى يقول: إن الإنسان مَرَّ بمرحلة كان فيها قردًا ؛ هذا إنسان يُحقِّرُ بنى جنسه، فالإنسان إنسان، والحيوان حيوان.

وهذا معنى أول من معانى هذه الآية.

والمعنى الثانى: أن هناك صفات أُخرى، فأنت تجد الطفل الصغير إذا أراد أن يلعب يمتطى عصاه وكأنه فارسها، والطفلة الصغيرة إذا أرادت أن تلعب تأخذ وسادة، فتجعلها بنتها، وتربط عليها، وتسكتها، وتلقمها صدرها، ومعنى ذلك: أن ثمة فروقًا نوعية بين الذكور والإناث، وربها لا ترى فرقًا ظاهرًا بين بُنية الطفل والطفلة، ولكن بينها في البُنى النفسية والنواحى الاجتهاعية فرقًا شاسعًا، فهذه تُعنى بشكلها، وتكون



£YA

### مِنْ وَحِيْلُ إِلَيْنُ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السَيلِيةِ



مطواعة، وهذا يحاول إثبات شخصيته بوسائل عديدة.

والمعنى الثالث: أنك إن توقَّعت أن يكون الجنين ذكرًا أو أنثى؛ فإن بالعُرى الملوَّنة (المورِّثات) ثلاثة وعشرين زوجًا، والزوج الأخير إما أن يكون على شكل إكس (X)، أو على شكل واى (y)، فإذا كان على شكل (y) فهو ذكر، وإذا كان على شكل (X)؛ فهو أنثى، وهناك بعض الحالات يتحدد بها نوع الجنين، فترى تحت المجهر، وعن طريق أجهزة بالغة التعقيد.

ثم يتغير هذا النوع بعد فترة من الزمن. فقد حُدِّثت أن طبيبًا من أكبر أطباء الأمراض النسائية في بلاد متقدمة ماديًا – أما من حيث الأخلاق والنواحي الأخرى؛ فهي متخلفة جدًا – أراد أن يجرى تجربة، فشَّق بطن زوجته، وعرف نوع الحنين، وحين الولادة كان الجنين خلقًا آخر! فإذا حاولت معرفة نوع الجنين؛ فاعلم أنه ربها كان بعد الولادة خلقًا آخر.

﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤).

مما يتعلَّق ببركة الله عزَّ وجل فى الخلق أننا خُلقنا بطريقة نتعلَّم بها طريقة مجيئنا، وطريقة ذهابنا، وطريقة توالدنا، وطريقة تناسلنا، وطريقة حياتنا، وطريقة الزواج، وأطوار التَقَدُّم فى السن...، فكيف يتعلَّم الإنسان لو خُلق الناس جميعًا على الأرض دفعة واحدة؟ أو وُلِدوا جميعًا وماتوا جميعًا؟ من يعلِّم الآخر؟ وكيف يتعظون بالموت؟ ولكن خُلِق الناس دفعات، تترى، أجيالاً، حِقبًا، أعهارًا، أجناسًا، أشكالاً، موزَّعين، فالأب يعلِّم الإبن، والأخ الأكبر يعلِّم الأصغر، والجيل السابق يعلِّم الجيل اللاحق، إذًا خُلِق الإنسان بمراحل الشيء الكثير، وتوزيع الحظوظ فى الأرض بين البشر يعلِّم الشيء الكثير، وتوزيع الحظوظ فى الأرض بين البشر يعلِّم الشيء الكثير، وتوزيع خلوقون بطرائق نستفيد منها.



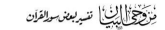
وهذا أيضًا من بركة الله عزَّ وجل.

وربنا عزَّ وجل خلق الإنسان ضعيفًا، ولو خَلَقه قويًا؛ لاستغنى بقوَّته، فشقى باستغنائه، لكن خَلقَه ضعيفًا؛ كي يفتقر يضعفه، فيسعد بافتقاره، وخلقه هلوعًا جزوعًا، كما قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَالُوعًا ﴿ آلَهُ مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فحتى المصائب من بركة الله عزَّ وجل، فهناك آلاف مؤلَّفة - بل معظم البشر - يعودون إلى الله عزَّ وجل بالتوبة والإنابة والاستسلام والطاعة بعد بعض المصائب، فلو نعلم ما لهذه المصائب من فضل علينا؛ لشكرنا الله عليها بدلًا من أن نجزع منها، فالمرض سببُ الهداية، والضيقُ سببُ الهداية، والفقر سببُ الهداية، فكلمة ﴿ فَتَبَارُكَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، تعنى: الخير الكثير الثابت اللائم المستقر، فإذا عرفت الله عزَّ وجل؛ أصابك الخير الثابت، وصار خطُّك البياني في صعود مستمر، ولا يقف هذا الخط عن الصعود أبدًا، وما الموت إلا نقطةٌ على هذا الخط، ويبقى الخطُّ صاعدًا إلى ما بعد الموت، هذا مِن فعل البركة في الخلق وأثر من آثارها.

وبعضهم يقف عند هذه الآية: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، وقفة تساؤل: إذًا كم خالقًا في الأرض؟ القضية سهلة جدًا، فالخلق بمعناه الدقيق: هو أن تصنع شيئًا من شيء، وليس أن تصنع شيئًا من لا شيء؛ والدليل: أن ربنا عز وجل خاطب سيدنا عيسى بقوله: ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيَّةِ الطّليرِ الله الله وي إِذْ فِي اَفَتَكُونُ طَيّرًا بِإِذْ فِي الله وي الله الله وي الله عنية من بعض المواد، فتصنع منها شيئًا، وهذا الخلق بهذا المعنى الدقيق قد يسهم فيه الإنسان أيضًا، ولكن لو أردت أن تجرى موازنة بين خلق الله عزّ وجل الكامل وبعض المصنوعات البشرية؛ لوجدت مسافات كبيرة جدًا،

٤٣.





فلابد من طرح سؤال: مَن منا اشترى سيارة، ثم وجد سيارة أخرى ذات قياس صغير قد ولدتها سيارته، فباع الصغيرة، وأبقى على الكبيرة، أو أعطى الثانية لابنه؟! هذه لم نسمع بها في حياتنا، وأما حصانك أو بقرتك؛ فتتوالد.

وازِن بين أى آلة صنعها الإنسان مع خلق الله عز وجل، فهل يوجد إنسان من شكل (موديل) سبعة وثهانين، أو سبعة وخسين؟ لم نسمع بهذا أبدًا، فهل طرأ عليه تعديلات أو تحسينات؟ وهل هذا درجة أولى وذاك درجة ثانية؟ ما من مخلوق إلا كان حينها خُلِقَ قِمةً في الإتقان، ﴿ صُنعَ اللهِ الله ما من محلة من أحدث المركبات، فتتوقف فجأة لسبب تافه جدًا، فهل سمعت عن إنسان وقف لأنه صار به عطل؟ يظل الإنسان ماشيًا ولو كان جائعًا، وفي المركبة ساعة إن لم تنتبه لها؛ يحترق المحرك، إنها ساعة الحرارة، فيا ترى ما هذا الجوع؟ أساعة مرئية هو أم ساعة صوتية؟ إنه جهاز دقيق جدًا، فصنع الإنسان يتكامل؛ لأنه في الأساس ضعيف، وخبرته تأتى من التجربة، والدليل: إذا طّلعت على صورة سيارة عام ١٩١٢ م مثلاً، وأجريت موازنة؛ تجد فيها حركة واحدة، والإضاءة بالفوانيس، ولها صوت يملأ الشّارع ضجيجًا، وسرعتها قليلة جدًا.

وهكذا كانت السيارة سابقًا، حَدَّثنى رجل أن القطار الأول الذي صنع في بريطانية خصَّصوا له موظَّفًا يمشى أمامه؛ لينبِّه الناس؛ لكيلا يدهسهم، والآن سرعته ثلاث مئة وستين كيلو مترًا في الساعة الواحدة!

ولو ذهبنا نتحدث عن الموازنة بين خلق الإنسان وخلق خالق الأكوان؛ لقلنا مثلاً: إن هذه العين التي ترى بها رؤية شفافة شفافة شفافة تامةً زوَّد الله تعالى قرنيَّتها بطريقة متميزة في التغذية، فقرنية العين طبقة شفافة لا تتغذى عن طريق الشعريات كأى نسيج من جسم الإنسان، بل تتغذى عن طريق الحلول؛ أى: التسرب؛ من أجل أن تكون رؤيتك صافية تامةً بشفافية تامة، فهذا من تقدير الله





عز وجل، وأما الشبكية؛ فحجمها تقريبًا ميليمتر وربع، وفيها ١٣٠ مليون مخروط وعصية؛ من أن أجل أن تفرّق بين ثهانية ملايين لون عن طريق المستقبل الضوئى، ولو أن اللون الواحد دُرِّج إلى ١٠٠ ألف درجة؛ لاستطاعت العين السليمة التفريق بين درجتين، في حين أن أحدث آلة تصوير رقمية احترافية بالميليمتر مربع لا تزيد مستقبلات الضوء فيها على عشرة آلاف.

وذاكرة الإنسان لا يزيد حجمها على حبة العدس، فكل إنسان عاش ستين سنة تقريبًا في ذاكرته ستون مليار صورة مرتبة ترتيبًا دقيقًا، وهناك صور يستدعيها مباشرة، وهناك صور تخزن في مكان بعيد؛ لأنه قلّما يحتاج إليها، وهناك صور تُحى، فمن سافر إلى بلد، وأخذ رقم هاتف شركة ما، وهو لا ينوى التعامل مع هذه الشركة؛ فالرقم يمحى فورًا من ذاكرته، فهناك تثبيت، وأولويات، وترتيب، ثم محو، ففي هذا مجال واسع جدًا لكى توازن بين صنعة الله عز وجل وصنعة الإنسان.

ولو وازنت بين هذه الأذن ومكبِّرات الصوت؛ لعلمت أنه ليس في الأرض جهاز يكبر الصوت ويخفضه في آن واحد، فيقوم بمهمتين متناقضتين، ولكن إذا كان الصوت ضعيفًا؛ فآلية الأذن تكبر هذا الصوت، وإذا كان الصوت عاليًا جدًا؛ فآلية الأذن تضعفه، ﴿فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤)، وأعلى طبيب أسنان مها تقدمت خبرته لابد له من أن يخدر المريض كي يقلع سنه؛ لأن التخدير يريحه من ألم القلع، لكن إدخال إبرة المخدر في اللثة مؤلم جدًا، وأنت تجد طفلاً صغيرًا يفاجأ أن سنه مع طعامه! كيف قلع سنه من دون ألم؟ هذا لطف الله عز وجل.

والحليب في ثدى المرأة معقم جاهز، وهو ساخن شتاء، بارد صيفًا، ونسبه تتبدل في أثناء الرضعة الواحدة، فهل بالإمكان، أن نصنع حليبًا، ونضعه في قارورة، ثم نعطيه للطفل في البداية ٢٠٪ ماء، و٤٠٪ دسمًا، وفي نهاية الرضعة ٢٠٪ دسمًا، و٠٤٪ ماء؟! هذا فوق طاقة البشر، والله عز وجل ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَبِ



# فِرْضِي اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

£ 4 7

وَٱلْأَرْضِ ﴾ (البقرة: ١١٧).

واسأل من يرعى الغنم، وربها تجاوز عدد أغنامه المئات، وقد توالدت، فاسأله: كيف تعرف السخلة أمها؟ كل سخلة تتجه نحو أمها، أو بالعكس، فأستَاركَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴿ (المؤمنون: ١٤)، فالغنم اجتماعى بطبعه، والكلاب دائمًا متفرقة، فهل يمكنك أن ترعى كلابًا وتسوقها معًا؟ لا تقدر على سوقها؛ إذ كل واحد تتجه في جهة، لكن الغنم مذلل، ولو كان بأخلاق الضباع، أو بأخلاق الذئاب؛ لما استفدنا منه، والإنسان يفرُّ من أفعى أو من عقرب، وأما الجمل؛ فوزنه ثمان مئة كيلو، وتجد طفلاً يقوده، فمن الذي ذلَّل هذه؟ تمضى كل الحياة، ولا تمضى الموازنة بين خلق الله وصنع الإنسان.

الإنسان يصنع شيئًا لهدف واحد، وأما صنع ربنا عزَّ وجل؛ فكل شيء فيه نستفيد منه، فكل شيء ينتجه الحيوان فيه خير، فالصوف نستفيد منه، والجلد نستفيد منه، والأمعاء نستفيد منها، والعضلات لحم، والعظام لها فوائد، والدهن مواد دسمة، وما تنتجه الحيوانات من الحليب واللبن والجبن...، سبحان الله! وروث الشاة أحسن أنواع السهاد، وأغلى أنواع السهاد روث الغنم والبقر، فخلق الله عزَّ وجل فضلاته مفيدة، وأما التلوث في العالم؛ فهو أكبر مشكلة، فهذه المعامل لها فضلات كيميائية، ولها دخان، ولكن روث البقر والدجاج كله مهمة جدًا في حياتنا، فلا يوجد في خلق الله شيء يلوث البيئة أو يزعج الحياة.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَالِكَ لَمَيْتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تُبْعَثُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تُبْعَثُونَ ۞ ﴿ المؤمنون: ١٥ - ١٦).

هناك سؤال دقيق: هذا الخلق العظيم خلق مذهل، أبعد هذا يموت الإنسان؟! لئلا يتساءل الإنسان: لماذا الموت؟ جاءت هذه الآية، ومثلاً: إذا إنسانٌ





بنى بناء خلال عشرين سنة، فحفر الأرض، ووضع الأسس، ثم بنى الطابق الأول والثانى، وبَلَّط، ودهن، ووضع الحَّامات والمطابخ، وعمل مدخلاً فخا، وبعدما انتهى سَكنَه خمس سنوات، ثم أحضر آلات فهدمه؛ فإنك تقول: إن هذا الإنسان قد جُنَّ، لماذا هدم بناءه؟ وكذلك الموت هدم للإنسان، فالإنسان خُلِقْ بأبدع صورة، فلهاذا الموت؟ هذا موت مؤقَّت، وبعده حياة أبدية، فالإنسان خُلق لكى يحيا حياة أبدية، وأما الحياة الدنيا وحدها دون موت وآخرة؛ فيصعب تفسيرها، وفيها خلل؛ لأنها خلق عظيم، وعمر قصير، لكن هذه مشيئة الله، وكل مخلوقي يموت، ولا يبقى إلا ذو العزَّة والجبروت.

الأنبياء يموتون، والأغنياء يموتون، والفقراء يموتون، والذين يعتنون بصحتهم العناية الفائقة يموتون، والذين لا يعتنون يموتون، والذين يغامرون يموتون، والذين لا يغامرون يموتون، فالموت حق، ولما كشف سيدنا الصديق رضى الله عنه عن النبي بعد أن وافاه الأجل؛ قال: (بِأبِي أَنْتَ وَأُمِّي؛ طِبْتَ حَيًّا وَمَيَّتًا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَده؛ لا يُندِيقُكَ الله المُوْتَيَنْ أَبَدًا)، فهذه الموتة لا يوجد غيرها، فإذا اجتهدا المؤمن في الحياة الدنيا حتى استحق مرضاة الله عزَّ وجل؛ فله موتة واحدة فقط، وبعدها سيخلَّد في جنَّات الفردوس إلى أبدِ الآبدين، فلولا البعثُ بعد الموت؛ لما كان للحياة من معنى، فإن الله سبحانه وتعالى خلق الخلق وابتلاهم، فوزَّع الحظوظ في الدنيا توزيع ابتلاء، وسيوزِّع الحظوظ في الآخرة توزيع جزاء، ومن لوازم الإيان بالله أن تؤمن بأسائه كلِّها، ومن أسائه الحق، وهذا الاسم لا يتحقق إلا يوم القيامة؛ لأنه سبحانه سيجزى فيه كل نفس وهذا الاسم لا يتحقق إلا يوم القيامة؛ لأنه سبحانه سيجزى فيه كل نفس المست.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَاكُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَنِفِلِينَ ﴾



2 4 2

### وَ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل



(المؤمنون: ١٧)

إن السهاوات التى فوق الأرض سبع سهاوات؛ إما سبع بالعد الصحيح، وإما سبع كثرة؛ أى: سهاوات كثيرة، فالعرب تذكر السبعة وأضعافها للكثرة، فيقولون: (سبعون) للتكثير بالمئات، و(سبع) للعشرات، وعلى كلِّ هناك مجموعة طبقات فوق الأرض؛ منها: طبقة الهواء الأولى، ويزيد سمكها على ثهانية عشر كيلو مترًا، وفيها الرياح، والسُّحُب، والأمطار، والثلوج، والبَرَد، والطبقة الثانية فيها مواد كبريتية تلقِّح الأمطار، فعن طريقها يصبح الغيم مطرًا، وبعدها طبقة الأوزون، وبعدها طبقة التشهب، فكل جسم في السهاء إذا وقع على الأرض؛ يتشهَّب في هذه الطبقة، وبعدها طبقة السُّحُب القطبية...، إلى ما هنالك من معلوماتٍ دقيقة يختصُّ بها علماء الفلك.

فربنا عزَّ وجل جعل السهاء فوقنا طبقات، وكل طبقة لها وظيفة، وهذه الوظائف جمعت في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقُفًا مَحَفُوظًا ﴾ (الأنبياء: ٣٧)، أي: حافظًا للأرض من كل جسم خارجيِّ عنها، ومن كل أشعة قاتلة، وبعد كل هذه السهاوات العُلا ﴿ وَمَا كُنّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَنِفِلِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٧)؛ أي: أن الله سبحانه وتعالى في السهاء إله، وفي الأرض إله، وإذا كان قد خلق السهاوات؛ فهو إله في الأرض، وإذا كان هو الذي خلق المجرَّات، والنجوم، والشموس، والأقهار، والسُّحب؛ فهو نفسه في الأرض إله.

كَ اللَّهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَاثُهُ وَهُوَ ٱلَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَّهُ ۖ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَاثُ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (الزخرف: ٨٤).







### الإيمان بالرسل وموقف أقوامهم منهم

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَقَالَ يَنَقُومِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ ۖ أَفَلَا نَنَّقُونَ الله عَمَالَ الْمَلُوُّا اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَمَا هَلَا آلِلَّا بَشَرُ مِتْلُكُمْ يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلُوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأَنزَلَ مَلَكَيْكُةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ١٠ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ بِهِ، حِنَّةُ فَتَرَبَّصُواْ بِدِهِ حَتَّى حِينِ ١٠٠ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْفِي بِمَا كَذَّبُونِ ١٠٠ فَأَوْحَيْ مَاۤ إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِـنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّـنُّوزُ فَٱسْلُكُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْ وِٱلْقَوْلُ مِنْهُمٍّ وَلَا تُخَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوَّأً إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ٧٧ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلِّكِ فَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى نَجَننا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنتِ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴿ ثُو أَنشَأَنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَه عَيْرُهُۥ ۖ أَفَلا نَنْقُونَ ١٠٠٠ وَقَالَ ٱلْمَلاُّ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَتْرَفْنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَلَهِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِّشْلَكُمْ إِنَّاكُمْ إِذَا لَّحَاسِرُونَ ﴿ الْعَلْكُمْ أَنَّكُورْ إِذَا مِتُّمْ وَكُنتُمْ ثُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُم تَخْرَجُونَ اللَّهِ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ اللَّ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَىالُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوثِينَ 🖤 إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَعَنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ﴿ أَنَّ قَالَ عَمَّا قَلِيلِ لَيُصْبِحُنَّ نَكِمِينَ ﴿ ۚ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِّ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَكَاءً فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ ثُمَّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِم قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴿ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ ﴿ ثُنَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرَّأَ كُلَّ مَا جَآءَ أَمَّةً رَّسُولِهُمَا كَذَبُوهُ فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثُ فَبُغُدًا لِقَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّا ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَارُونَ بِعَايَنتِنَا وَسُلَطَنٍ مُّبِينٍ ١٠٠ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عَ فَأَسْتَكَبِّرُواْ وَكَانُواْ فَوَمَّا عَالِينَ ١٠٠ فَقَالُوٓا

## عِرْضُ ﴿ إِلَيْنِ السَّهِ بِعِنْ سِوالقَلِّنَ



بعد أن ذكرا الله الأدلة على وجوده وقدرته فى الأنفس والآفاق التى توجب الإيهان به والغافلون لا ينتبهون لها، ولا يستدلون بها على وحدانية الله، لذا ناسب فى هذه الآيات أن تتحدث عن حكمته من إرسال الرسل، ليبلغوا الناس ويرشدوهم لعبادة الله وحده ونبذ ما سواه...

وقد بين سبحانه حال الأمم الذين كذبوا رسلهم، ووضح سوء عاقبتهم، ليحذر العاقل، وينتفع بالعظة والعبرة منهم، ويقبل على طاعة الله وتوحيده، ويبتعد عن الشرك والضلال.

#### \* \* \*

### إجمسال المعنسى

ذكر الله في هذه الآيات الكريهات قصة نوح مع قومه بشيء من التفصيل، وقصة الرسل دون تفصيل، وختم بنبينا الكريم في : ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ﴾ (المؤمنون: ٢٣)، دعاهم إلى طاعتنا وتوحيدنا والبراءة من كل صنوف الشرك (فقال) لهم نوح: ﴿ يَنقَوْمِ أَعَبُدُوا الله ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، أطيعوا الله وأخلصوا له التوجه في السر والعلن ﴿ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَهٍ عَيْرُهُ ۚ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، ما لكم من معبود سواه يجوز لكم أن تعبدوه ﴿ أَفَلاَ نَنقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، أفلا تخشون بعبادتكم غيره، أن يحل عقابه بكم ﴿ فَقَالَ المَاقُوا اللَّهِ يَنْ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ عَاهَانًا إِلَّا بَشَرٌ مِّ أَلُكُو ﴾ غيره، أن يحل عقابه بكم ﴿ فَقَالَ المُاقُوا اللَّهِ يَن كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ عَاهَانًا إِلَّا بَشَرُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَن مَعْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ





(المؤمنون: ٢٤)، فقال الأشراف من قوله: ما نوح أيها القوم إلا بشر مثلكم إنها هو إنسان مثلكم فيريد أن يَنفَضَّلُ عَلَيْكُمُ في (المؤمنون: ٢٤)، «يريد أن يصير له الفضل عليكم فيكون متبوعًا وأنتم له تبع فوَوَّ شَآءَ اللَّهُ لأَنزَلُ مَلَيْكَةً في يصير له الفضل عليكم فيكون متبوعًا وأنتم له تبع فووَّ شَآءَ اللَّهُ لأَنزَلُ مَلَيْكَةً في (المؤمنون: ٢٤)، ولو شاء الله أن لا نعبد شيئًا سواه، لأرسل بالدعاء إلى ما يدعوكم إليه نوح ملائكة تؤدى إليكم رسالته في مَّاسَمِعْنَا بَهُذَا في (المؤمنون: ٢٤)، الذي يدعونا إليه نوح من أنه لا إله لنا غير الله في القرون الماضية وهي في عاباً إنا ينا في المؤرّانين في (المؤمنون: ٢٤) (١).

﴿ إِنْ هُوَ إِلاَ رَجُلُ بِهِ عِنَةٌ فَتَرَقَّ وَالْهِ عَنَى عِيْنِ ﴾ (المؤمنون: ٢٦)، دعا نوح ربه ليستنصرعلى قومه ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ اصَّنَعِ الْفُلُكَ وَأَعَيُنَا وَوَحْيِنَا ﴾ (المؤمنون: ٢٦)، دعا نوح ربه ليستنصرعلى قومه ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلْيَهِ أَنِ اصَّنَعِ الْفُلُكَ وَأَعَيُنِنا وَوَحْيِنَا ﴾ (المؤمنون: ٢٧)، فأمره الله تعالى بصناعة السفينة وإحكامها وإتقانها ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنَوُو فَاسَلُكَ فِيها مِن كُل زوجين وفيها مِن كُل زوجين اثنين ذكرًا وأنثى من كل صنف من الحيوانات والنباتات والثهار وغيير ذلك، وأن يحمل فيها أهله ﴿ وَأَهْلَكَ إِلّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ مِنْهُم مُّ الله بالهلاك وهم الذين لم يؤمنوا به من قومه وأهله كابنه وزوجته والله أعلم ﴿ وَلَا تُخْطِبْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم مُّ مُغْرَقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢٧)، عند معاينة إنزال المطر العظيم، لا تأخذك رأفة بقومك، وشفقة عليهم وطمع في عند معاينة إنزال المطر العظيم، لا تأخذك رأفة بقومك، وشفقة عليهم وطمع في تأخيرهم لعلهم يؤمنون، فإنى قد قضيت أنهم مغرقون على ما هم عليه من الكفر والطغيان ﴿ فَإِذَا السَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَعَكَ عَلَى الْفُلُكِ فَقُلِ الْخَيْدُ لِلّهِ النّذِي كَالْمُونَ الله عليه عن المنار الخور عليه السلام فذكر الله تعالى عند ابتداء الطَلِيبَنَ ﴾ (المؤمنون: ٢٨)، وقد امتثل نوح عليه السلام فذكر الله تعالى عند ابتداء



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۹ / ۲۰۹.

## عِزْ فَيْحِيْ إِلَيْنِ السِّيرِيعِين سوالقرآن



سيره وعند انتهائه: ﴿ وَقُل رَّبِ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ (المؤمنون: ٢٩)، وهـ و مـن الـدعاء المسنون عند النـزول، ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ ﴾ (المؤمنون: ٣٠)، «إن في هذا الصنيع وهو إنجاء المؤمنين وإهلاك الكافرين دلالـة واضحة على صدق الأنبياء فيها جاؤوا به عن الله تعالى، وأنه فاعل لما يشاء قادر على كل شيء، عليم بكل شيء ﴿ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴾ (المؤمنون: ٣٠)، لمختبرين للعباد بإرسال الرسل والمرسلين (١).

﴿ فَرُّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ﴾ (المؤمنون: ٣١)، ثم أنشأ الله بعد قوم نوح قومًا آخرين قيل: المراد بهم عاد فإنهم كانوا مستخلفين بعدهم. وقيل المراد بهم ثمود لقوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ (المؤمنون: ٤١)، فهم الذين عذبوا بالصيحة ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهُمْ رَسُولًا مِنْهُمُ أَنِ أَعْبُدُوا ٱللّهَ مَالَكُمُ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ أَفَلًا نَنقُونَ ﴾ بالصيحة ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهُمْ رَسُولًا مِنْهُمُ أَنِ أَعْبُدُوا ٱللّهَ مَالَكُمُ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ أَفَلًا نَنقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٢)، هود أرسل لقوم عاد، وصالح لثمود، وكل كذبوا الرسل فاستحقوا الهلاك، وفي هذا عبرة لكل معتبر.

ثم تحدث الآيات عن دور الملأ وموقفهم المعادى من الدعوة ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلاُ مِن قَوْمِهِ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، وصف أشرافهم وقادتهم بالكفر والتكذيب ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، كذبوا بها فى الآخرة من الحساب والعقاب أو كذبوا بالبعث ﴿ وَأَتَرَفَنَهُمْ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، وسعنا لهم نعم الدنيا فبطروا بسبب ما صاروا فيه ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، من كثرة الأموال ورفاهة العيش ﴿ مَا هَنذَا إِلَّا بَشَرٌ مِّ مَن لُكُمْ ﴾ (المؤمنون: ٣٣)، قال الملأ لقومهم واصفين الرسول بأنه يساويهم فى البشرية وفى الأكل ﴿ يَأْكُمُ مِمَّا تَأْكُونَ المؤمنون: ٣٣)، منه، وذلك يستلزم عندهم أنه لا



<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير ٣ – ٣٢٧ – ٣٢٨.



فضل له ﴿ وَلَهِن أَطَعْتُم بَشَرًا مِّثْلَكُم ﴾ (المؤمنون: ٣٤)، فيها ذكر من الأوصاف ﴿ إِنَّا لُّخَاسِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٤)، مغبونون بترككم آلهـتكم واتباعكم إياه من غير فضيلة له عليكم. ثم صرَّحوا بنفي البعث وأنه افتراء على الله ﴿ أَيَعِدُكُمُّ أَنَّكُمْ إِذَا مِتُّمْ وَكُنْتُمْ تُرَابًا وَعِظَمًا أَنَّكُمْ تُخْرَجُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٥)، تعودون للحياة بعد الموت ﴿ هَيَّهَاتَ هَيَّهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٦)، بعدما توعدون أو بعيد ما توعدون ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَى انْنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَعْيَا وَمَا نَحُنُّ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ (المؤمنون: ٣٧)، ما الحياة إلا حياتنا الدنيا لا الحياة الآخرة التي تعدنا بهـا ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ (المؤمنون: ٣٨)، ما هو فيها يدعيه إلا مفتر للكذب على الله. ﴿ وَمَا نَعُنُ لَهُ بِمُوْمِنِينَ ﴾ (المؤمنون: ٣٨)، بمصدقين له فيها يقوله ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْفِي ﴾ (المؤمنون: ٣٩)، قال نبيهم لما علم بأنهم لا يصدقون البتة: رب انصرني عليهم وانتقم لى منهم بسبب تكذيبهم إياى ﴿ قَالَ عَمَّا قَلِيلٍ لِّيصِّبِحُنَّ نَكِمِينَ ﴾ (المؤمنون: ٤٠)، قال الله تعالى مجيبًا لدعائه واعدًا له القبول لما دعا به: عما قليل من الزمان ليصبحن نادمين على ما وقع منهم من التكذيب والعناد والإصرار على الكفر ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِّ ﴾ (المؤمنون: ٤١)، وحاق بهم عذابه ونزل عليهم سخطه، وورد أنه «صاح بهم جبريل صيحة واحدة مع الريح التي أهلكهم الله بها فهاتوا جميعًا، وقيل: الصيحة هي نفس العذاب الذي نزل بهم. ثم أخبر سبحانه وتعالى عما صاروا إليه بعد العذاب النازل بهم فقال: ﴿ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَاءً ﴾ (المؤمنون: ٤١)، صرعى هلكي كغثاء السيل وهـو الشـيء الحقـير التافـه الهالـك الذي لا ينتفع بشيء منه ﴿ فَبُعْدًا لِّلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (المؤمنون: ٤١)، بكفرهم وعنادهم ومخالفة رسول الله فليحذر السامعون أن يكذبوا رسولهم (١).



<sup>(</sup>١) جامع القرطبي ١٢٠/ ١١١.

٤٤.

# فِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِم ﴾ (المؤمنون: ٤٢)، من بعد إهلاكهم ﴿ قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴾ (المؤمنون: ٤٢)، «قيل: هم قوم صالح ولوط وشعيب كها وردت قصتهم على هذا الترتيب في سور القرآن كالأعراف، وهود.. وقيل هم بنو إسرائيل، والقرون والأمم ، ﴿ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٤٣)، ما تتقدم كل طائفة مجتمعة في قرن آجالها المكتوبة لها في الهلاك ولا تتأخر عنها (١).

وسلسلة الرسل متصلة ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتُرَّ ﴾ (المؤمنون: ٤٤)، مترادفين يتبع بعضهم بعضًا غير متواصلين لأن بين كل نبيين زمانًا طويلاً ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَسُولُمُا كَذَبُوهُ فَأَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا ﴾ (المؤمنون: ٤٤)، بالهلاك، أهلكنا بعضهم في إثر بعض ﴿ وَجَعَلْنَهُم أَحَادِيثَ ﴾ (المؤمنون: ٤٤)، سمرًا وقصصًا يتحدث من بعدهم بأمرهم وشأنهم. وهي جمع أحدوثة.

﴿ ثُمُّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُونَ بِعَايَتِنَا وَسُلْطَانِ مُبِينٍ ﴾ (المؤمنون: ٥٤)، بحجة بيّنة من اليد والعصا وغيرهما ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَايُهِ وَفَاسَتَكُبُرُواْ ﴾ (المؤمنون: ٢٤)، تعظموا عن الإيهان ﴿ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ ﴾ (المؤمنون: ٢٤)، متكبرين قاهرين غيرهم بالظلم ﴿ فَقَالُواْ ﴾ (المؤمنون: ٤٧)، يعنى فرعون وقومه ﴿ أَنُومُنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا ﴾ (المؤمنون: ٤٧)، يعنى: موسى وهارون ﴿ وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٤٧)، عنى حال من دان عَيدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٤٧)، مطيعون متذللون. والعرب تسمى كل من دان للملك (٢) عابدًا له ﴿ وَلَقَدْ مَا يَئِنا مُوسَى ٱلْكِئنَبُ ﴾ التوراة ﴿ لَعَلَهُمْ يَهْنَدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥٠)، «دلالة على قدرتنا، ولم يقل آيتين قيل: معناه شأنها آية. وقيل: معناه جعلنا كل واحد



<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١٢٠ / ١١١.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير: الشوكاني ٣ / ١٩٢ – ٦٩٤.



منها آية ﴿وَءَاوَيْنَهُمَا إِلَى رَبُوَةٍ ﴾ (المؤمنون: ٥٠)، الربوة: المكان المرتفع من الأرض ﴿ ذَاتِ قَرَارِ ﴾ (المؤمنون: ٥٠)، مستوية منبسطة واسعة يستقر عليها ساكنوها ﴿ وَمَعِينِ ﴾ (المؤمنون: ٥٠)، فالمعين الماء الجارى الظاهر الذي تراه العيون، مفعول من عانه بعينه إذا أدركه البصر (١).

ثم يوجه الله رسله للأكل من الطيبات، وعمل الصالحات ﴿ يَاَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيبَاتِ ﴾ (المؤمنون: ٥١)، نداء وخطاب لجميع الأنبياء، على معنى أن كلا منهم خوطب به فى زمانه فيدخل تحته عيسى دخولاً أوليا ويكون ابتداء الكلام تنبيها على أن تهيئة أسباب التنعم لم تكن له خاصة، وأن إباحة الطيبات للأنبياء شرع قديم، واحتجاجًا على الرهبانية فى رفض الطيبات أو حكاية لما ذكر لعيسى وأمه عند إيوائهما إلى الربوة ليقتديا بالرسل فى تناول ما رزقا.

والطيبات ما يستلذ به من المباحات. وقيل: الحلال الصافى القيوام، فالحلال: مالا يعصى الله فيه، والصافى: مالا ينسى الله فيه والقوام: ما يمسك السنفس، ويحفظ العقل ﴿ وَأَعْمَلُواْ صَلِاحًا ۚ ﴾ (المؤمنون: ٥١)، فأجازيكم عليه ﴿ وَإِنَّ هَلَاهِ قَالُمُ أُمَّةً وَلَحِدةً ﴾ (المؤمنون: ٥١)، ملتكم ملة واحدة، أى متحدة في الاعتقاد، وأصول الشرائع، أو جماعتكم جماعة واحدة متفقة على الإيهان والتوحيد في العبادة. ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَنَّةُ وَلِا ﴾ (المؤمنون: ٥١)، ليسس لكم ربسواى تعبدونه وتتقوه.

#### \* \* \*

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- تؤكد الآيات حقيقة الإيمان التي جاء بها الرسل جميعا، ويبين كيف كان استقبال الناس لهذه الحقيقة الواحدة التي لا تتبدل على مدار الزمان، وتعدد الرسالات،



<sup>(</sup>۱) تفسير البغوى: ١ / ٤١٨ .



### مُرْجِحُ النِّئ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

£ £ Y

فبدأ بذكر نوح عليه السلام ليحدد نقطة البدء، وانتهى بموسى وعيسى ليحدد النقطة الأخيرة قبل الرسالة الأخيرة، ولم يذكر الأسهاء وسط السلسلة الطويلة كى يدل على تشابه حلقاتها بين البدء والنهاية، ولتقرير كلمة التوحيد التى جاء بها الجميع، والاستقبال نفسه الذى لقوه من الجميع، فإذا الكلمة التى قالها نوح عليه السلام – هى ذاتها بنصها بقولها كل من جاء بعده من المرسلين فتجيب البشرية جوابًا واحدًا تكاد ألفاظه تتحد على مر الزمان.

- شاءت حكمة الله أن يكون الرسل من البشر للاقتداء بهم، والكفار يستكثرون أن يرسل الله رسولا من البشر، والاعتراض على بشرية الرسول اعتراض مكرور!
- فى كل زمان، تعرض له كل رسول، فهو اعتراض لا وجه له، لأن الملائكة لا يمكن الاقتداء بهم لاختلاف صفاتهم عن البشر، فاقتضى أن يكون الرسول من البشر.
- أعداء الإسلام يتهمون الرسل والدعاة بأنهم طلاب دنيا ومناصب، وهذا مردود عليهم، لأن الرسل جميعا لم يطلبوا أجرا ولا سيادة على دعوتهم، ورسولنا الكريم على عرض عليه كل العروض الدنيوية، من منصب وجاه وسيادة وعال ونساء فأبى ترك هذه الدعوة.
- من أساليب أعداء الإسلام إطلاق الشائعات ضد الرسل والدعاة واتهامهم بالكذب والافتراء، كاتهامهم بالجنون، والسحر وغير ذلك، فمن يتعرض من الدعاة لمثل هذا، عليه أن يصبر ويحتسب أجره على الله، ويستمر في دعوته.
- وعد الله المؤمنين بالنصر، وتوعد الظالمين بالهلاك، فاستجاب سبحانه لنوح عليه السلام، فأرسل الطوفان الذي يجرف كل شيء، ويطهر الأرض من رجس الشرك فتنشأ على نظافة وطهارة الإيهان والتوحيد».
- أمر الله لنوح عليه السلام بصناعة السفينة دليل وجوب الأخذ بالأسباب،



2 2 4



فالمدد والعون الربانى لا يأتى للقاعدين المستريجين المسترخين الـذين ينتظرون ولا يزيدون شيئا على الانتظار؛ لـذا ضرب عمر بـن الخطاب رضى الله عنه رجلين جلسا بباب لا يعملان شيئا .. بالدرة، وقال: إن الساء لا تمطر ذهبًا ولا فضة.

- يحرص المسلم على دعاء الركوب والسفر فهكذا يحمد الله، وهكذا يتوجه إليه، والدعاء دليل على تأكيد العبد لحاجته لربه واللجوء إليه في السراء والضراء.
- من سنن الله الابتلاء، ابتلاء للصبر، وابتلاء للشكر، وابتلاء للأجر، وابتلاء للتوجه، وابتلاء للتوجه، وابتلاء للتأديب، وابتلاء للتمحيص، وابتلاء للتقويم، وفي قصة نوح أنواع من الابتلاء له، ولقومه، ولأبنائه القادمين.
- الترف يفسد الفطرة، ويغلظ المشاعر، ويشد المنافذ، ويفقد القلوب تلك الحساسية المرهفة التي تتلقى وتتأثر وتستجيب، ومن هنا يحارب الإسلام الترف، ويقيم نظمه الاجتماعية على أساس لا يسمح للمترفين بالوجود في الجماعة المسلمة، والمترفون هم من أشد الناس إنكارًا للبعث بعد الموت ويعجبون من هذا الرسول الذي ينبئهم بهذا الأمر الغريب، واستعمال لفظ هيهات هيهات دليل شدة الإمعان في إنكار البعث الذي يعدهم به.
- التعبير بالغثاء وهو يجرفه السيل من حشائش وأعشاب وأشياء مبعثرة لا خير فيها، ولا قيمة لها، ولا رابط بينها، لم يبق فيهم ما يستحق التكريم، فإذا هم غثاء كغثاء السيل، ملقى بلا احتفال ولا اهتهام وهو دليل على الطرد من رحمة الله، وهذا مصير كل فرد، وكل مجتمع يبتعد عن منهج الله.
- أسلوب الاختصار مع التركيز على الموضوع المهم أسلوب قرآني يحسن مراعاته في كلامنا وتعبيرنا، فهذه آيات قصيرة لخص الله بها تاريخ الدعوة في الأمد الطويل بين نوح وهود في أول السلسلة، وموسى وعيسى في أواخرها إلى خاتم



2 2 2



## فِرْضِي إِلَيْنِ تَسْدِيعِينُ وَالْقِرْنَ

المرسلين، عليهم السلام، كل قرن يستوفى أجله ويمضى، وكلهم يكذبون، وكلما كذب المكذبون أخذتهم سنة الله، وبقيت العبرة ماثلة في مصارعهم لمن يعتبرون.

- إنه نداء للرسل ليباشروا طبيعتهم البشرية التي ينكرها عليهم الغافلون.
- فالأكل من مقتضيات البشرية عامة، أما الأكل من الطيبات خاصة فهو الذي يرفع هذه البشرية ويزكيها ويصلها بالملأ الأعلى، وهو سبب في استجابة الدعاء خاصة وقت الشدة.
- نداء للرسل، ليصلحوا هذه الأرض، فالعمل هو مهمة البشرية لتعمير الأرض، وعدم الإفساد فيها، والعمل الصالح هو الذي يميز الصالحين المختارين فيجعل لعملهم ضابطا وهدفًا، وغاية موصولة بالملأ الأعلى.
- وحدة الرسالة والرسل: يعنى وحدة الأمم، فتتلاشى آماد الزمان، وأبعاد المكان أمام وحدة الحقيقة التي جاء بها الرسل، ووحدة الطبيعة التي تميزهم، ووحدة الخالق الذي أرسلهم، ووحدة الاتجاه الذي تتجهونه أجمعين.
- تحدث الله سبحانه عن حكمته في هذه الآيات من إرسال الرسل، ليبلغوا الناس ويرشدوهم لعبادة الله وحده ونبذ ما سواه، وتكررت دعوة كل رسول بالوحدانية بنفس الألفاظ، وبينت الآيات جزاء كل من المصدقين والمكذبين، فالرسل الذين دعوا للوحدانية هم مبشرون بالجنة، ومنذرون من النار.







# تفرق الأمم بعد رسلهم

لما ذكر فى الآيات السابقة دعوة الرسل للتوحيد خُتمت الآيات هنا بذكر موقف الأمم وتفرقهم، وتلك الحال التى جاء خاتم المرسلين في فوجدهم عليها، مختلفين متنازعين حول الحقيقة الواحدة التى جاءهم بها الرسل من قبل جميعًا، فكانت رحمة الله برسوله بالتوجه له وتسليته عما يلاقيه من قومه فيها.

# \* \* \* أجمال المعنسي

غبر الله تعالى عن حال الأمم كيف تفرقوا واختلفوا من بعد رسلهم في فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم و (المؤمنون: ٥٣)، «فتقطعوا أمر دينهم جعلوه أديانا متفرقة، أو فتفرقوا وتحزبوا ﴿ زُبُراً ﴾ (المؤمنون: ٥٣)، قطعًا جمع زبور الذي بمعنى الفرقة ﴿ كُلُّ حِزْبِ ﴾ (المؤمنون: ٥٣)، من المتحربين ﴿ بِمَا لَدَيْمِم ﴾ (المؤمنون: ٥٣)، من المدربين ﴿ بِمَا لَدَيْمِم ﴾ (المؤمنون: ٥٣)، معجبون معتقدون أنهم على الحق (١)».

ثم يوجه الله رسوله على فَذَرُهُم ﴿ (المؤمنون: ٥٥)، اترك كفار مكة ﴿ فِي عَمْرَتِهِم ﴾ (المؤمنون: ٥٥)، الل حين عَمْرَتِهِم ﴿ أَيْعَسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُهُم بِهِ عَهُ (المؤمنون: ٥٥)، نعطيهم ﴿ مِن مَّالِ وَبَنِينَ ﴾ موتهم ﴿ أَيْعَسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُهُم بِهِ عَهُ (المؤمنون: ٥٥)، نعطيهم ﴿ مِن مَّالِ وَبَنِينَ ﴾ (المؤمنون: ٥٥)، نعجل لهم ﴿ فِي ٱلمُنْيَرُتِ ﴾ (المؤمنون: ٥٥)، نعجل لهم ﴿ فِي ٱلمُنْيرُتِ ﴾ (المؤمنون: ٥٦)، أن ذلك استدراج لهم «ثه رالمؤمنون: ٥٦)، أن ذلك استدراج لهم «ثه بين صفات عباده المؤمنين وهي تتمة للصفات الواردة في مطلع السورة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ



<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي ۱ / ۱۵۸.

# عِزْ فَحِيْ النِّبُ السِّيالِ تنسير لبعض سوالقرآن



2 2 7

هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم ﴾ (المؤمنون: ٥٧)، خوفهم منه ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥٧)، خائفون من عذاب ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِأَيكَتِ رَبِّهِمْ ﴾ (المؤمنون: ٥٨)، القرآن ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥٨)، يصدّقون ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥٩)، معه غيره ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٠)، يعطون ﴿ مَآءَاتُواْ ﴾ (المؤمنون: ٦٠)، أعطوا من الصدقة والأعمال الصالحة ﴿ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ ﴾ (المؤمنون: ٦٠)، خائفة ألا تقبل منهم ﴿ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٠)، معتقدون باليوم الآخر ﴿ أُوْلَكِيكَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سَنِيقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦١)، في علم الله(١)».

﴿ وَلَا نُكُلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (المؤمنون: ٦٢)، لا يحمّل الله نفسًا فوق طاقتها ﴿ وَلَدَيْنَا كِنَابُ ﴾ (المؤمنون: ٦٢)، اللوح المحفوظ ﴿ يَنطِقُ بِٱلْحَقِّ ﴾ (المؤمنون: ٦٢)، يبين بالصدق ﴿ وَهُرُ لَا يُظَلُّمُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٢)، لا ينقصون من ثواب أعمالكم وأعمالهم، ثم عاد إلى ذكر المشركين ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةِ ﴾ (المؤمنون: ٦٣)، في جهالة وغفلة ﴿ مِّنْ هَلْذَا ﴾ (المؤمنون: ٦٣)، الكتاب الذي ينط\_ق بالحق ﴿ وَلَهُمُ أَعْمَالُ مِّن دُونِ ذَلِكَ هُمُ لَهَا عَلِمُلُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٣)، وللمشركين أعمال خبيثة دون أعمال المؤمنين يعملونها ﴿ حَتَّى إِذَا آلَخَذُنَا مُتَّرْفِيهِم ﴾ (المؤمنون: ٦٤)، رؤساءهم وأغنياءهم ﴿ بِٱلْعَذَابِ ﴾ (المؤمنون: ٦٤)، بالقحط والجوع سبع سنين ﴿إِذَا هُمُ يَجُنُرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٤)، يضجون و يجزعون.

﴿ لَا يَحْتُ رُواْ الْيُومِ إِنَّكُمْ مِّنَّا لَا نُصَرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٥)، لا تمنعون ولا ينفعكم جزعكم ﴿ قَدْ كَانَتُ ءَايَتِي نُتَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ (المؤمنون: ٦٦)، يعنى القرآن ﴿ فَكُنتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُو ﴾ (المؤمنون: ٦٦)، أدياركم ﴿ نَنكِصُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٦)، ترجعون



<sup>(</sup>١) تفسير الجلالين، المحلى والسيوطي ١/ ٥٥١.



القهقرى مكذبين به ﴿ مُسَتَكْبِرِينَ بِهِ عَهِ (المؤمنون: ٦٧)، بالحرم وتقولون: لا يظهر علينا أحد لأنا أهل الحرم ﴿ سَنِمِرًا ﴾ (المؤمنون: ٦٧)، سمارًا بالليل ﴿ تَهَجُرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٧)، تهزون وتقولون: الهجر من سبّ النبي ﷺ (١).

﴿ أَفَاكُمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمْرَ جَآءَهُمْ مَّالَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (المؤمنون: ٦٨).

سبب نزول الآية: عن ابن عباس: أن رسول الله الله القول في سمرهم (٢). سامرًا تهجرون. قال: كان المشركون يهجرون رسول الله الله القول في سمرهم (٢).

ثم ونجهم الله على تنكرهم للرسول الصادق الأمين الذي يعرفوا سيرته وأمانته ومكانته عندهم زاعمين محافظتهم على ما تركه عليهم آباؤهم ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَرُوا الْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُمُ مَّا لَرٌ يَأْتِءَ ابَآءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (المؤمنون: ٦٨)، أو منعهم من الإيمان أنه جاءهم رسول وكتاب، ما جاء آباءهم الأولين، فرضوا بسلوك آبائهم الضالين، وعارضوا كل ما خالف ذلك.

﴿ أَمْ لَوْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٦٩)، أو منعهم من اتباع الحق أن رسولهم محمدًا الله غير معروف عندهم فهم منكرون له؟

يقولون: لا نعرفه، ولا نعرف صدقه، دعونا حتى ننظر حاله، ونسأل عنه من له به خبرة، في حين أنهم يعرفون الرسول المسول معرفة تامة، صغيرهم وكبيرهم يعرفون منه كل خلق جميل، ويعرفون صدقه وأمانته، حتى كانوا يسمونه قبل البعثة:

- الأمين - فلم لا يصدقون، حين جاءهم بالحق العظيم والصدق المبين؟

﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِنَّةً ﴾ (المؤمنون: ٧٠)، جنون، فلهذا قال: ما قال، والمجنون غير مسموع منه ولا عبرة بكلامه لأنه يهذى بالباطل، والكلام السخيف.



<sup>(</sup>١) الوجيز للواحدى: ٧٥٠.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: السيوطي: ٦ / ١١٠ – ١١١.

## مُرْجِحُ النِّئ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



ورد الله عليهم ﴿ بِلَ جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ (المؤمنون: ٧٠)، بالأمر الثابت الذي هو صدق. وعدل لاختلاف فيه ولا تناقض، فكيف يكون به جنون؟!

بل هو في أعلى درجة الكهال من العلم والعقل، ومكارم الأخلاق، ولكن الحقيقة التي منعتهم من الإيهان أنه جاءهم بالحق ﴿ وَأَكُمْ لِلْحَقِ كَرِهُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧٠)، وأعظم الحق الذي جاءهم به: إخلاص العبادة لله وحده، وترك ما يعبد من دون الله، وقد علم كراهتهم لهذا الأمر وتعجبهم منه، فكون الرسول أتى بالحق، وكونهم كارهين للحق، بالأصل، هو الذي أوجب لهم التكذيب بالحق لا شكّا ولا تكذيبًا للرسول كها قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَاكِنَ الْحَق موافقا الظّهوائهم لأجل أن يؤمنوا ويسرعوا الانقياد؟! أجاب تعالى بقوله: ﴿ وَلَوِ التّبعَ اللّهوائهم لأجل أن يؤمنوا ويسرعوا الانقياد؟! أجاب تعالى بقوله: ﴿ وَلَوِ التّبعَ اللّهواء تفسد كل نظام.

ووجه ذلك أن أهواءهم متعلقة بالظلم والكفر والفاسد من الأخلاق والأعمال فلو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السموات والأرض، لفساد التصرف والتدبير المبنى على الظلم وعدم العدل، فالسماوات والأرض ما استقامتا إلا بالحق والعدل ﴿ بَلُ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِم ﴾ (المؤمنون: ٧١)، بهذا القرآن المذكر لهم بكل خير، الذي به فخرهم وشرفهم، حين يقومون به، ويكونون به سادة الناس ﴿ فَهُمُ عَن ذِكْرِهِم مُعْرِضُورِ : ٧١).

شقاوة منهم، وعدم توفيق، نسوا الله فنسيهم، فالقرآن ومن جاء به، أعظم نعمة ساقها الله إليهم، فلم يقابلوها إلا بالرد والإعراض، فهل بعد هذا الحرمان حرمان؟ وهل يكون وراءه إلا نهاية الخسران؟

ويستمر تبكيتهم وتوبيخهم ﴿أَمَّ تَسَّعُلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ





الرَّفِينَ ﴾ (المؤمنون: ٧٢)، أو منعهم من اتباعك يا محمد، أنك تسألهم عن الأجابة أجرًا، يتكلفون من اتباعك بسبب ما تأخذ منهم من الأجر والخراج، للإجابة أجرًا، يتكلفون من اتباعك بسبب ما تأخذ منهم من الأجر والخراج، ليس الأمر كذلك ﴿ فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ أُوهُو خَيْرُ الرَّفِينَ ﴾ (المؤمنون: ٧٧)، وهذا كما قال الأنبياء لأممهم، ليسوا يدعون الخلق طمعًا فيها يصيبهم منهم من الأموال، وإنها يدعون نصحًا لهم، وتحصيلًا لمصالحهم، بل كان الرسل أنصح للخلق من أنفسهم، فجزاهم الله عن أممهم خير الجزاء، وهذا على سبيل التنبيه لهم أنه لم يسألهم أجرًا، لا أن سألهم (١).

والآيات تركز على وظيفة الرسول ، ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدَّعُوهُمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (المؤمنون: ٧٣)، وأن الذي يدعوهم إليه صراط مستقيم، سهل على العاملين لاستقامته، موصل إلى المقصود، حنيفة سمحة، حنيفية في التوحيد، سمحة في العمل، فدعوتك إياهم إلى الصراط المستقيم، موجب لمن يريد الحق أن يتبعك؛ لأنه مما تشهد العقول والفطر بحسنه، وموافقته للمصالح، فأين يذهبون إن لم يتبعوك؟ فإنهم ليس عندهم ما يغنيهم ويكفيهم، عن متابعتك، لأنهم كما قال يتبعوك؟ فإنهم ليس عندهم ما يغنيهم ويكفيهم، عن متابعتك، لأنهم كما قال منحرفون عن الطريق الموصل إلى الله، وإلى دار كرامته، ليس في أيديم منحرفون عن الطريق الموصل إلى الله، وإلى دار كرامته، ليس في أيديم الإضلال وجهالات، وهكذا كل من خالف الحق، لابد أن يكون مخوفًا في جميع أموره. ﴿ وَلَوْ رَحْمَنَهُمْ وَكُشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرِّ ﴾ (المؤمنون: ٥٧)، الجوع، وسبب نزول الآية عن ابن عباس قال: جاء أبو سفيان إلى النبي فقال: يا محمد أنشدك نزول الآية عن ابن عباس قال: جاء أبو سفيان إلى النبي فقال: يا محمد أنشدك الله والرحم فقد أكلنا العلهز – يعني الوبر – بالدم (٢٠)...

ثم بين أنهم لا يعتبرون حتى نزول العذاب بهم ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَهُم بِٱلْعَذَابِ ﴾ (المؤمنون: ٧٦)، الجوع الذي أصابهم سبع سنين لأن الله ابتلاهم بذلك ليرجعوا



<sup>(</sup>١) زاد المسير: ابن الجوزى: ٥ / ٤٨٥ – ٤٨٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: السيوطي ٦ / ١١١ – ١١٢.

٤٥,



# وَ وَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

إليه بالذل والاستسلام، فلم ينجح فيهم ولا نجح منهم أحد.

﴿ فَمَا اَسْتَكَانُواْ لِرَبِهِمْ ﴾ (المؤمنون: ٢٧)، ما خضعوا وما ذلوا ﴿ وَمَا يَنْضَرَّعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢٦)، إليه ويفتقرون، بل مرّ عليهم ذلك ثم زال، كأنه لم يصيبهم، لم يزالوا في غيهم وكفرهم، وكن وراءهم العذاب الذي لا يردّ، ﴿ حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ (المؤمنون: ٧٧)، كالقتل يوم بدر وغيره. «وقيل فيه ثلاثة أقوال أحدها: أنه يوم بدر. رواه ابن أبي طلحة عن ابن عباس، والثاني: أنه الجوع الذي أصابهم، قاله مقاتل، والثالث: باب من عذاب جهنم في الآخرة (١).

﴿ إِذَا هُمَّ فِيهِ مُبَلِسُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧٧)، آيسون من كل خير، قد حضرهم الشر وأسبابه، فليحذروا قبل نزول عذاب الله الشديد الذي لا يُردّ، بخلاف مجرد العذاب، فإنه ربها أقلع عنهم، كالعقوبات الدنيوية، التي يؤدب الله بها عباده.

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- بيّنت الآيات أن الرسل صلوات الله عليهم، أمة واحدة، ذات كلمة واحدة، واحدة، وهي حكمة التوحيد، ولكن الناس تفرّقوا من بعد الرسل، أحزابًا متنازعة، لا تلتقي على منهج ولا طريق، لأن اتباع غير منهج الله يؤدي إلى التفرق والضلال.
- استعمل القرآن أسلوب التهكم عليهم، والسخرية من غفلتهم، إذ يحسبون أن الإملاء لهم بعض الوقت، وإمدادهم بالأموال والبنين في فسترة الاختبار، مقصود به المسارعة لهم في الخيرات، وإيثارهم بالنعمة والعطاء، وإنها هي فتنة، وإنها هو الاستدراج، وهو نوع من الابتلاء بالخير.
- لا يجوز لأحد أن يفتر بكثرة طاعته وعبادته، بل عليه الإخلاص في العمل، ويرجو ربه قبوله، فمن صفات المؤمنين أن قلوبهم وجلة، ومن هنا يبدو



<sup>(</sup>١) زاد المسير: ابن الجوزي، ٥ / ٤٨٥ – ٤٨٦.



أثر الإيهان في القلب، فهؤلاء المؤمنون يشفقون من ربهم خشية وتقوى، وهم يؤمنون بآياته، ولا يشركون به، وهم ينهضون بتكاليفهم وواجباتهم، وهم يؤتون من الطاعات ما استطاعوا، ولكنهم بعد هذا كله يؤتون وهم خائفون لإحساسهم بالتقصير في جانب الله، بعد أن بذلوا ما في طوقهم وهو في نظرهم قليل.

عن عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها – أنها قالت: يا رسول الله، ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ (المؤمنون: ٦٠)، هو الرجل يسرق ويزنى ويشرب الخمر، وهو يخاف الله عز وجل؟ قال: «لا يابنة الصديق» ولكنه الذي يصلى ويصوم ويتصدق، وهو يخاف الله عز وجل (١)».

- من صفات المؤمنين أنهم يسارعون في الخيرات، وهذا واجب كل مسلم، التنافس في فعل الخيرات، والبعد عن العجز والغفلة.
- تضرع الكفار عند العذاب والشدة، ونسيان الطاعة وقت الرخاء، والواجب طاعة الله وشكره في السراء والضراء.
- شريعة الإسلام يسيرة سمحة، خالية من التعقيد، والله جعل التكاليف في حدود الطاقة، فلا عذر لأحد في ترك طاعة الله، وتمرد أهل المعاصى، ليس في تكليفهم فوق طاقتهم، إنها العلة أن قلوبهم في غمرة، لا ترى الحق الذي جاء به القرآن، ويتبعون منهجًا آخر.
- المترفون أشد الناس استغراق في المتاع والانحراف والذهول عن المصير، وهم أشد عداوة للرسل والدعاة.
- موقف المشركين من القرآن والرسل والدعاة يتكرر في كل زمان ومكان، في تهجمهم في نواديهم وفي سمرهم، فتتخذ منه مادة للسخرية والهزء والاتهام، ومثل هؤلاء في كل زمان ومكان، وليست جاهلية العرب إلا نموذجا



<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي: رقم / ۳۰۹۹.

204





- لجاهليات كثيرة خلت في الزمان، وما تزال تظهر الآن، وبعد الآن!
- فنّد القرآن الشبهات التي تصرفهم عن الإيهان، شبهة شبهة، وهذا أسلوب جيد في الرد على الخصوم، للدعاة أن ينتفعوا به.
- الحق لا يمكن أن يدور مع الهوى، وبالحق تقوم السموات والأرض، وبالحق يستقيم كله، فالحق واحد ثابت، والأهواء كثيرة متقلبة.
- هذه الأمة التي جاء لها الإسلام كانت أولى الأمم باتباع الحق، الذي يتمثل فيه، وما كان لها من مركز لولا الله في العالمين: وقد تضاءل ذكرها عندما تخلت عنه، فلم تعد في العير ولا في التغير، ولن يقوم لها ذكر إلا يوم أن تفيء إلى ربها.
- لا يجوز للدعاة طلب شيء من الناس على دعوتهم، فهم يفرون مما تسألهم من أجر على الهداية، فما عند ربك خير مما عندهم وهذا هو منهج الرسل عليهم الصلاة والسلام - لم يسألوا أقوامهم على دعوتهم أجرًا.
- الابتلاء بالشدة أو الرخاء سنة من سنن الله، ينتفع بها المؤمنون بالآخرة، لا يفيدهم الابتلاء بالنعمة، ولا الابتلاء بالنقمة، فإن أصابتهم النعمة حسبوا أن الله يسارع لهم في الخيرات، وإن أصابتهم النقمة لم تلن قلوبهم، ولم تستيقظ ضائرهم، ولم يرجعوا إلى الله يتضرعون له ليكشف عنهم الضر.
- الكلام في الآيات دار حول رسالة الرسل عليهم السلام، وتبليغهم دعوة الله للبشرية، وتم فيها تركيز الرسل على الوحدانية، وموقف أقوامهم من قضية التو حيد.







### مزيد من أدلة إثبات وحدانية الله وقدرته

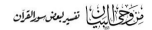
﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَّأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى يُعْيِى وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِكَفُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِّ أَفَلَا تَعْقِلُون ﴿ ثَلْ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونِ ﴿ قَالُوٓاْ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ اللَّهِ لَقَدْ وُعِذَنَا نَعُنُ وَءَابَآؤُنَا هَلَدَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلَآ ۚ إِلَّا ۚ أَسَلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ثُلَّ لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِكَ إِن كُنتُمْ تَعُلَمُونَ ﴿ اللَّهُ مَن رَّبُّ السَّمَوَنِ لِلَّهِ قُلُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ سَكَقُولُونَ لِللَّهِ قُلْ أَفَلَا نَنْقُونَ اللهُ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ اللهُ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ إِنَّ بَلْ أَنَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَندِبُونَ ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَاهٍ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ شُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ عَلِيمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ قُل رَّبِّ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُونَ اللهُ رَبِّ فَكَا تَجْعَلْنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِلِمِينَ ١٠٠ وَإِنَّا عَلَى أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ١٠٠ ٱدْفَعٌ بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ ٱلسَّيِّئَةَ خَن أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ۞ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ۞ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضَّرُونِ ﴿ ﴿ ﴾ (المؤمنون: ٧٩ - ٩٨)

لما ذكر الله حال الأمم وتقطعهم زبرًا بعد رسلهم، ناسب أن يذكر في هذه الآيات مزيدًا من الأدلة تتمة للأدلة الواردة في الآيات السابقة الدالة على قدرة الله ليزدادوا علمًا بأنهم لن يفلتوا من عقاب الله إذا استمروا في مواجهتهم ضد دعوة الله، وتحديهم لوحدانيته.





202





#### إجمسال المعنسى

من رحمة الله بالإنسان أن جعل له وسائل يهتدى بها إلى طريق الحق وَهُو النَّذِي آنشاً لَكُمُ السّمَع ﴾ (المؤمنون: ٧٨)، لتدركوا به المسموعات فتنتفعوا في دينكم ودنياكم، ﴿ وَالْأَبْصَلَ ﴾ (المؤمنون: ٧٨)، لتدركوا بها المبصرات فتنتفعوا بها في مصالحكم ﴿ وَالْأَفْعِدَةً قَلِيلًا ﴾ (المؤمنون: ٧٨)، العقول التي تدركوا بها الأشياء، وتتميزون بها عن البهائم، فلو أخذ الله سمعكم، وأبصاركم، وعقولكم، بأن كنتم صمًا عميًا بكمًا ماذا تكون حالكم؟

أفلا تشكرون الذى منَّ عليكم بهذه النعم فتوحِّدُوه وتطيعُوه؟ ولكنكم قليل شكركم، مع توالى النعم عليكم ﴿ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧٨)، يريد: أنهم لا يشكرون أصلًا، وإن شكروا فشكرهم قليل.

والله هو الذي أنعم علينا بنعمة الوجود ﴿ وَهُو اللَّذِي ذَراً كُرُ فِ الْأَرْضِ ﴾ (المؤمنون: ٧٩)، بثكم في أقطارها وجهاتها، وسخر لكم ما في ظاهرها وباطنها، وجعلها كافية لمعايشكم ومساكنكم ﴿ وَإِلَيْهِ تُحُشّرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧٩)، بعد موتكم، فيجازيكم بها عملتم في الأرض، من خير وشر، ﴿ وَهُو اللَّذِي يُحِيء وَيُمِيتُ ﴾ (المؤمنون: ٨٠)، المتصرف في الحياة والموت، هو الله وحده، ثم يلفت الأنظار إلى تعاقب الليل والنهار ﴿ وَلَهُ النَّتِلَاثُ النَّيْلِ وَالنَّهَارَّ ﴾ (المؤمنون: ٨٠)، تعاقبها وتناوبها آية لكل معتبر.

ولهذا قال هنا: ﴿أَفَلا تَعَقِلُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٠)، فتعرفون أن الذي وهب لكم من النعم، السمع والأبصار، والأفئدة، والذي نشركم في الأرض وحده، والذي يحيى ويميت وحده، والذي يتصرف بالليل والنهار وحده، أن ذلك موجب لكم، أن تخلصوا له العبادة وحده لا شريك له، وتتركوا عبادة من لا ينفع ولا يضر، ولا يتصرف بشيء، بل هو عاجز من كل وجه، فلو كان لكم عقل لم تعبدوا غيره.



وموقف الكفار من الرسال والدعاة لا يتغير ﴿ بَلْ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَالَ الْأَوْلُوكَ ﴾ (المؤمنون: ٨١)، بل سلك هؤلاء المكذبون سلك الأولين من المكذبين بالبعث، واستبعدوه غاية الاستبعاد وقالوا: ﴿ قَالُواْ أَعِذَا مِتّنَا وَكُنّا نُرَابًا وَعِظْمًا أَوِنَا لَمَبُعُوثُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٢)، هذا لا يتخيل وقوعة – في زعمهم - ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا نَحْنُ وَءَابَآوُنَا هَذَا مِن قَبّلُ ﴾ (المؤمنون: ٣٨)، ما زلنا نوعد بأن البعث كائن، نحن وآباؤنا، ولم يأت بعد ﴿ إِنْ هَلااً إِلّا أَسَطِيرُ ٱلْأُولِيكَ ﴾ (المؤمنون: ٨٣)، قصصهم وأساؤهم التي يتحدث بها وتلهي، وإلا فليس لها حقيقة، وأنكروا البعث، رغم الأدلة التي ساقها لهم ومنها: ﴿ قُل لِنِن ٱلأَرْضُ وَمَن فِيها ﴾ (المؤمنون: ٨٤)، قل لهؤ لاء المكذبين بالبعث، العادلين بالله غيره، محتجا عليهم بها أثبتوه، وأقروا به من توحيد الربوبية وانفراد الله بها، على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة، وبها أثبتوه من خلق المخلوقات العظيمة على ما أنكروه من إعادة المؤتى، الذي هو أسهل من ذلك، من هو الخالق للأرض، ومن عليها، من حيوان، ونبات وجماد وبحاد وأنهار وجبال، المالك لذلك، المدبر له؟!

وإذ سألتهم عن ذلك قالوا الله وحده. فقال لهم: ﴿ قُلُ أَفلاً تَذَكَّرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٥)، أفلا ترجعون إلى ما ذكركم الله به، مما هو معلوم عندكم، مستقر في قطركم، قد يغيبه الإعراض في بعض الأوقات، والحقيقة أنكم إن رجعتم إلى ذاكرتكم، بمجرد التأمل، علمتم أن مالك ذلك، هو المعبود وحده، وأن إلهية من هو مملوك أبطل الباطل، ثم انتقل إلى ما هو أعظم من ذلك، فقال: ﴿ قُلُ مَن رَّبُ السيارات والثوابت ﴿ وَرَبُ ٱلْعَلْمِ ﴾ (المؤمنون: ٨٦)، وما فيها من النيرات، والكواكب السيارات والثوابت ﴿ وَرَبُ ٱلْعَلْمِ ﴾ (المؤمنون: ٨٦)، الذي هو أعلى المخلوقات وأوسعها وأعظمها، فمن الذي خلق ذلك ودبره، وصر فه بأنواع التدبير؟

# عِرْضُ ﴿ إِلَّنِ ﴾ تفسر بعن سوالقرآن



﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ (المؤمنون: ٨٧)، سيقرون بأن الله رب ذلك كله، قل لهم حين يقرون بـذلك: ﴿ قُلُ أَفَكَا لَنَّقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٧)، تخافون الله وتوحدوه، وفي هذا من لطف الخطاب، من قوله: ﴿ أَفَلاَ تَذَّكُّرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٥)، ﴿ أَفَكَا نَنَّقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٧)، والوعظ بأداة العرض الجاذبة للقلوب، مالا يخفى، ثم انتقل إلى إقرارهم بما هو أعم من ذلك كله، واسألهم ﴿ قُلُ مَنْ بِيكِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (المؤمنون: ٨٨)، ملك كل شهء من العالم العلوي، والعالم السفلي، ما ينصره، وما لا ينصره؟! و«الملكوت» صيغة مبالغة بمعنى الملك: ﴿ وَهُو يَجِيرُ ﴾ (المؤمنون: ٨٨)، عباده من الشر.، ويدفع عنهم المكاره، ويحفظهم مما يضرهم، ﴿ وَلَا يُجُارُ عَلَيْهِ ﴾ (المؤمنون: ٨٨)، لا يقدر أحد أن يُجير على الله، ولا يدفع الشر الذي قدره الله، بل ولا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ ﴾ (المؤمنون: ٨٩)، سيقرون أن الله المالك لكل شيء المجير الذي لا يُجار عليه، ﴿ قُلُ ﴾ (المؤمنون: ٨٩)، لهم حين يقرون بذلك، ملزمًا لهم ﴿ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٩)، فأين تذهب عقولكم حيث عبدتم من علمتم أنهم لا ملك لهم، ولا قط من الملك، وأنهم عاجزون من جميع الوجوه، وتركتم الإخلاص للمالك العظيم القادر، المدبر لجميع الأمور، فالعقول التي دلتكم على هذا، لا تكون إلا مسحورة، وهي قد سحرها الشيطان، بها زين لهم، وحسّن لهم، وقلب الحقائق لهم، فسحر عقولهم، كما سحرت السحرة أعين الناس. ﴿ بَلْ أَتَيْنَاهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ (المؤمنون: ٩٠)، بل أتينا هؤلاء المكذبين بالحق، وهو الصدق في الأخبار العدل في الأمر والنهي، فما بالهم لا يعترفون به، وهو أحق أن يتبع؟

وليس عندعم ما يعوضهم عنه، إلا الكذب والظلم، ولهذا قال: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَا يَكِنُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٠)، فإذا كان الله وحده صنع ذلك، فلا ينبغى أن يكون له شريك ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَاهٍ ﴾ (المؤمنون: ٩١)، ممتنع





عنه الشريك والولد، ولهذا نبه تعالى على الدليل العقلى، على امتناع وجود إله ين فق الشريك والولد، ولهذا نبه تعالى على الدليل العقلى، على امتناع وجود إله فق القال: ﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ عَالَمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَنْغَوْا إِلَى ذِى الْعَبْقِ سَبِيلًا ﴾ (الإسراء: ٢٤)، لا تفرد كل واحد من الألهين بمخلوقاته، واستقل بها ولحرص على ممانعة الآخر ومغالبته، ﴿ وَلَعَلًا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ (المؤمنون: ٩١)، فالغالب يكون هو الإله، إلا فمع التمانع لا يمكن وجود العالم، ولا يتصور أن ينتظم هذا الانتظام المدهش للعقول، فالكون منذ وجد وهو يسير وفق سنن الله ﴿ سُبَّكِنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩١)، المدبر إله واحد كامل الأسهاء والصفات.

ولهذا نبه على عظمة صفاته بأنموذج من ذلك، وهو علمه المحيط فقال: عنلِم ٱلْغَيْبِ (المؤمنون: ٩٢)، الذي غاب عن أبصارنا وعلمنا، من الواجبات والمستحيلات والممكنات وألشّه كدة (المؤمنون: ٩٢)، وهو ما نشاهده من ذلك فَتَعَكَى (المؤمنون: ٩٢)، ارتفع ارتفع وعظم فَمّا يُشْرِكُون المؤمنون: ٩٢)، ارتفع ارتفع وعظم فَمّا يُشْرِكُون المؤمنون: ٩٢)، به، من لا علم عند، إلا ما علمه الله فَل رَّبِ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُون في (المؤمنون: ٩٣)، لما أقام تعالى على المكذبين أدلته العظيمة، فلم يلتفتوا لها، ولم يذعنوا لها، حُقّ عليهم العذاب.

ووُعِدُوا بنزوله، وأرشد الله رسوله أن يقول: ﴿ قُل رَّبِ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٣)، وقد أريتني عذابهم، وأحضرتني ذلك ﴿ رَبِّ فَكَا يَعْكَلُنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلطَّلِمِينَ ﴾ (المؤمنون: ٩٤)، اعصمني وارحمني، مما ابتليتهم به من الذنوب الموجبة للنقم، واحمني أيضًا من العذاب الذي ينزل بهم، لأن العقوبة العامة إذا نزلت فإنها تعم العاصي وغيره.

قال الله في تقريب عذابهم: ﴿ وَإِنَّا عَلَىٓ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَدِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٥)، ولكن إن أخرناه فلحكمة، وإلا فنحن قادرون على إيقاعه فيهم.

ومن مكارم الأخلاق التي أمر الله رسـوله بهـا فقـال: ﴿ٱدۡفَعۡ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحۡسَنُ



# فِرْضِ اللَّهِ اللّ



السَّيِّعَةُ ﴾ (المؤمنون: ٩٦)، إذا أساء إليك أعداؤك بالقول والفعل، فلا تقابلهم بالإساءة، مع أنه يجوز معاقبة المسيء بمثل إساءته، ولكن ادفع إساءتهم إليك بالإحسان منك إليهم، فإن ذلك فضل منك على المسيء... وعن فوائد ذلك أنه تخف الإساءة عنك في الحال، وفي المستقبل، وأنه أدعى للتأثير المسيء إلى الحق، وأقرب إلى ندمه وأسفه، ورجوعه بالتوبة عما فعل.

ويوصى الله رسوله على بالصبر والحلم ﴿ نَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٦)، بما يقولون من الأقوال المتضمنة للكفر والتكذيب بالحق، قد أحاط علمنا بذلك، وقد حلمنا عنهم، وأمهلناهم وصبرنا عليهم، والحق لنا، وتكذيبهم لنا، فاصبر على ما يقولون، وقابلهم بالإحسان، هذه وظيفة الداعية في مقابلة المسي-ء من البشر، وأما المسيء عن الشياطين فإنه لا يفيد فيه الإحسان، ولا يدعو حزبه إلا ليكونوا من أصحاب السعير، فالوظيفة في مقابلة أن يسترشد بها أرشد الله إليه رسوله فقال: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ ﴾ (المؤمنون: ٩٧)، أعتصم بحولك وقوتك متبرئا من حولي وقوتي ﴿ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ١٧٠ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ١١٠ ﴾ (المؤمنون: ٩٧ - ٩٨)، أعوذ بك من الشر الذي يصيبني بسبب مباشرتهم، وهمزهم، ومسهم، ومن الشر بسبب حضورهم، ووسوستهم، وهذه الاستعاذة من مادة الشركله وأصله، ويدخل فيها الاستعاذة من جميع نزغات الشيطان، ومن مسه ووسوسته، فإذا أعاذ الله عبده من هذا الشر، وأجاب وعاءه، سلم من كل شر، ووفق لكل خير. ويستمر التوجيه للرسول ﷺ ﴿أَدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّيِّتُةُ ﴾ (المؤمنون: ٩٦) أ «فيه أربعة أقوال:

أحدها: ادفع إساءة المسيء بالصفح. قاله الحسن.

والثاني: ادفع الفحش بالسلام، قاله عطاء والضحاك.

والثالث: ادفع الشرك بالتوحيد، قاله ابن السائب.





والرابع: ادفع المنكر بالموعظة، حكاه الماوردى.. وذكر بعض المفسرين أن هذا منسوخ بآية السيف<sup>(١)</sup>.

﴿ نَعُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٦)، من الشرك والتكذيب. والمعنى: إنا نجازيهم على ذلك ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُوذُ بِك ﴾ (المؤمنون: ٩٧)، ألجاً وأمتنع بك ﴿ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ (المؤمنون: ٩٧)، وهمزات الشياطين دفعهم بالإغواء إلى المعاصي ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضُرُونِ ﴾ (المؤمنون: ٩٨)، أن يصيبوني بسُوء، لأن الشيطان لا يحضر ابن آدم إلا بسوء لهم.

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- الآيات لفتت أنظار الكفار إلى الدلائل الكونية، علها توقظ وجدانهم إلى توحيد الله وحده، ولو تدبر الإنسان خلقه وهيئته، وما زُوّد به من الحواس والجوارح، وما وهبه من الطاقات والمدارك لوجد الله، ولا اهتدى إليه بهذه الخوارق الدالة على أنه الخالق الواحد، فما أحد غير الله بقادر على إبداع هذه الخلقة المعجزة فى الصغير منها وفى الكبير.

إن مجرد معرفة طبيعة هذه الحواس والقوى وطريقة عملها يعد كشفًا معجزا في عالم البشر. فكيف بخلقها وتركيبها على هذا النحو المتناسق مع طبيعة الكون الذى يعيش فيه الإنسان، فهذه نعم تستوهب الشكر، والشكر يبدأ بمعرفة واهب النعمة وتمجيده بصفاته ثم عبادته وحده.

- الحياة والموت حادثان يقعان في كل لحظة، وليس إلا الله يملك الموت والحياة، فالذي يهب الحياة هو الذي يعرف سرّها، ويملك أن يهبها، ويستردها، والبشر قد يكونون سببا وأداة لإزهاق الحياة، ولكن هم ليسوا الذين يسلبون حياة



<sup>(</sup>١) زاد المسير: ابن الجوزي ٥ / ٤٨٩.





- الحيّ على وجه الحقيقة، إنها هو الله الذي يحيى ويميت، وحده دون سواه، لذا ما نراه من جهود لمحاولات الاستنساخ لا نعنى أن البشر قادرون على الإحياء، بل هي أسباب، والمحى المميت الحقيقي هو الله وحده.
- البعث حق يجب الإيهان به، ولا يجوز إنكاره كها أنكره الكفار، وقصرت مداركهم عن إدراكه، وإدراك حكمة الله، وقدرته على البعث، وسخروا مما يوعدون من البعث والجزاء بحجة أن هذا الوعد قيل لهم ولآبائهم من قبل، ولم يقع بعد، والبعث جعل الله له موعدًا، وفق تدبيره وحكمته، لا يستقدم ولا يستأخر، تلبية لطلب جيل من أن أجيال الناس، أو استهزاء جماعة من الغافلين.
- الآيات تثبت القصيدة الصالحة، وترد على المشركين؛ ليصحح فساد معتقداتهم، ويردهم إلى التوحيد الخالص الذي تقود إليه مسلماتهم، لو كانوا يستقيمون على الفطرة، ولا ينحرفون: فيسألهم عن الربوبية المدبرة، المصرفة للسماوات السبع والعرش العظيم، فمن هو رب السماوات السبع ورب العرش العظيم؟ والدعوة إلى التأمل والتفكير في هذه المخلوقات عبادة، ودعوة.
- توظيف الأدلة العقلية توظيف مهم لإقامة الحجة على الجاحدين، وهذا ما تم الرد به على الكافرين المعاندين، كنفى الشريك عن الله، تقرير حقيقة ما جاءهم به الرسول هذا من التوحيد، وبطلان ما يدعونه من الولد والشريك، فالآيات ناقشت المسألة بدليل عقلى مقنع، فلو كان للكون إلهين، لآل الملك لواحد منها





بغلبة سيطرته وتصريفه على الكون الذي لا يبقى ولا ينتظم إلا بناموس واحد، وتصريف واحد وتدبير واحد.

- توجيهات للرسول الله المفاصلة والاستعاذة من الشيطان، والصبر على ما يقولون وطلب الرسول الله ألا يجعله الله مع القوم الظالمين حين يحل بهم العذاب الأليم، ويتحقق ما يوعدون، ما هو إلا طلب للزيادة في الترقى، وتعليم لمن بعده ألا يأمنوا مكر الله، وأن يظلموا أبدًا أيقاظًا، وأن يلوذوا دائها بحهاه، ولقد أراه بعض ما وعدهم في غزوة بدر، ثم في الفتح العظيم فأما حين نزول هذه السورة وهي مكية فكان منهج الدعوة دفع السيئة بالتي هي أحسن، والصبر حتى يأتي أمر الله، وتفويض الأمر لله بعد الأخذ بالأسباب.
- استعاذة الرسول هم من همزات الشياطين ودفعاتهم وهو معصوم منها زيادة كذلك في الترقى، وزيادة الالتجاء إلى الله، وتعليم لأمته، وهو قدوتها وأسوتها أن يتحصنوا بالله، من همزات الشياطين في كل حين، بل إن الرسول ليوجه إلى الاستعاذة بالله من مجرد قرب الشياطين لا من همزاتهم ودفعاتهم.
- اشتملت هذه الآيات على أدلة عديدة أقامت الحجة على المشركين وأثبتت التوحيد الخالص لله، ولو فكر هؤلاء بأدنى تفكير في مخلوقات الله فإنه لا يملك إلا التسليم والطاعة لله، واتصفوا بالصفات الواردة في مطلع السورة.







277

#### من مشاهد يسوم القيامسة

﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ١٠ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَهُ هُو قَآيِلُهَا ۗ وَمِن وَرَآيِهِم بَرْزَجُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللَّ فَإِذَا نَفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَيِدِ وَلَا يَسَآءَلُونَ اللهِ فَمَن ثَقُلَتْ مَوْزِينُهُ. فَأُوْلَيِك هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ اللَّ وَمَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ, فَأُوْلَتِمِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ اللَّهُ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّادُ وَهُمْ فِيهَا كَلِحُونَ اللَّهُ ٱلْمُ تَكُن ءَايْتِي تُنْكَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ۖ قَالُواْ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْمَا شِقُوتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَآلِينَ اللهُ رَبُّنَا ٓ أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ اللهُ قَالَ ٱخْسَوُا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ١٠٠٠ إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونِ رَبُّنَا ءَامَنَا فَأَغْفِر لَنَا وَأُرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴿ ۚ فَأَتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِتًا حَتَىٰ أَنسُوْكُمْ ذِكْرِى وَكُنتُم مِّنْهُمْ تَضْحَكُونَ اللهِ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُومَ بِمَا صَبَرُواْ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ اللهُ قَالَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴿ وَاللَّهِ قَالُواْ لِبَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسَيْلِ ٱلْعَآدِينَ ﴿ اللَّهُ قَالَ إِن لَّإِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا لَّو أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهِ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَلَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْمَـرَشِ ٱلْكَرِيرِ ١١ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ. بِهِ عَإِنَّمَا حِسَابُهُ، عِندَ رَبِّهِۦ إِنَّهُ. لَا يُفْلِهُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ وَقُل رَّبِّ ٱغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴿ ﴿ ﴾ (المؤمنون: ٩٩ – ١١٨)

#### تمهيــــد

لما ذكر الله تعالى مزيدًا من الأدلة الدالة على وحدانيته في الآيات السابقة، فربها كثير من الكفار والمشركين، لا ينتفعون بها، ولا ينتفعون بها وهبهم الله من نعمه السمع والبصر والفؤاد، ناسب في هذه الآيات أن يذكرهم بنهاية آجالهم،





وبالعذاب الأليم الذي ينتظرهم في الآخرة فلا تغرنهم هذه الحياة الدنيا، ولا يملكون وسيلة للعودة للحياة ثانية ليصلحوا ما أفسدوه من قبل.

#### \* \* \*

#### إجمسال المعنسى

يخبر الله سبحانه وتعالى عن حال من حضره الموت ﴿ حَقَّ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ ﴾ (المؤمنون: ٩٩)، فإن كان من المعرضين الظالمين: سيندم في تلك الحال، إذا رأى مآله، وشاهد قبح أعماله، فيطلب الرجعة إلى الدنيا، لا للتمتع بلذاتها واقتطاف شهواتها، وإنها ذلك يقول: ﴿ لَعَلِيّ آعَمُلُ صَلِحًا فِيمَا وَرَكُتُ ﴾ (المؤمنون: ١٠٠)، من العمل، وفرطت في جنب الله. ﴿ كُلّا ﴾ (المؤمنون: ١٠٠)، لا رجعة له ولا إمهال، قد قضى الله أنهم إليها لا يرجعون ﴿ إِنّها ﴾ (المؤمنون: ١٠٠)، مقالته التي تمنى فيها الرجوع إلى الدنيا ﴿ كِلَمَةُ هُو قَايَلُها ﴾ (المؤمنون: ١٠٠)، معرد قول باللسان، لا يفيد صاحبه إلا الحسرة والندم، وهو (المؤمنون: ١٠٠)، مجرد قول باللسان، لا يفيد صاحبه إلا الحسرة والندم، وهو أيضًا غير صادق في ذلك، فإنه لودُوَّ لعاد لما نُهى عنه، ثم أخبر أن هؤ لاء الكفار المنكرين للبعث يسألون الرجعة إلى الدنيا عند الموت. فإن قيل: كيف قال الشأن وذلك أنه يخبر عن نفسه فيه بها تخبر به الجهاعة كقوله تعالى: ﴿ إِنَا نَحْنُ ثُحِيً وَلُولُكُ أَنه يُخبر عن نفسه فيه بها تخبر به الجهاعة كقوله تعالى: ﴿ إِنَا نَحْنُ ثُحِيً وَلَوْكُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَوْكُ اللّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

﴿ وَمِن وَرَآبِهِم بَرُزَخُ إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٠)، من أمامهم وبين أيديهم برزخ وهو الحاجز بين الشيئين، فهو هنا: الحاجز بين الدنيا والآخرة، وفي هذا البرزخ يتنعم المطيعون، ويعذب العاصون، ومن موتهم إلى يوم يبعثون، فليعدُّوا له عدته، وليأخذوا له أهبته.



<sup>(</sup>١) زاد المسر: ابن الجوزي ٥ / ٤٨٩.

# عِزْ فَيْحِ الْإِلْبُ الْمُسْرِلِعِين سوالقرآن



﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذٍ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠١)، يخبر المولى تبارك وتعالى عن هول يوم القيامة، وما في ذلك اليوم، من المزعجات والمؤلمات والمقلقات، وأنه إذا نفخ في الصور نفخة البعث فحشر الناس أجمعون، لميقات يوم معلوم، أنه يصيبهم من الهول ما ينسيهم أنسابهم، التي هي أقوى الأسباب، فغير الأنساب من باب أولى، وأنه لا يسأل أحد أحدًا عن حاله، لاشتغاله بنفسه، فلا يدري هل ينجو نجاة لا شقاوة بعدها؟ أو يشقى شقاوة لا سعادة بعدها؟ وفي القيامة مواضع، يشتد كربها، ويعظم وقعها، كالميزان الذي يميز به أعمال العبد، وينظر فيه بالعدل ما له وما عليه، حتى ما كان مثقال ذرة، من الخير والشر، ﴿ فَمَن تُقُلُتُ مَوْزِينُهُ ، ﴾ (المؤمنون: ١٠٢)، بأن رجحت حسناته على سيئاته ﴿ فَأُولَيْكِ هُمُ ٱلمُفُلِحُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٢)، لنجاتهم من النار، واستحقاقهم الجنة، وفوزهم بالثناء الجميل، ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَزِينُهُ. ﴾ (المؤمنون: ١٠٣)، بأن رجحت سيئاته على حسناته، وأحاطت به خطيئته، ﴿ فَأُوْلِكَمِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ (المؤمنون: ١٠٣)، خسارة، لا تعد لها خسارة، حسبهم ما سيؤولون إليه ﴿ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٣)، لا يخرجون منها أبد الأبدين، ولكن من مات من أهل المعاصى من غير المشركين والكافرين، فإنه وإن دخل النار لا يخلد فيها، كما دلت على ذلك نصوص الكتاب والسنة.

ثم ذكر تعالى سوء مصير الكافرين فقال: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ (المؤمنون: ١٠٤)، تغشاهم من جميع جوانبهم، حتى تصيب أعضاءهم الشريفة، ويتقطع لهبها عن وجوههم، ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٤)، قد عبست وجوههم، وقلصت شفاههم، من شدة ما هم فيه، وعظيم ما يلقونه، فيقال لهم توبيخًا ولومًا: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي تُنَانَى عَلَيْكُمْ ﴾ (المؤمنون: ١٠٥)، تدعون بها، لتؤمنوا، وتعرض عليكم لتنظروا. ﴿ فَكُنتُم بِهَا ثُكَيْبُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٥)، ظلما منكم وعنادًا وهي آيات بينات، دالات على الحق والباطل، مبينات للمحق والمبطل فحينتذ أقروا بظلمهم حيث لا ينفع الإقرار ﴿ قَالُواْ رَبّنَا غَلَبَتُ عَلَيْنَا



شِقُوتُنَا ﴾ (المؤمنون: ١٠٦)، غلبت علينا الشقاوة الناشئة عن الظلم والإعراض عن الحق، والإقبال على ما يضر، وترك ما ينفع ﴿ وَكُنَّا قَوْمًا صَالِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٦)، كانوا ضالين في عملهم.

وإن كانوا يدرون أنهم ظالمون، فعلنا في الدنيا فعل التائه، الضال السفيه ﴿ رَبُّنَا ٓ اَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدَّنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٧)، وهم كاذبون في وعدهم هذا، ولم يبق الله لهم حجة، فأجابهم الله ﴿ قَالَ اَخْسَوُا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ (المؤمنون: ١٠٨)، وهذا القول أعظم ألوان التوبيخ، والذل، والخسارة، والتأييس من كل خير، والبشرى بكل شر، وهذا الكلام والغضب من الرب الرحيم أشد عليهم وأبلغ في نكايتهم من عذاب الحميم.

«تتكلمون في رفع العذاب عنكم، فإنه لا يرفع و لا يخفف، قيل: هو آخر كلام يتكلمون به ثم و لا كلام بعد ذلك ».

ثم ذكر الحال التى أوصلتهم إلى العذاب، وقطعت عنهم الرحمة فقال: (إنه كان فريق من عبادى يقولون: ﴿رَبُّنَا ءَامَنَّا فَأَغْفِرُ لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنَّ خَيْرُ ٱلرَّجِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٠٩).

فجمعوا بين الإيمان المقتضى لأعماله الصالحة، والدعاء لربهم بالمغفرة والرحمة، والتوسل إليه بربوبيته، ومنته عليهم بالإيمان، والإخبار بسعة رحمته، وعموم إحسانه، وفي ضمنه ما يدل على خضوعهم وخشوعهم، وانكسارهم لربهم، وخوفهم ورجائهم.

فهؤ لاء سادات الناس وفضلائهم ﴿ فَأَتَّخَذَتُمُوهُمْ ﴾ (المؤمنون: ١١٠)، أيها الكفرة الأنذال، ناقصو العقول والأحلام ﴿ سِخْرِتًا ﴾ (المؤمنون: ١١٠)، يهزؤون بهم وتحتقرونهم حتى اشتغلتم بذلك.







177

#### سببننزول الآيسة

«نزلت في كفار قريش مع صهيب وعمار وبلال ونظرائهم ثم هي عامة فيمن جرى مجراهم قديما وبقية الدهر، وكسرها من السخر وهو الاستهزاء ومعنى الاستهزاء هنا أليق (١)».

وهذا الذي أُوجب لهم نسيان الذكر وعبادة الله، واشتغالهم بالاستهزاء بهم، كما أن نسيانهم يحثهم على الاستهزاء، فكل من الأمرين يمد الآخر، فهل فوق هذه الجراءة. جراءة؟!

﴿ إِنِي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَا صَبَرُوا ﴾ (المؤمنون: ١١١)، على طاعتى، وعلى أذاكم، حتى وصلوا إلى ﴿ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَ آبِرُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١١)، بالنعيم المقيم، والنجاة من الجحيم.

﴿ قَالَكُمْ لَبِثْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴾ (المؤمنون: ١١٢)، لهم على وجه اللوم، وأنهم سفهاء الأحلام حيث اكتسبوا في هذه المدة اليسيرة كل شر أوصلهم إلى غضبه وعقوبته، ولم يكتسبوا ما اكتسبه المؤمنون من الخير، الذي يوصلهم إلى السعادة الدائمة ورضوان ربهم.

وَ الْوُالِيَنْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ (المؤمنون: ١١٣)، كلامهم هذا مبنى على اقتصارهم جدًّا لمدة مكتهم في الدنيا، وأفاد ذلك، لكنه لا يفيد مقدارة، ولا يعنيه، فلهذا قالوا: ﴿ فَسُّتُلِ ٱلْعَآدِينَ ﴾ (المؤمنون: ١١٣)، الضابطين لعدده، وأما هم ففي شغل شاغل، وعذاب مذهل، عن معرفة عدده، فقال لهم: ﴿ قَالَ إِن لَيْشَتُمُ فَفَى شغل شاغل، وعذاب مذهل، عن معرفة عدده أم لا ﴿ لَوْ أَنَّكُمُ كُنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٤)، سواء عنيتم عدده أم لا ﴿ لَوْ أَنَّكُمُ كُنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١٤)، وأنى لهم العلم ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ ﴾ (المؤمنون: ١١٥)، أيها الخلق ﴿ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثُمُ ﴾ (المؤمنون: ١١٥)، سدى وباطلاً، تأكلون وتشربون



<sup>(</sup>١) تفسير النسفي ٣/ ١٣٢. تفسير الثعالبي ١ / ١٠٧.



وتمرحون، وتتمتعون بلذات الدنيا ونترككم لا نأمركم، ولا ننهاكم ولا نثيبكم، ولا نعاقبكم؟ ولهذا قال: ﴿وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ (المؤمنون: ١١٥)، لا يخطر هذا ببالكم ﴿ فَتَعَكَلَ اللَّهُ ﴾ (المؤمنون: ١١٦)، تعاظم وارتفع عن هذا الظن الباطل ﴿ الْمَالِكُ ٱلْحَقِّ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْمَرْشِ ٱلْكَرِيمِ ﴾ (المؤمنون: ١١٦).

فكونه ملكا للخلق كلهم حقا، في صدقه، ووعده، ووعيده، مألوهًا معبودًا، لما له من الكمال ﴿ رَبُّ ٱلْمَرْشِ ٱلْكَوْمِ ﴾ (المؤمنون: ١١٦) ، فما دونه من باب أولى يمنع أن يخلقكم عبثًا ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ وَعِندَرَيِّهِ ﴾ (المؤمنون: ١١٧).

ومن دعا مع الله آلهة غيره بلا بينة من أمره ولا برهان يدل على ما ذهب إليه، وهذا قيد ملازم، فكل من دعا غير الله، فليس له برهان على ذلك، بل دلت البراهين على بطلانه، ما ذهب إليه، فأعرض عنها ظلمًا وعنادًا، فهذا سيقدم على ربه، فيجازيه بأعماله، ولا يُنيله من الفلاح شيئًا، لأنه كافر، ﴿إِنَّهُۥ لَا يُفْلِحُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن الفلاح.

﴿ وَقُل ﴾ (المؤمنون: ١١٨)، داعيا لربك مخلصًا له الدين ﴿ رَّبِ اَغْفِرُ ﴾ (المؤمنون: ١١٨)، لنا حتى تنجينا من المكروه، وارحمنا، لتوصلنا برحمتك إلى كل خير ﴿ وَأَنتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴾ (المؤمنون: ١١٨)، فكل راحم للعبد، فالله خير له منه، أرحم بعبده من الوالدة بولدها، وأرحم به من نفسه.

#### 3,0 3,0 3,0

#### دروس وعسبر وهدايسسات



£ 7 A

# وَ وَ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ



وأن لا يغضب لعنادهم، وأن يدفع السيئة بالحسنى، وأن يستعيذ بالله من الشيطان بل من الشياطين التى تقودهم إلى الضلال المبين، وهذا تعليم لأمته بعفويض الأمر لله بعد الأخذ بالأسباب، والدفع بالتى هى أحسن، والاستعادة من همزات الشياطين.

وهذه توجيهات ربانية يجب على كل مسلم أن يتحلى بها.

- الحث على التوبة قبل الموت، وطلب الرجعة إلى الحياة، لتدارك ما فات، والإصلاح فيها ترك وراءه من أهل ومال، وطلب الرجوع للدنيا، كلمة لا معنى لها، ولا مدلول وراءها، ولا تنبغى العناية بها أو بقائلها، والندم بعد فوات الأوان لا ينفع.
- حياة البرزخ حق يجب الإيهان به، والاستعداد له، والأموات فلا هم من أهل الدنيا، ولا هم من أهل الآخرة، إنها هم في ذلك البرزخ بينهما إلى يوم يبعثون، وعذاب القبر حق، فهلا للعاقل أن يستعد للقاء ربه، ويعلم أن الحياة الدنيا قصيرة.
- انقطاع الأنساب والوشائج يوم القيامة، فلا ينفع أحدٌ أحدًا، إنها تقطعت الروابط، وسقطت القيم التي كانوا يتعارفون عليها في الدنيا، ولا واسطة إلا العمل الصالح.
- يجب تنزيه الله سبحانه وتعالى عما يقولون ويصفون، فهو الملك الحق، والمسيطر الحق، الذي لا إله إلا هو.
- كل ما يراه الناس على الكافرين من نعمة ومتاع، وقوة وسلطان في بعض الأحيان، فليس فلاحًا في ميزان القيم الحقيقية، إنها هو فتنة واستدراج، ينتهى بالوبال في الدنيا، فإن نجى بعضهم في الدنيا، فالآخرة تنتظره، والآخرة أشد وأنكى.
- يعرض ميزان الحساب وعملية الوزن في سرعة واختصار، بالعدل التام،



فهنيئًا لمن ثقلت موازينه فهم المفلحون الذين ذكروا في مطلع السورة، وتعسًا لمن خفت موازينه، في جهنم خالدون، وهو لاء الذين خفّت موازينهم خسروا كل شيء.

- تصوير حال الكافرين يوم القيامة وهم تلفح النار وجوههم حتى تكلح، وتشوه هيئتها، ويكدر لونها، على العاقل أن يرهب منه.
- أسلوب العذاب المعنوى، فالعذاب الحسى على فظاعته أهون من التأنيب والخزى الذي يصاحبه، وهو اعتراف تتجلى فيه المرارة والشقوة.
- الاستهزاء بالرسل والمؤمنين جريمة أخرى بعد جريمة الكفر تدخلهم النار، فقد بلغ السفه بالكفار أن سخروا، وضحكوا منهم حتى ألهاهم عن ذكر الله، وباعد بينهم وبين التدبر والتفكير في دلائل الإيهان المبثوثة في صفحات الوجود.
- تنتهى السورة بتقرير الإلهية الواحدة، وتحذير من يدعون مع الله إلها آخر، وإعلان الخسارة الكبرى لمن يشركون بالله، في مقابل الفلاح في أول السورة الذي وعد الله به المؤمنين.
- لا يجوز الدعاء إلا إلى الله وحده، لأنه لا يملك إجابة الدعاء إلا هو سبحانه. ومن هنا وجهت هذه الآيات إلى الله في طلب الرحمة والغفران، وهو أرحم الراحمين، وبرحمته يتم الفوز والفلاح.
- ذكرت الآيات مشاهد ومقاطع من أحوال يوم القيامة لتذكير الناس أنهم إذا استطاعوا إنكار وحدانية الله في الدنيا، وأخر عذابهم فلن يملكوا في الآخرة إلا الاعتراف والإقرار بوحدانيته سبحانه وتعالى، ولكنهم لا يستطيعون الرجوع إلى الدنيا.



