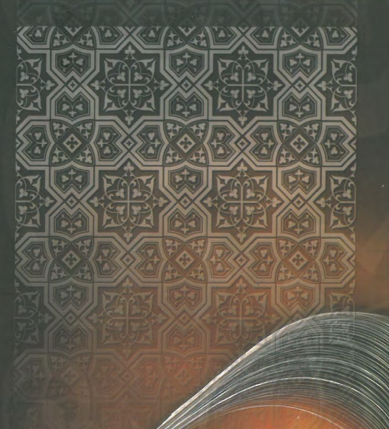
مكا شيق الإسلام على طريق الإسلام



أ.د / السيد عبدالحليم محمد حسين



الأمين العام المساعد لمجمع فقهاء الشريعة بأمريكا عضو مجلس أمناء الجامعة الدولية بأمريكا اللاتينية

## معاً على طريق الإسلام

أ.د/ السيد عبد الحليم محمد حسين

الأمين العام المساعد لمجمع فقهاء الشريعة بأمريكا عضو مجلس أمناء الجامعة الدولية بأمريكا اللاتينية

الجزء الأول



رقم الإيداع











### بالمراج المال

#### التقديم

حمدًا لمولى النعم ، وصلاة وسلامًا على النبي خير العرب والعجم .

#### وبعد:

فهذه إشراقات إيهانية ، تنضح بعبيرها الفواح ، فتنسكب على القلوب المؤمنة ، فتورثها الرضا والسكينة والأمان في عالم قلق مضطرب متموج بالشكوك والأوهام .

إن القرآن كتاب الخلود ، ونور الوجود ، ينشر شذاه العطر ، على مأدبته الحانية ، فيبدد يأس القلوب ، واضطراب النفوس ، ويقودها برفق إلى ساحة الإيهان ، حيث الظلال الوارفة ، والأماني العِذاب ، فترتشف من نميره ، وترتوي من رضابه ، وتتفيأ في ظلاله .

وفي سنة خير البرايا، وسيد الأنام، تحيا الأفئدة مع وحي السهاء، ونور الأنبياء وحياة الشهداء، وتطل من علي على خيرة الأصحاب، وكوكبة الأحباب، الذين آووا ونصروا وآزروا، ووقروا قائدهم وإمامهم سيدنا محمدًا على ونقلوا للدنيا كلها سنته القولية والعملية والتقريرية؛ لتكون نبرسًا كاشفًا ونورًا هاديًا لمن بعدهم، فوصلتنا غضة حية تتلألاً في ثياب الحق، كأنها عروس تحفها الأفراح وتشتاقها الأرواح، فشرحت عُمُد الإسلام، حتى أضاء الإيهان وأشرق في كل مكان، فتغيرت صفحة



الوجود، وتبددت ظلمات الشك والشرك والكفران، لترسم للدنيا وللعالم أجمع سلوكًا جديدًا يتبختر في ثياب الطهر والنقاء، راكلًا بقدميه حياة السفاح والبغاء، ومؤكدًا على أخلاق الإسلام الجديدة ليعيش الوجود كله حياة خالية من الشرك والعبودية والمهانة والحقارة، معلنا البراءة من ذل الإنسان للإنسان والخضوع لغير الواحد الديان، فلا ظلم ولا طغيان، ولا قهر لبشر مهما كان؛ بل إعلان لحقوق الإنسان، منذ اللحظة الأولى لبعثة خير الأنام، مصحوبة بعبودية الرحمن على منهج السنة والقرآن.

فهذا ديننا نقدمه في يسر لأبناء الإسلام سائلين المولى أن يردهم إليه ردًّا جميلًا إنه على ما يشاء قدير ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

أ.د/ السيد عبد الحليم محمد حسين

نيويورك

في أول المحرم سنة ١٤٣١هـ

# القسم الأول ما القرآن؟

﴿ وَلَوۡ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَنْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لفان: ٢٧].





#### تقديم القرآن

القرآن الكريم الذي نقرؤه أو نسمعه صباح مساء ، كيف نزل؟ ومتى نزل؟ على من نزل؟ وبأي لغة نزل؟ وكيف نشأت هذه اللغة؟ وكيف سجل؟ ومن سجله؟ وما أسباب تنزيله؟ وما سر حروفه . . وماذا عن ناسخه ومنسوخه؟

هذه الرحلة جديرة بالتسجيل ؛ لأنها رحلة أعظم كتاب عرفه الإنسان . . وهي رحلة معجزة لكتاب معجزة ، وسنحاول في هذا الكتيب أن نلتمس أيسر الطرق التي تمضي بنا وتعرفنا برحلة القرآن . . كها سنحاول تجنب التعقيدات اللفظية ، والمصطلحات التقليدية التي قد يستعصي على بعضنا إدراكها .

إن الرحلة بدأت من السماء العالية . . ثم انتشرت على الأرض تذرعها بطولها الزماني منذ أربعة عشر قرنًا إلى ما لا نهاية ، وتذرعها بطولها المكاني فهي رحلة الإنسان على الأرض .

والرحلة التي سنمضي على طريقها لها شعبتان، شعبة تصف قصة نزول القرآن. وشعبة تصف وصل إنسان الأرض بأسباب السماء عن طريق القرآن.

فلنمض على بركة الله على طريق القرآن ، مهتدين بنوره عسانا ندرك بعض أسراره ، ونرتشف شربة من بحر علمه ، فعلمه من عند العليم الخبير ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ عَلَيْهِ مَا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لقان: ٢٧] .



#### وتهيأت الدنيا وتهيأ الإنسان لاستقبال القرآن

ليس بوسع الإنسان أن يعيش بغير عقيدة ، فالعقيدة والحياة شيء واحد ﴿ ٱسۡتَجِيبُواۡ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا مُحۡيِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

ولقد لازمت العقيدة نشأة الإنسان من بدء تكوينه الأول ، ومن موقع هذا التكوين الذي تم في السماء ، ثم بدء تلقينه العقيدة ثم وقوع الخطأ ثم التوبة مع توطينه في مكان آخر . . . ثم تتابع التلقين عبر القرون .

وبعد أن قطعت العقيدة مشوارًا طويلًا مع الإنسان تلقنه من دروس الحياة ما يصلح به شأنه ، وتعينه بالرسل والأنبياء والمصلحين ، وتثبت قلبه بالمعجزات . . كان لابد من وضعه على طريق ثابت مستقيم ، فكان «القرآن» . . وهو كتاب من الله إلى الناس كافة . . وكان لابد من وجود إنسان يشخص فيه هذا الكتاب فنرى فيه آياته متحركة بين الناس . . وكان هذا الإنسان «محمدًا» عليه .

وكان لابد من اختيار زمان ومكان لنزول الكتاب، الزمان كان بعد بعثة المسيح الطفي بستة قرون، ولأن المسيح كان آخر الرسل قبل محمد جعلت البشرى منه وقد سجل القرآن هذه البشرى ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَنبَنِي إِسْرَاءِيلَ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَنةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِن بَعْدِى ٱسمُهُ وَ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦]، أما مكان نزول القرآن، فقد اختير بحكمة بالغة وكان في الجزيرة العربية. . وهي كها نعلم قفر محروم من الماء والخضرة . . حتى إن أهلها كانوا يهجرونها إلى نعلم قفر محروم من الماء والخضرة . . حتى إن أهلها كانوا يهجرونها إلى

العراق والشام حيث الماء والأرض الخصبة . . وكانت الهجرات تتم كل ألف سنة تقريبًا وكان آخرها في عهد المسيح اللهيلاً .

والحكمة في هذا الاختيار أن الدعوة الجديدة لم تستند إلى قوة دولة وسلطانها وتراثها . ولكنها اعتمدت على مبادئها لتكون مصدر قوتها الوحيدة .

واختارت الدعوة مكانًا معينًا في الجزيرة العربية . . له علاقة تاريخية بالدعوة الجديدة . . المكان مكة حيث كلف «أبو الأنبياء» سيدنا إبراهيم ببناء بيت الله الحرام ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرُ هِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ ببناء بيت الله الحرام ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرُ هِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا وَآجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ رَبَّنَا وَقَبَ عَلَيْنَا أَوْ وَجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَوَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأُرِنَا مَناسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا وَآجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ وَأُرِنَا مَناسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا أَوْلَا عُلَيْمِ مَ التَوْلُا عَلَيْمِ أَلَا وَالْبَعْمُ وَيُعَلِّمُهُمُ وَمِن ذُرِيَّةٍ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللهِ عَلَيْمُ مَ اللهِ عَلَيْمُ مَ اللهِ عَلَيْمُ مَ اللهُ وَاللهِ عَلَيْمُ مَ اللهُ وَاللهِ عَلَيْمُ وَاللهِ عَلَيْمُ مَ اللهُ وَعَاصِلُ عَربية عريقة باستثناء الأرقاء وعناصر الشعب كان معظمه من أصول عربية عريقة باستثناء الأرقاء وعناصر أخرئ وفدت إلى الجزيرة من جنوب أو شهال .

وكان الشعب معتدًا بتاريخه القديم ، فخورًا بأنه يقوم على حراسة البيت الحرام . . وكان يتكسب من هذا التراث التاريخي ، ولكن لم يكن ملتزمًا بملة إبراهيم بل على العكس . . فقد فتن الشعب بعبادة الأصنام التي وفدت إليه من الشهال على يد أحد سادته «عمرو بن لحي بن حارثة الخزاعي» عندما كان يزور بلدة البلقاء بالشام فوجدهم يعبدون الأصنام فطلب منهم تزويده بصنم فأهدوه «هبل» فحمله إلى مكة ووضعه بالبيت الحرام فأعجب به قومه فعبدوه . . ثم تكاثرت التهاثيل حتى غزت البيوت والأسواق .



ومع هذا فقد استمسكت بعض الطوائف بملة إبراهيم وكانوا يتعبدون بها ، كما حافظ بعض النصارئ على دينهم ، وكان لليهود مستعمرة دينية في يثرب لها تقاليدها وعباداتها الخاصة ، وكان شعب مكة -نتيجة لفقدان الالتزام العقائدي- يعاني من الفساد والظلم والتحكم الطبقي ، والمنازعات القبلية .

ولم يكن اختيار الزمان أو المكان مقصودًا به أن تقتصر الدعوة الجديدة على زمان معين أو مكان معين. بمعنى أن تقتصر على الفترة التي تستغرقها دعوة النبي على أثناء حياته وأن تقتصر من حيث المكان على الجزيرة العربية ، والدليل على ذلك أن القرآن نص على شمول الدعوة . . وأنها للناس كافة سواء منهم من عاصر محمدًا أو من الذين سيكونون من بعده ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨] .

﴿ قُلْ يَنَأَيُّ النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُرْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ [الحج: ٤٩].

ثم نص صراحة على أن محمدًا سيكون خاتم الأنبياء: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ اللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّانَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، أَبَآ أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّانَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، وكما كانت الجزيرة العربية تعيش حالة اضطراب عقائدي وفكري واجتماعي، كان العالم الخارجي يعيش نفس المعاناة.

ونقلت صفحة أخرى فيطالعنا المشهد التالي اقتتال بين الدول العملاقة وإفلاس فكري وعقائدي بين الناس وكانت المدارس الفلسفية الكبرى والتي كانت تزود الناس بالغذاء الفكري والعقائدي قد انحرفت عن طريقها . مدرسة كونفوشيوس في الصين تحولت إلى شبه دين تلبسه خرافات وأباطيل ، مدرسة بوذا في الهند تحولت إلى عبادة تتسم بعذاب النفس ، مدرسة زرادشت بفارس أضمحلت وتحولت إلى وثنية بغيضة . . وكانت فلسفة أرسطو في الغرب تعيش معاناة الفهم الصحيح .

أما العقائد الساوية فكانت تحاول أن تحافظ على بقائها في المعابد والأديرة بعد أن حاصرها سلطان الدول وحبسها عن الانطلاق. وكان لابد من إدراك البشرية حتى لا تهان فكان «القرآن» . وكان «محمد» على الله عنه المناب المناب

فهاذا قدم القرآن للإنسان والإنسانية . . هذا السؤال يحتاج لجامعات علمية للإجابة عليه . . وكل محاولة للإجابة الفردية عليه لن تبلغ قطرة ماء من هذا المحيط الهائل من المعرفة ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَمُ مَاء من هذا المحيط الهائل من المعرفة ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَمُ وَٱلْبَحُرُ يَمُدُهُ مِن بَعَدِهِ عَلَى المعرفة أَنْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللّهِ أَنِنَ ٱللّهُ عَزِيزً حَكِيمُ ﴾ [لقهان: ٢٧] . . وستكون محاولتنا إشارات ضوء على الطريق تنضم إلى إشارات أكثر إشراقًا منها لعلنا نهتدي بها إلى المعرفة .





#### كيف نزل القرآن وكيف دُوِّن

القرآن هو كلام الله المعجز المنزل على رسول الله ﷺ.

والقرآن له أسهاء كثيرة منها:

الفرقان: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عِلَيْكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

والفرقان: هو الكلام الفارق بين الحق والباطل . .

والذكر: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا آلَذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَ فِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

والتنزيل: ﴿ تَنزِيلٌ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الواقعة: ٨٠]، ويقال إن أسهاء القرآن أكثر من خمسين اسمًا.

والقرآن له أوصاف منها:

أنه مبارك ﴿ وَهَاذَا ذِكُرٌ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَهُ ﴾ [الأنبياء: ٥٠].

فكيف نزل هذا القرآن وكيف دون؟

\* \* \*



#### كيف نزل القرآن؟

هذا القرآن نزل على قلب رسول الله ﷺ ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٦-١٩٣].

وكان جبريل هو الملك المكلف بنقل القرآن بألفاظه إلى الرسول، وهو المعنى هنا بالروح الأمين.

#### وما دور رسول الله محمد عليه؟

دور محدد بنص القرآن: ﴿إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ [يونس: ١٥].

#### ومتني نزل؟

يقول ابن عباس: أنزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا ليلة القدر، ثم أنزل بعد ذلك في عشرين سنة ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ﴾ [القدر: ١].

#### لكن ما الحكمة في أن القرآن لم ينزل جملة واحدة؟

نقرأ الحكمة من هذه القصة: طلب اليهود والمشركون من الرسول أن يطلب من ربه أن ينزل عليه القرآن جملة واحدة كالإنجيل والتوراة لأنها نزلا جملة واحدة، فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً ۚ كَذَالِكَ لِنُتُبِّتَ بِهِ مَ فُوَادَكَ وَرَتَّلْنَهُ تَرَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٣٢].



وهناك حكمة بل حكم اقتضت أن ينزل القرآن على فترات منها: تيسير حفظه وفهمه ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكِرِ فَهَلَ مِن مُّذَّكِرٍ ﴾ [القمر: ٧] ، وفي هذا يحدثنا رسول الله ﷺ: ﴿ إن جبريل كان يعارضني القرآن كل سنة مرة ، وإنه عارضني العام مرتين ، ولا أراه إلا حضر أجلي » (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٦٢٤)، ومسلم (٢٤٥٠) عن أم المؤمنين عائشة عِشْن .

#### متى وكيف دون القرآن؟

لقد دون القرآن في أربعة عهود نذكرها على التوالي:

عهد الرسول: لقد اختار رسول الله على مجموعة من خيرة أصحابه وطلب منهم كتابة القرآن، نذكر منهم الخلفاء الأربعة، وخالد بن الوليد وزيد بن ثابت ومعاوية. وكان يعلمهم طريقة تدوين الآيات ويبين لهم مواضعها . وكانوا يكتبون الآيات على رقائق من الحجارة المصقولة، وجريد النخل، والجلد والعظام . . وكان الرسول يأمر الكتاب أن يدونوا الآيات والسور حسب نزولها، أما جمع القرآن على شكل مصحف فقد تم في عهد أبي بكر الصديق، ولها قصة نذكرها في إيجاز .

عهد أبي بكر: في العام الثاني عشر للهجرة أي بعد أن تولى أبو بكر الصديق الخلافة ظهرت فتنة مسيلمة الكذاب، فتصدى لها أبو بكر وأصحابه في معركة اليهامة، وانتهت المعركة باستشهاد سبعين صحابيًا من حفظة القرآن فجزع عمر بن الخطاب من هذه الفاجعة، وخشي أن يتبدد القرآن فذهب إلى أبي بكر وقال له: إن القتل قد استحر يوم اليهامة بقراء القرآن، وأني أخشى أن يستحر القتل بالقراء بالمواطن، فيذهب كثير من القرآن، وإني أرئ أن يجمع القرآن.

ثم يحدثنا أبو بكر عما تم بعد ذلك فيقول: فلم يزل عمر يراجعني حتى شرح الله صدري لذلك ورأيت في ذلك الذي رأى عمر، ثم طلبت زيد بن ثابت وقلت له: إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحي لرسول الله على فتتبع القرآن فاجمعه.



وننتقل إلى يزيد بن ثابت لنستمع منه إلى وقع هذا التكليف عليه يقول: فوالله ، لو كلفوني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل علي مما أمرني به من جمع القرآن . وما زال أبو بكر يراجعني وأنا أقول له كيف تفعلون شيئًا لم يفعله رسول الله على متى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر ، فتتبعت القرآن أجمعه من العسب ، واللخاف وصدور الرجال ، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع خزيمة بن ثابت الأنصاري ، لم أجدها مع أحد غيره وهي : ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِن أَنفُسِكُمْ لَمُ أَجدها مع عَريشُ حَريصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِين رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾ لم أجدها مع أحد غيره وهي : ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِن أَنفُسِكُمْ التوبة عَمْ رَسُولُ مِن أَنفُسِكُمْ التوبة عَمْ مَا عَنِيمٌ حَريصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِين رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة : ١٢٨] حتى خاتمة براءة فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر ، ثم عند حفصة بنت عمر .

وروي أن أبا بكر الصديق كلف عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت بأن يقفا على باب المسجد ويطلبا كل من يحفظ القرآن أن يذكر لهما ما يحفظ، ومما أوصاهما به أبو بكر: اقعدا على باب المسجد، فمن جاءكما بشاهدين على شيء من كتاب الله فاكتباه.

ووقف عمر وصاحبه على باب المسجد ونادى: من كان تلقى من رسول الله ﷺ شيئًا من القرآن فليأت به .

وعلى هدي أبي بكر تم أول تدوين للقرآن واستند التدوين إلى مصدرين: أولهما ما دونه رسول الله في حياته، وثانيهما ما كان يحفظه الصحابة.

دور علي: ولكن هل نفهم من هذا أنه لم تجر محاولات أخرى لجمع القرآن؟ ذكر المؤرخون أن علي بن أبي طالب شرع في محاولة لجمع القرآن

ويذكرون هذه الواقعة عن عكرمة قال: لما كان بدء خلافة أبي بكر قعد علي ابن أبي طالب في بيته ، فقيل لأبي بكر: قد كره بيعتك ، فأرسل إليه ، فقال: أكرهت بيعتي؟ فقال علي: رأيت كتاب الله يزاد فيه فحدثت نفسي ألا ألبس ردائي إلا لصلاة حتى أجمعه ، فقال له أبو بكر: فإنك نعم ما رأيت .

إلا أنه بعد أن تم جمع القرآن على الصورة التي ذكرناها ، قال على بن أبي طالب : أعظم الناس في المصاحف أجرًا أبو بكر ، رحمة الله على أبي بكر هو أول من جمع كتاب الله .

عهد عثمان: بقي أن نعرف شيئًا عن دور عثمان بن عفان في جمع القرآن.

قلنا: إن أبا بكر كلف بعض الصحابة بتسجيل القرآن مخافة أن يضيع أو يتبدد، أما عثمان بن عفان فقام بجمع القرآن في مصحف واحد ثم نسخ منه مجموعة من المصاحف وأرسل بها إلى البلاد الإسلامية.

ويحدثنا أنس بن مالك عن نشأة فكرة جمع القرآن عند عثمان ، قال : إن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق ، فأفزع حذيفة اختلافهم في قراءة القرآن ، فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارئ ، فأرسل عثمان إلى حفصة ابنة عمر أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف ثم أردها إليك ، فأرسلت بها إلى عثمان فأمر زيد بن ثابت ، وعبد الله بن الزبير ، وسعيد بن العاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف .





#### كيف نطمئن إلى صحة التدوين؟

قد يقول البعض: وكيف نطمئن إلى صحة ما دونه الصحابة؟

أُولًا: لقد تكفل الله بحفظ القرآن بقوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَخَنَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ثم وصف كتابه بأنه سوف يخلو من كل تزييف ﴿ وَإِنَّهُ مُ لَكِتَبَ عَزِيزٌ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عَلَيْهِ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤١، ٤١].

ثانيا: وضع الله عقوبات مشددة لمن يكذب أو يفتري على كتابه قال: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللهِ وُجُوهُهُم مُّسْوَدَّةً ۖ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِلْمُتَكِبِّرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٠].

فكيف يتخيل البعض أن أصحاب الرسول الذين وصفهم الله بقوله: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ وَرُخَّعًا شُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضَوانًا سيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ رُكَعًا شُجُدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضَوانًا سيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقال عنهم الرسول إنهم أقرب ما يكونون شبها السُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقال عنهم الرسول إنهم أقرب ما يكونون شبها بالأنبياء فقال فيها قال: ﴿ إِن مثلك يا أَبا بكر كمثل إبراهيم . . إن مثلك يا عمر كمثل نوح ﴾ (١٠).

كيف يتصور أن من صاحبوا الرسول قرابة ربع قرن يصلون وراءه بالقرآن، ويتدارسونه، ويحكمون به، ويقضون به ويقاتلون به ويسالمون

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣٨٣/١) عن ابن مسعود هيئ ، وهو عند الترمذي (١) أخرجه : أحمد في «المسند» .

به كيف يتصور أنهم يتآمرون على القرآن أو يحرفونه ، أو يغفلون تسجيله كما نزل ، كيف يمكن أن يتصور هذا؟

#### بقي سؤال عن مصحف عثمان ، وهل هو المصحف الذي بين أيدينا؟

اتخذ مصحف عثمان مسيرته في الدول الإسلامية فوزع على كل البلاد الإسلامية ، ولم يكتف سيدنا عثمان بإرسال النسخ بل أوفد مع كل نسخة عالمًا حافظًا للقرآن ليعلم الناس طريقة قراءة القرآن فأوفد عثمان زيد بن ثابت مع المصحف المدني ، وعبد الله بن السائب مع المكي ، والمغيرة بن شهاب مع الشامي ، وأبا عبد الرحمن السلمي مع الكوفي ، وعامر بن قيس مع البصري . . وتمكن هؤلاء العلماء من نشر القراءة الصحيحة للقرآن الكريم .

ثم تتابعت عملية نسخ المصاحف عن مصحف عثمان حتى وصلت هذه المصاحف إلى أيدينا.

ولكن بقيت مسألة بسيطة وهي تتعلق بتنقيط المصاحف ؟ لأن المصاحف في عهد عثمان كانت خالية من النقط . . بل لم تكن النقط موجودة على الإطلاق في عهد عثمان ، وقيل إن أول من وضع النقط على الحروف العربية أبو الأسود الدؤلي . . أما الذي وضع النقط على حروف القرآن فهما (نصر بن عاصم الليثي ، ويحيى بن يعمر العدواني) وقد قاما بهذا العمل العظيم بناء على تكليف من عبد الملك بن مروان ، وقيل إن أبا الأسود الدؤلي . . سبقهما في تنقيط أحد المصاحف ، أما عن شكل حروف القرآن فقيل إن أبا الأسود الدؤلي . . سبقهما في تنقيط أحد المصاحف ، أما عن شكل حروف القرآن فقيل إن أبا الأسود الدؤلي سمع أعرابيًا يقرأ هذه الآية : ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيَ مُ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴿ [التوبة : ٣] بكسر لام ورسوله



فغضب أبو الأسود وقال: لم يكن الله ليبرأ من رسوله، لكنه لم يضع أدوات الشكل الشائعة الآن بل كان يستعمل النقط بدلًا منها فكان يضع نقطة فوق الحروف دلالة على الفتحة ونقطة تحتها دلالة على الكسرة، ونقطتين دلالة على السكون، وأما عن الضمة فكان يضع نقطة بين الحروف كعلامة لها.

أما الصور التي اتخذته أشكال الحروف كما هي عليه الآن فقد تمت في عهد عبد الملك بن مروان .

وهنا تساؤل عن نشأة كتابة اللغة التي دون بها القرآن الكريم ، من أين جاءت عرب مكة وكيف وصلتهم!!

الجواب يمكن أن نستنبطه من حوار جرى بين زياد بن أنعم وبين ابن عباس:

قال زياد لابن عباس: معاشر قريش هل كنتم تكتبون في الجاهلية بهذا الكتاب العربي تجمعون فيه ما اجتمع وتفرقون فيه ما افترق، هجاء بالألف واللام والميم والشكل والقطع وما يكتب به اليوم؟

قال ابن عباس: نعم.

قال زياد: فمن علمكم الكتابة؟

قال ابن عباس: حرب بن أمية.

قال زيد: ومن علم حرب بن أمية؟

قال ابن عباس: عبد الله بن جدعان.

قال: ومن علم عبد الله بن جدعان؟

قال: أهل الأنبار.

قال زياد: فمن علم الأنبار؟

قال ابن عباس: طارئ طرأ عليهم من أهل اليمن من كندة .

قال: فمن علم ذلك الطارئ؟

قال ابن عباس: الخلجان بن الموهم كان كاتب هود نبي الله على .

نخلص من هذا أن الكتابة بالحروف العربية انتقلت إلى مكة من خارجها وانتسبت إلى عهد سيدنا هود.

أما عن انتشار الكتابة في العرب فقد كان الفضل فيه لرسول الله على فقد شجع الجميع على تعلم الكتابة ، وخص الصبيان باهتمام كبير حتى إنه كان يقبل أن يفتدي الأسير نفسه إذا علم عشرة من المسلمين الكتابة.

بل قيل إن الرسول نفسه قد تعلم الكتابة والقراءة والذين قالوا بهذا يستشهدون بأحاديث وردت في «صحيح البخاري» بشأن صلح الحديبية ، فأخذ رسول الله على الكتاب وليس يحسن أن يكتب فكتب : «هذا ما قاضى عليه محمد بن عبد الله» (۱) ، ويستشهدون بحديث آخر رواه ابن ماجه عن أنس بن مالك : قال رسول الله على : «رأيت ليلة أسري بي مكتوبًا على باب الجنة الصدقة بعشر أمثالها ، والقرض بثمانية عشر» (۲) .



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٧٠٠)، ومسلم (١٧٨٣) من حديث البراء بن عازب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (٢٤٣١) من حديث أنس بن مالك.

ومع هذا فإن أصحاب هذا الرأي مجمعون على أن النبي على لم يكن يعرف القراءة والكتابة عندما نزل عليه الوحي ولكنه تعلمها بعد نزول الوحي.

أما ما يستريح له قلبي فهو الأخذ بظاهر النص القرآني قال تعالى عن رسوله: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتُلُواْ مِن قَبْلِهِ عِن كِتَبُ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ ۗ إِذًا لَا تَخُطُّهُ وَمَا كُنتَ تَتُلُواْ مِن قَبْلِهِ عِن كِتَبُ وَلَا تَخُطُّهُ وَبِيمِينِكَ ۗ إِذًا لَا رَبَابَ ٱلمُبْطِلُونَ ﴾ [المنكبوت: ٤٩، ٤٨].

#### ما سرُّ هذه الحروف: الم . . كهيعس . . ق؟

ماذا تعني هذه الحروف التي تتصدر السور؟ وهل هي سر غامض لا يعلم به إلا الله ، أم هي ترمز إلى معان نستشفها من السور ومن موضوعها ، هذا السؤال في حاجة إلى جواب؟

نلاحظ أن الحروف التي تبدأ بها بعض السور منها ما لا يزيد عن حرف واحد مثل: ص: ﴿ صَ ۚ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ﴾ [ص: ١]، ق: ﴿ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ ﴿ وَ اللَّهُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [القلم: ١].

ومنها ما يتكون من حرفين: طه: ﴿طه ۞ مَآ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾ [طه: ٢،١]، يس: ﴿يسَ ۞ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [يس: ٢،١]، حم: ﴿حمّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِتَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الجاثية: ٢،١].

ومنها ما هو ذو ثلاثة أحرف: الم: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيْ

ومنها ما هو أكثر من ثلاثة أحرف مثل: ﴿كَهَيعَصَ۞ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُۥ زَكَرِيَّآ﴾ [مريم: ٢،١].

#### ماذا تعني هذه الحروف؟

يقول علي بن أبي طالب: «لكل كتاب صفوة وصفوة كتاب الله حروف التهجي»، ويقول عنها الخليفة الأول أبو بكر الصديق: «في كل كتاب سر وسر القرآن في أوائل السور».



وقال البعض: إن هذه الحروف أنزلت للتنبيه إلى أن القرآن ليس مكونًا إلا منها ، وقال بعضهم: إنها سر من أسرار الله لا يعلمه إلا هو .

وأجمل تفسير معاصر قرأته عن هذه الحروف ما ذكره الشيخ محمود شلتوت قال: "إن وصف القرآن، بها وصف به من أنه هدى وتبيان ونحو ذلك لا يبطله أن تجيء في أوائل بعض سوره مثل هذه الحروف التي يتعلق بها تكليف أو إرشاد، وأنه ما دام واضحًا في جملته وفيها قصد به، فلا بأس من أن يرد فيه بعض ما استأثر الله بعلمه، تنبيهًا على القدرة التامة في جانب الربوبية، فكم لله في الكون من أسرار تنقضي الدنيا ولا تدرك، وكم له في التكاليف من أسرار لا يملك العبد أمامها إلا أن يمتثل».

وهناك ملاحظة جديرة بالتفكير وهي أن معظم هذه الأحرف يتبعها وصف من أوصاف القرآن الكريم مثل قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ الْمُ اللَّهُ اللَّ

ومثل: ﴿ طُسَ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [النمل: ١] .

ومع هذا فقد لاحظ أنه ورد ذكر القرآن ووصفه ولم تتصدر السور الأحرف التي ذكرناها، وأظهر مثل ما ورد في صدر سورة الكهف والتي نقرأها كل جمعة قال تعالى في أول السورة: ﴿ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَىٰ عَبَدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ حَجِعَلَ لَلَهُ عِوَجًا ﴾ [الكهف: ١].

وكذلك لم نلاحظ وجود الأحرف في أول سورة الفرقان يقول تعالى في أول السورة : ﴿ تَبَارَكَ ٱللَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عَلَيْكُونَ لِلْعَالَمِينَ لَوْلَ السورة : ﴿ تَبَارَكَ ٱللَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عَلَيْكُونَ لِلْعَالَمِينَ لَلْعَالَمِينَ لَلْعَالَمِينَ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّالَا اللَّهُ اللللَّاللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وهناك ملاحظة أخرى جديرة بالاهتهام وهي أن هذه الأحرف جاءت في أول السور المكية، ولم يرد لها ذكر إلا في سورتين من السور المدنية وتعليلهم لهذا أن السور المكية كانت تتسم بالشدة وقرع الأذهان والتنبيه إلى خطورة الأمر، ومن خصائص هذه الأحرف لفت النظر لأمور فيها تحذير وإنذار . . أما السور المدنية فمعظمها بشأن العبادات والتشريعات . . والواقع أن هذا التفسير لا يؤخذ كقاعدة لأن بعض السور المدنية نزلت في القتال والتحريض .

ونحن نميل إلى الأخذ بتفسير سيدنا أبي بكر بشأن هذه الأحرف وهي أنها سر من أسرار الله . . ونكتفي بهذا القدر عن مداخل السور لندخل إلى السور ثم الآيات .





#### وماذا تعني الآية

الآية هي النص القرآني المعروف لدينا . . وقد ورد ذكرها في القرآن في مناسبات عديدة نكتفي بهذه الآية : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبِ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّكَ كَمَاتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ [آل عمران : ٧] .

وذكر رسول الله الآية في عدة مواقع ، ووصف آيات بصفات خاصة فمثلاً قال عن آية ذكرت في سورة البقرة : «وأن لكل شيء سناما ، وأن سنام القرآن سورة البقرة ، وفيها آية هي سيدة آي القرآن وهي آية الكرسي» (۱) ، وقال عن آيات الفاتحة : «الفاتحة سبع آيات (۲) وسورة اللك ثلاثون آية (۳)».

#### ولكن كيف تم ترتيب آيات القرآن؟

الثابت يقينا أن ترتيب الآيات كان بناء على أوامر صريحة من رسول الله على أبت أن ترتيب الآيات كان يتم بناء على توجيهات من ربه على ، كما ثبت أن ترتيب الآيات كان يتم بناء على توجيهات من ربه على روى الإمام أحمد عن عثمان بن أبي العاص أنه قال: كنت جالسًا عند

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۲۸۷۸) من حديث أبي هريرة، وقال الترمذي: هذا حديث غريب وصححه ابن حبان (۷۸۰) بذكر سنام القرآن، وبذكر آية الكرسي صححه الحاكم في «المستدرك». (۲/ ۲۰۹) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١٠٢٥) عن أبي هريرة. قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن نوح بن أبي بلال إلا عبدالحميد بن جعفر، تفرد به علي بن ثابت»، وقال الهيثمي في «المجمع» (٢/ ١٠٩): «رجاله ثقات».

<sup>(</sup>٣) أخرجه : أبو داود في «السنن» (١٤٠٠)، والترمذي (٢٨٩١)، وابن ماجه (٣٧٨٦) عن أبي هريرة . قال الترمذي : «هذا حديث حسن» .

رسول الله عَلَيْ إذ شخص إلى ببصره ثم صوبه ثم قال: «أَتَاني جبريل فَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ فَأْمِرْنِي أَنْ أَضَع هذه الآية الموضع من السور!! ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْرَ فَي نَه يَ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي وَالْبَعْي عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]» (١).

سؤال تقليدي ما هي عدد آيات القرآن؟

عدد آيات القرآن ستة آلاف ومائتا آية .

وسؤال تقليدي أيضًا ما أطول آية في القرآن؟

أطول آية وردت في سورة البقرة وهي آية الدين ، أما أقصر آية فهي «يس» .

وتعد البقرة أطول سورة والكوثر أصغر سورة في القرآن.

وماذا تعرف عن السور المكية أي التي تنتسب إلى مكة والسور المدنية أي التي تنتسب إلى المدينة؟

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢١٨/٤) عن عثمان بن أبي العاص، وحسنه الهيثمي في «المجمع» (٧٩/٧) وجعله من مسند عمرو بن العاص.



#### الناسخ والمنسوخ من الآيات

معنى النسخ أو المقصود بالنسخ أنه إذا تعارض نصان آت = آيات القرآن كانت الآية اللاحقة ناسخة أي ملغية لحكم الآية

#### ولكن هل يتصور أن كل آية من الآيات قابلة للنسخ؟

القول بهذا لا يقبله العقل فيستحيل مثلًا أن ننسخ آية عن ووحدانيته ، أو آية سجلت حدثًا تاريخيًّا أو آية أمرت بمعر عن منكر.

ولذلك فإن معظم الآيات المنسوخة من آيات الأحكام أي\_ وأضرب مثلًا بالعقوبة التي وردت عن عقوبة الزناة . . فقد و نسخت بأخرى .

#### بقي سؤال عن الحكمة من النسخ؟

أُولًا: النسخ وحكمته تضمنته هذه الآية: ﴿مَا نَنسَـــ فَنُسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِمِنْهَآ أُوۡمِثْلِهَاۤ ﴾ [البقرة: ١٠٦].

رسول الله ﷺ إذ شخص إلى ببصره ثم صوبه ثم قال: «أتاني جبريل فأمرني أن أضع هذه الآية الموضع من السور!! ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِيَ عَيْطُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]» (١).

سؤال تقليدي ما هي عدد آيات القرآن؟

عدد آيات القرآن ستة آلاف ومائتا آية .

وسؤال تقليدي أيضًا ما أطول آية في القرآن؟

أطول آية وردت في سورة البقرة وهي آية الدين ، أما أقصر آية فهي «يس» .

وتعد البقرة أطول سورة والكوثر أقصر سورة في القرآن.

وماذا تعرف عن السور المكية أي التي تنتسب إلى مكة والسور المدنية أي التي تنتسب إلى المدينة؟

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢١٨/٤) عن عثمان بن أبي العاص، وحسنه الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٧٩) وجعله من مسند عمرو بن العاص.



#### السور المكية والسور المدنية

يقول بعض العلماء: إن المكي ما نزل بمكة ولو بعد الهجرة ، والمدني ما نزل بالمدينة ، أي العبرة بالتسمية هي مكان نزول الآيات ، ولكن هذا القول ترد عليه تساؤلات عن السور أو الآيات التي لم تنزل بمكة أو المدينة ونزلت في أماكن أخرى كالتي نزلت في بدر أو أحد أو عرفات أو منى . . يقول هؤلاء العلماء: إن هذه السور نزلت بضواحي مكة أو المدينة والضاحية تنسب للبلد الأصلى .

إلا أنهم لم يجدوا جوابًا بشأن الآيات التي نزلت بتبوك مثل: ﴿ لُوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَآ تَبَعُوكَ ﴾ [التوبة: ٢٤]، أو ما نزل منها في القدس ليلة الإسراء مثل: ﴿ وَسَعَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا ﴾ القدس ليلة الإسراء مثل: ﴿ وَسَعَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا ﴾ [الزخرف: ٤٥]، إلا أن هناك رأيًا آخر يقول: بأن المكي ما نزل قبل الهجرة إلى المدينة ، والمدني ما نزل بعد الهجرة وإن كان نزوله بمكة ، ويستشهدون بآيات منها: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، هذه الآية مدنية ومع هذا فقد نزلت بعرفة أي مكة . . وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَى الْمَلِهَا ﴾ النساء: ١٥]، هذه الآية تعتبر مدنية ومع هذا فهي نزلت عند الكعبة عام الفتح .

قد يتساءل البعض عن الدافع وراء هذه الدراسة وهل المقصود بها الترف الذهني، أم أنها تستهدف البحث العلمي، وتقصي الحقيقة؟

الواقع أن دراسة المدني والمكي من السور والآيات ليست مقصودة لذاتها ولكنها وسيلة لدراسة أخرى وهي معرفة الناسخ في حالة اختلاف

الحكم في موضوع واحد فنأخذ بالحكم الذي جاءت به الآية المدنية لأنه الاحق بالحكم الذي جاء في الآية المكية . . ثم إن معرفة ما نزل بمكة وما نزل بالمدينة قد يعيننا على تفهم الآيات ، وتفهم مقاصدها .

لكن كيف يمكننا عبيز الآيات المكية من الآيات المدنية؟

بذلت جهود مشكورة لمعرفة الآيات المدنية والآيات المكية وخصائص كل منها . . ولنضرب أمثلة :

قيل: إن كل سورة فيها سجدة تعتبر مكية.

وكل سورة فيها لفظ: ﴿كَلَّا ﴾ تعتبر مكية وقد ورد لفظ ﴿كَلَّا ﴾ في خمس عشرة سورة ، وكل سورة فيها قصص الأنبياء والرسل والأمم السابقة مكية باستثناء سورة البقرة .

وكل سورة فيها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ مكية باستثناء ما ورد في سورة الحج .

وقيل: إن كل سورة فيها الحدود، والفرائض، وأحكام الجهاد، وما ذكر عن المنافقين مدنية، ونكتفي بهذا القدر من التعريف بالسور والآيات لننتقل إلى الناسخ والمنسوخ من آيات القرآن.





#### الناسخ والمنسوخ من الآيات

معنى النسخ أو المقصود بالنسخ أنه إذا تعارض نصان أي آيتين من آيات القرآن كانت الآية اللاحقة ناسخة أي ملغية لحكم الآية السابقة .

#### ولكن هل يتصور أن كل آية من الآيات قابلة للنسخ؟

القول بهذا لا يقبله العقل فيستحيل مثلًا أن ننسخ آية عن الإيهان بالله ووحدانيته ، أو آية سجلت حدثًا تاريخيًّا أو آية أمرت بمعروف أو نهت عن منكر.

ولذلك فإن معظم الآيات المنسوخة من آيات الأحكام أي التشريعات وأضرب مثلاً بالعقوبة التي وردت عن عقوبة الزناة . . فقد وردت آية ثم نسخت بأخرى .

الآية الأولى تقول: ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَيْحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمْ فَالسَّتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأُمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ فَالسَّتُهُ هُنَّ يَتَوَفَّلُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجِعَلَ ٱللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا أَفَا لَهُ مَا اللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا أَفَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا أَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا وَعَلَيْ اللَّهُ كَانَ تَوَّابًا وَالسَاء: ١٦،١٥].

هذه الآية نسخت بالآية التالية: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَ حِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

#### بقي سؤال عن الحكمة من النسخ؟

أُولًا: النسخ وحكمته تضمنته هذه الآية: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنْيُرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [البقرة:١٠٦]. وننقل عن الشيخ الزرقاني صاحب كتاب «مناهل العرفان في علوم القرآن» رأيه في الحكمة من الناسخ والمنسوخ يقول: لقد جاءت الشريعة إلى الناس تمشي على مهل متألقة لهم، متلطفة في دعوتهم، متدرجة بهم إلى الكال رويدًا رويدًا، فالحكمة من النسخ هي أخذ المؤمنين الأول بأسلوب التدرج خاصة فيها يتعلق بالتشريعات والأحكام.

سيقول البعض: ولم لا ننسخ آية من آيات القرآن إذا اهتدئ الناس إلى تشريع جديد فيه مصلحة الناس؟. نقول: إن القرآن ليس قانونًا من وضع الناس الذين يخطئون ويصيبون، وبالتالي يمكنهم إحلال دستور أو قانون محل قانون آخر.. فالقرآن صدر عن الله المنزه عن كل نقص ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى قَانُونَ أَخْر .. وقد أنزل آخر كتاب على آخر نبي ولا كم تأليه عند القرآن ولا نبي بعد محمد على فكيف يتأتى نسخ آية من آية من آيات القرآن المحكمة.

#### لكن ما وضع الآية المنسوخة؟

الآية المنسوخة هي من آيات القرآن يتعبد بها ، وتتلى شأنها شأن الآيات الأخرى لكن ما جاء بها من حكم لا يؤخذ به ولكن يؤخذ الحكم عن الآية التي نسختها وحلت محلها .

والسؤال الأخير بشأن الناسخ والمنسوخ . . وهو هل تنسخ آيات القرآن أحاديث رسولالله أو أفعاله؟

الجواب: نعم لأن كون النسخ يرد على آيات من القرآن فكيف لا يرد على أحاديث لرسول الله على ونكتفي هنا بذكر مثل واحد . . ففي صلح الحديبية والذي أبرمه رسول الله على مع قريش ، والذي كان من شروطه أن



من جاء من مكة مهاجرًا بدينه وجب رده إلى مكة مهاجرًا وقد التزم رسول الله على بهذا الاتفاق، وسلم جماعة من المسلمين إلى مكة بعد أن تكبدوا مشقة الهجرة إلى المدينة، ثم جاءته امرأة فهم أن يردها إلى مكة فأنزل الله عليه هذه الآيات: ﴿يَالَّيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَا حِرَاتٍ فَامَتُوهُنَّ مُؤْمِنَتُ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا مُهَاجِرَاتٍ فَامَتُوهُنَّ مُؤْمِنَتٍ فَلا مُهَاجِرَاتٍ فَامَتُحنُوهُنَّ أَللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِينَ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتٍ فَلا مُهَاجِرَاتٍ فَامَتُحنه فَي اللهُ الله عَلَمُ ولا هُمْ تَحِلُونَ هَنَ الله المتحنة: ١٠].

فالآية نسخت الاتفاق الذي أبرمه الرسول، والتزم الرسول بنص الآية ورفض تسليم المرأة المسلمة لكفار قريش.

# أسباب نزول القرآن

أسباب نزول آيات القرآن هي مفتاح فهم هذه الآيات، وأفضل وسيلة لتفسيرها، ولذلك عني العلماء بدراسة أسباب النزول وألفوا فيها العديد من الكتب، فمثلًا عندما نزل قول الله تعالى في تحديد فترة الصوم: ﴿وَكُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسُودِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] جاء بعض المسلمين بخيوط بيضاء وأخرى سوداء، ثم ربطوها في أرجلهم وأباحوا لأنفسهم الطعام والشراب طوال الليل وهم ينظرون إلى الخيوط فإذا تبين لهم لون الخيوط السوداء امتنعوا عن الطعام فأسعفتهم السماء بهذا الإيضاح ونزل قول الله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ فأدركوا أن المقصود بالأسود والأبيض هو الليل والنهار.

مثل آخر يحكي قصة هجرة صهيب من مكة إلى المدينة ، فعندما هاجر صهيب تبعه جماعة من قريش في محاولة لاسترجاعه ، ولكن الرجل رفض الاستسلام لهم وتهيأ للقائهم وقال لهم: يا معشر قريش وايم الله لا تصلون إلى حتى أرمي كل سهم في كنانتي ثم أضرب بسيفي ما بقي في يدي منه شيء ، ثم افعلوا ما شئتم وإن شئتم دللتكم على مالي بمكة وخليتم سبيلي ، فرضوا بالفدية وخلوا سبيله ، فلما وصل إلى المدينة ، وروئ قصته للنبي على قال له الرسول كلى : «ربح البيع أبا يحيى ربح البيع وروئ قصته للنبي على قال له الرسول كلى : «ربح البيع أبا يحيى ربح البيع أبا يحيى بن البيع أبا يحيى الله الرسول الله أبا يحيى الله المولى الله أبا يكيى الله أبا يحيى الله أبا يكيى الله الرسول الله الله أبا يكيى الله المولى الله أبا يكيى الله أبا يحيى الله المولى المولى الله المولى الله المولى الم

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن سعد في «الطبقات» (7/7/7) عن سعيد بن المسيب، وبنحوه عند الطبراني في «الكبير» (1/7/7) من حديث صهيب، وصححه الحاكم في «المستدرك» (1/7/7).

وكانت بعض الآيات تنزل بالحلول لمشاكل مستعصية ، يروى عن عمر ابن الخطاب أنه قال: وافقت ربي في ثلاث ، قلت : يا رسول الله لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى ، فنزل قول الله تعالى : ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ اِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] ، وقلت : يا رسول الله إن نساءك يدخل عليهن البر والفاجر فلو أمرتهن أن يحتجبن ، فنزلت آية الحجاب : ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ وَالفاجر فلو أمرتهن أن يحتجبن ، فنزلت آية الحجاب : ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ وَالفاجر فلو أمرتهن أن يحتجبن ، فنزلت آية الحجاب : ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ وَالفاجر فلو أمرتهن أن يحتجبن ، فنزلت آية الحجاب : ﴿ يَتَأَيُّهُا فَيْرَ نَنظِرِينَ إِنَّهُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَآدْ خُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَآنتَشِرُواْ وَلاَ مُسْتَعْنِيسِينَ لِحَدِيثٌ إِنَّ ذَالِكُمْ كَانَ يُؤَذِى ٱلنِّي فَيَسْتَحْي مِن وَرَآءِ حِابٍ مُسْتَعْنِيسِينَ لِحَدِيثٌ وَاللَّهُ مُوهُنَّ مَتَعًا فَسْعَلُوهُنَ مِن وَرَآءِ حِابٍ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ ﴾ [الأحزاب: ٥٣] .

ويذكرنا عمر بن الخطاب بالحادثة الثالثة يقول: عندما اجتمع على رسول الله ﷺ نساؤه في الغيرة فقلت لهن: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُۥ ٓ إِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُ ۗ أَزْوَا جًا خَيرًا مِنكُنَّ ﴾ [التحريم: ٥] فنزلت كذلك.

#### والرد على التساؤلات:

وقد تنزل آیات القرآن ردًا علی تساؤلات ، یقول ابن مسعود: سألت رسول الله أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك» ، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يأكل معك» قال: ثم أي؟ قال: فأن تزاني حليلة جارك» فأنزل الله تصديقها: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ مَعَ اللهِ إِلَا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ النَّهُ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ يَلُق أَثَامًا ﴿ يُضَعَفُلُهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَتَحَلَّدُ فِيهِ مَهَانًا ﴾ [الفرقان: ٢٨ ، ٢٨] (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٤٧٦١) ، ومسلم (٨٦) عن ابن مسعود .

#### ولتصحيح المفاهيم:

ونزلت بعض آيات القرآن لتصحيح مفاهيم، فيحكى أن أحد الأنصار تهاجي مع رجل من قبيلة معادية، وكان مع كل واحد منهم بعض سفهاء قومه فأنزل الله فيها: ﴿وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُدنَ ﴿ الْمَرْتَرُ أَنَّهُمْ فِي صَحْلِ وَاحِد منهم بعض سفها؛ ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُدنَ ﴿ الْمَرْتَرُ أَنَّهُمْ فِي صَحْلِ وَاللهِ فَيهُ وَاللهُ عَلَونَ ﴾ [الشعراء: كُلِّ وَادٍ يَهيمُونَ ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٦]، فلما سمع بعض شعراء المسلمين بنزول هذه الآية أسرع حسان بن ثابت، عبد الله بن رواحة وآخرون وقالوا لرسول الله: والله لقد أنزل الله هذه الآية وهو يعلم أنا شعراء هلكنا، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧].

ونزلت بعض الآيات لتسجل مشاهد إنسانية نذكر منها قصة رواها أبوهريرة ويشخ قال: أتى رجل رسول الله على فقال: يا رسول الله أصابني الجهد، فأرسل رسول الله إلى نسائه فلم يجد عندهن شيئًا، فقال رسول الله على : «ألا رجل يضيفه هذه الليلة يرحمه الله».

فقال رجل من الأنصار: أنا يا رسول الله .. فذهب إلى بيته وقال لامرأته: ضيف رسول الله ﷺ لا تدخريه شيئًا...

قالت: والله ما عندي إلا قوت الصبية.

قال: فإذا أراد الصبية العشاء فنوميهم ، وتعالى فاطفئي السراج ونطوي بطوننا الليلة ، ففعلت ، ثم غدا الرجل على رسول الله ﷺ ، فقال الرسول : «لقد عجب الله أو ضحك من فلان وفلانة» ، فأنزل الله : ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمٍ مَ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩](١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٤٨٨٩)، ومسلم (٢٠٥٤) عن أبي هريرة.

#### والفصل في القضايا:

ونزلت بعض آيات القرآن للفصل في مسائل اختلف عليها فمن ذلك ما رواه النعمان بن بشير قال: كنت عند منبر رسول الله على في نفر من أصحابه فقال رجل: ما أبالي ألا أعمل لله عملاً بعد الإسلام إلا أن أسقي الحاج.

وقال آخر: بل عمارة المسجد الحرام.

وقال آخر: بل الجهاد في سبيل الله خير عاقلكم.

#### ولكشف خطط الأعداء:

ونزلت بعض آيات القرآن لكشف خطط الأعداء وغدرهم نذكر على سبيل المثال هذه القصة: اقتتل رجلان أحدهما من جهينة والآخر من غفار، وكانت جهينة حلفاء الأنصار، ولما انتصر الغفاري على الجهيني، حاول كبير المنافقين عبد الله بن أبي استغلال الحادث لإثارة الفتنة بين المسلمين، فقال للأوس: انصروا أخاكم، والله ما مثلنا ومثل محمد إلا كما قال القائل: سمن كلبك يأكلك، لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، فبلغ رسول الله ما قاله المنافق الكبير، فاستدعاه وسأله فجعل علف بالله ما قال فأنزل الله تنزيله من السماء: ﴿ يَحُلِفُونَ بِٱللّهِ مَا قَالُواْ

13

وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفِّرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَمِهِرْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَمُواْ إِلَّا أَنْ أَغْنَنهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، مِن فَضْلِهِ ﴾ [التوبة: ٧٤].

ونضرب مثلًا آخر لموقف تنتصر فيه الآيات لموقف معارض لما رآه رسول الله على بشأن المنافق الكبير عبد الله بن أبي، فعندما مات هذا المنافق، جاء ابنه وكان صحابيًا صالحًا وسأل رسول الله عليه أن يعطيه



قميصه ليكفن فيه أباه فأعطاه الرسول قميصه ، ثم سأله أن يصلي عليه ، فقام ليصلي عليه فقام عمر بن الخطاب وقال: يا رسول الله أتصلي عليه وقد نهاك ربك أن تصلي على المنافقين ، فقال رسول الله على : ﴿ الله عَلَى المنافقين ، فقال رسول الله على أَمْ أَوْ لا تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ إِن تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن ربي فقال: ﴿ السّبَعِينَ مَرَّةً فَلَن يَعْفِرَ اللهُ لَهُمْ التوبة: ١٠٥] وسأزيد عن السبعين».

فقال عمر بن الخطاب: إنه منافق.

ثم صلى رسول الله على المنافق وهنا نزل قول الله ناهيًا إياه عن الصلاة على المنافقين: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ مَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ مَ اللهُ ا

وهناك آيات من القرآن، تنزل بالفصل في قضية معينة لتكون قاعدة يعمل بها إذا عرض مثيل لها فيها بعد . . نذكر هنا قضية عهار بن ياسر . . الذي اضطر تحت ضغط المشركين وإرهابهم وتعذيبهم له أن يقول لهم كلمة تعجبهم في حين رفض بلال وخباب أن يقولا ما يعجب المشركين ، فلها رجع عهار إلى الرسول على سأله رسول الله على : «كيف كان قلبك حين قلت أكان منشر حا بها قلت ؟ قال عهار : لا ؛ فأنزل الله في كتابه : ﴿إِلّا قلت أَكَانَ منشر حَا بها قلت ؟ قال عهار : لا ؛ فأنزل الله في كتابه : ﴿إِلّا مَنْ أُحْرِهَ وَقَلْبُهُ وَمُطْمَيِنُ إِلّاً إِيمَنِن ﴾ [النحل : ١٠٦] (٢) .

من الأمثلة السابقة يتضح لنا مدى الحاجة لمعرفة أسباب التنزيل حتى نتبين ما خفي علينا من أسرار القرآن، وحتى نتعرف إلى الأحكام الفقهية . . لكن قد يخلط البعض بين أسباب تنزيل الآيات وبين ذكر

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٤٦٧٠)، ومسلم (٢٤٠٠) عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٥٧) وصححه.

الأحاديث والقصص والوقائع التي تضمنها القرآن الكريم.. فمثلاً سورة الفيل وهي التي ذكرت قصة تعدي أبرهة على الكعبة وكيف صد هذا الغزو.. هذه السورة سجلت الأحداث كها وقعت وسجلت الحكمة المأخوذة من هزيمة أبرهة وحماية البيت الحرام.. هذا اللون من ذكر الأحداث والوقائع لا ينطوي على سبب من أسباب النزول.. أما أسباب التنزيل فيعني أن الآيات نزلت لتعالج قضية من القضايا المطروحة أو ترد على تساؤل، أو توضح غامضًا، أو تكشف عن حكمة.. والأمثلة السابقة يمكن أن تهدينا إلى المقصود من أسباب التنزيل.

نكتفي بهذا القدر من تعريف القرآن الكريم لننتقل إلى تعريف الحديث النبوي، ثم نكشف عن مدى التوافق بين القرآن والحديث.







# القسم الثاني ما الحديث؟

«ألا هل عسى رجل يبلغه الحديث عني وهو متكئ على أريكته فيقول: بيننا وبينكم كتاب الله تعالى، في وجدنا فيه حلالًا استحللناه، وما وجدنا فيه حرامًا حرمناه، وأن ما حرم رسول الله على حرمه الله ...





# تقديم الحديث

• «ألا هل عسى رجل يبلغه الحديث عني وهو متكئ على أريكته فيقول: بيننا وبينكم كتاب الله تعالى، فها وجدنا فيه حلالا استحللناه، وما وجدنا فيه حرامًا حرمناه، وأن ما حرم رسول الله على كها حرمه الله»(١).

بهذا الأسلوب وجه رسول الله على الاتهام لكل من يفرق بين الأحكام الواردة بكتاب الله والأحكام الواردة عن رسوله.

والمتأمل في الستة آلاف آية التي تضمنها القرآن، وعشرات الآلاف من أحاديث الرسول سيخرج بحقيقة واضحة وهي أن القرآن والحديث يسيران على طريق واحد. . سواء في العقيدة أو التشريع أو الأخلاق ولا يصلح الإيهان ولا يكتمل إلا بالإيهان بهها .

وحتى لا يلتبس الأمر على الناس فإن الله أمرنا بأن نلتزم بها قاله رسول الله ﷺ التزامنا بها قاله الله: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠] فقرن طاعته بطاعة رسوله.

بل إنه حذر من عدم طاعة الرسول تحذيره من عدم طاعته: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ مُ يُدَخِلْهُ جَنَّت ِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا وَرَسُولَهُ مُ يُدَخِلْهُ جَنَّت ِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا وُمَن يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الفتح: ١٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤٦٠٤)، والترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١٢) عن المقدام بن معدي كرب، وقال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه».



كما أوصى الرسول الأجيال من بعده بالتزام كتاب الله وسنته فقال: «تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدًا كتاب الله وسنة نبيه» (١).

# والأسئلة التي سنحرص على الإجابة عليها:

- ما هو الحديث النبوي والحديث القدسي؟ وما علاقتهما بالقرآن؟
- وما حكاية الأحاديث الصحيحة والأحاديث غير الصحيحة؟
   وكيف نميز بينها؟
  - وهل هناك تعارض بين القرآن وأحاديث النبي عَلَيْقٍ؟
  - وهل أحاديث النبي عَلَيْ ملزمة لنا شأنها شأن القرآن؟

وأسئلة كثيرة سنلتقي بها على طريق البحث . . وسنحاول الإجابة عنها من خلال القرآن والحديث النبوي .

• وأول سؤال يتبادر إلى الذهن ما هو الحديث؟

الحديث لغة: هو عكس القديم . . أما المقصود بحديث رسول الله عليه في فهو : كل ما نسب للرسول من قول أو فعل أو تقرير أو صفة .

وفي هذا يقول الرسول عَلَيْقَ: «نضر الله عبدًا سمع مقالتي فحفظها ووعاها وأداها كم اسمعها»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الحاكم في «المستدرك» (۱/۱۷۱)، والدارقطني (۱۱۹)، والبيهقي في «الكبرئ» (۱۱٤/۱۰) وغيرهم من حديث أبي هريرة. وصححه ابن عبد البر في «التمهيد» (۲۲/۱۳۳) بقوله: «وهذا محفوظ معروف مشهور عن النبي على عند أهل العلم شهرة يكاد يستغنى بها عن الإسناد». وأخرجه: الترمذي (۳۷۸۲)، وأبوداود (۱۹۰۵)، وابن ماجه (۲۷۷۲) وغيرهم من وجه آخر عن جابر نحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٦٥٧)، وابن ماجه (٢٣٢) من حديث ابن مسعود هيئه.

أما المقصود بالسنة . . فهي الطريقة ، وقد تكون السنة حسنة وقد تكون سيئة ، والسنة قد تضاف إلى اسم الله فيقال سنة الله أي أحكامه وأوامره ونواهيه . . ولكن إذا ذكر لفظ السنة مجردًا فهو يعني سنة رسول الله على ويطلق لفظ السنة على النوافل من العبادات كسنة الصبح والصوم من غير الفريضة . . كها تطلق السنة على ما شرعه الرسول في الأمور العامة .

ولكن ما المقصود بأن الحديث هو كل ما نسب إلى الرسول من قول أو فعل أو تقرير؟

في إيجاز مطلق نجري مسرعين لإيضاح هذه المصطلحات:

القول: هو الكلام المنسوب إلى الرسول على بصيغة واضحة، مثل سمعت رسول الله على يقول: «إن الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم ولكن رضي، أن يطاع فيها سوئ ذلك، مما تحقرون من أمركم فاحذروه، إنى تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدًا كتاب الله وسنة نبيه»(١).

أما الفعل: فهو العمل المنسوب إلى النبي ﷺ بصورة صريحة كأن يقول الصحابي: رأيت رسول الله ﷺ يفعل كذا وكذا.

وبالنسبة للتقرير: التقرير يعني سكوت النبي على عن فعل وقع أمامه وفي وجوده مع أصحابه، فمثلًا روى الصحابة أن الرسول على رأى بعضهم وهو يأكل لحم الضب، فلم ينكر عليهم أكله إلا إنه لم يأكل منه وهذا يعنى أن أكل لحم الضب ليس حرامًا.

<sup>(</sup>١) تقدم.

وهناك مصطلحات أخرى كثيرة تحتاج لإيضاح سنكتفي بذكر المتداول منها مثل السند أو الإسناد ، والمتن ومصطلح الحديث .

السند: معناه في اللغة العربية هو المكان المرتفع من سطح الأرض أما إذا ذكر في علم الحديث فهو يعني رواة الحديث.

أما المتن : فهو نص حديث النبي ﷺ .

أما مصطلح الحديث: فهو العلم الذي يعرف به السند والمتن، وهذا العلم يتناول السند والمتن من حيث قبولهما أو عدم قبولهما.



## أنواع السنة

قسم الفقهاء السنة إلى تقسيهات عديدة . .

من هذه التقسيات:

أولا السنة القولية: وتعني ما قاله الرسول وهذه تعد بعشرات الآلاف.

ثانيًا السنة الفعلية: وهي تصرفات الرسول مثل قضائه بين الناس في القضايا التي عرضت عليه.

ثالثا السنة التقريرية: وهي التصرفات أو الأقوال التي صدرت عن أصحاب الرسول وأقرها الرسول عله كأنه صادر عن الرسول نفسه ، وأقرب الرسول لقول الصحابي أو فعله كأنه صادر عن الرسول نفسه ، وأقرب وأشهر مثل حديثه المشهور مع واليه على اليمن معاذ بن جبل ، قال له الرسول على وهو يرسل به إلى اليمن: «بم تقضي يا معاذ؟» ، قال: أقضي بكتاب الله ، فإن لم أجد فبسنة رسول الله على أفن لم أجد أجتهد رأيي ، فأقره الرسول على قوله ، وقال: «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله فأقره الرسول على قوله ، وقال: «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله إلى ما يرضى الله ورسوله» (١) .

وهناك تقسيهات أخرى للسنة النبوية، فقد قسمت السنة إلى سنة متواترة، وسنة مشهورة، وسنة آحاد.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٣٥٩٢)، والترمذي (١٣٢٧) عن رجال من أصحاب معاذ بن جبل.



السنة المتواترة: هي ما رواها عن رسول الله على جمع من الصحابة يستحيل أن يجتمعوا على الكذب، لكثرتهم وأمانتهم وقربهم من الرسول على ومصاحبتهم له في كل مكان، ثم يرويها عنهم جمع من التابعين لم يعرف عنهم الكذب، ثم يرويها عنهم آخرون مثلهم حتى يتم تدوين الحديث.

ومن أمثلة السنن المتواترة: الصلاة بشكلها القائم فهي كما كان يصليها الرسول عَلَيْ ، وكان يقول الأصحابه: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (١).

أما السنن المشهورة: فهي السنة التي رواها عن الرسول على واحد من أصحابه أو أكثر لكنهم لم يجتمعوا عليها كالسنة المتواترة، ثم نقلها عنهم جمع من التابعين لم يعرف عنهم الكذب أو التدليس.

وسنة الآحاد: وهي التي رواها آحاد عن الرسول اللي ولكن لم يبلغوا حد التواتر، ولكنهم يبلغوا حد التواتر، ولكنهم ثقة ولا يعرف عنهم الكذب أو التدليس ومعظم أحاديث الرسول علي من هذا النوع الثالث.

وهناك تقسيم آخر للسنة ، نعرض له بسرعة ، وهو السنة القطعية ، والسنة الظنية .

السنن المتواترة والمشهورة تعد سننًا قطعية .

أما سنن الآحاد وهي التي رواها آحاد عن الرسول فإنها تكون ظنية الورود عن الرسول ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٣١) من حديث مالك بن الحويرث ويشخه.

04

لكن ما المقصود بالظن؟

الظن له معنيان ، معنى سيئ ومعنى حسن.

مثلًا لقد ذم الله تعالى اتباع الظن ، وقال عن الذين كانوا يشككون في كتاب الله : ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَسَّمَا مُ سَمَّتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاوَكُمُ مَّا أَنزَلَ ٱللهُ بِهَا مِن سُلْطَانَ ۚ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِّن رَبِّهِمُ اللهُ مَن رَبِّهُ النجم : ٢٣].

أما الظن الحسن فهو الظن اليقيني كقول الله تعالى: ﴿إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلَنقٍ حِسَابِيَهُ ﴿ الْحَاقة : ٢٠ مُلَنقٍ حِسَابِيَهُ ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ [الحاقة : ٢٠] ، وقوله في موضع آخر : ﴿ وَظَنُّواْ أَن لا مَلْجَأً مِنَ ٱللهِ إِلاّ إِلَيْهِ ﴾ [التوبة : ١١٨] ، وقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَنقُواْ رَبِّهِم وَأَنَّهُم إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ [١١٨] ، وقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَنقُواْ رَبِّهِم وَأَنَّهُم إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ [البقرة : ٤٦] أي أنهم على يقين من ملاقاة الله . . ولو شكوا في لقاء الله لكانوا من الكافرين . فالظن المقصود هنا هو الظن الحسن .





# ما الفرق بين القرآن الكريم والحديث القدسي والحديث النبوي

القرآن الكريم: هو اللفظ المنزل على رسول الله محمد على من عند الله على مسول الله محمد على من عند الله ومهمته على فهو بألفاظه ومعانيه من عند الله ولا يد للنبي على فيه ، ومهمته تبليغه للناس كما أنزل، ﴿ كِتَبُ أُنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [إبراهيم: ١] ، وهو المدون في مصاحفنا من أول الفاتحة إلى سورة الناس، ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦] ، ولا يستطيع الرسول على أن يزيد أو ينقص فيه ﴿ قُلُ مَا يَكُونَ لِنَ أَبَدِ لَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِي إِنْ أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى النِي إِنْ أَبَدِ اللهِ عَلَيْمِ ﴾ [النمل: ١٥] .

والقرآن لم يبدل ولن يبدل فيه شيء فقد حفظه الله لقوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ اللهُ كُرُ وَإِنَّا لَهُ لَهُ لَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وهو كتاب معجز ولن يستطيع إنس أو جن أن يأتي بمثله .

أما الحديث القدسي فهو ما قاله رسول الله ﷺ حاكيًا عن ربه ومعناه من عند الله ، أما لفظه فالمشهور أنه من عند الله ، ومع هذا فالحديث ليست فيه خصائص القرآن الكريم فهو ليس معجزًا ، ولا يتعبد به كالقرآن فلا يصلى به مثلًا ، وتصح روايته بالمعنى ، ونكتفي بذكر جزء من أشهر حديث قدسي .

يقول الله على: «إني حرمت الظلم على نفسي فجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا يا عبادي . . »(١) .

أما الحديث النبوي فهو كلام رسول الله ﷺ أما المعنى فمن عند الله . . وهو ليس معجزًا ولا يتعبد به ، ويمكن روايته بالمعنى .

\* \* \*



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٥٧٧) عن أبي ذر هيشخه ، مرفوعًا ، به مطولا .

# كيف انتقل إلينا الحديث؟

نعرف جميعًا أن رسول الله على كان حريصًا كل الحرص على أن يقتصر التدوين على كتاب الله حتى لا تختلط الآيات بالأحاديث فنصح أصحابه بعدم تدوين الحديث ، بل نصح بمحو كل حديث كان قد دوِّن دون علم منه وقال: «لا تكتبوا عنى ومن كتب عنى غير القرآن فليمحه»(١).

# ولكن هل استمر هذا الوضع طوال حياة رسولالله عليه؟

ذكر لنا البخاري عدة وقائع تثبت أنه تم تدوين بعض الأحاديث، منها أن أبا هريرة قال: ما من أصحاب رسول الله ﷺ أحد أكثر حديثًا منى، إلا ما كان من عبد الله بن عمرو فإنه كان يكتب ولا أكتب.

كما يروي لنا واقعة أخرى مفادها أنه بعد أن استمع لخطابه اكتب لي يا رسول الله ، فقال الرسول عليه لأصحابه: «اكتبوا لأبي فلان» (٢).

وهناك رواية لها أهميتها رواها البخاري: قيل إن رجلًا يدعى أبا جحيفة قال لسيدنا على بن أبي طالب: هل عندكم كتاب؟

قال: لا إلا كتاب الله ، أو فهم أعطيه رجل مسلم ، أو ما في هذه الصحيفة؟ قال الرجل: فها في هذه الصحيفة؟

قال: فكاك الأسير، ولا يقتل مسلم بكافر (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٠٠٤) عن أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١١٢) ، ومسلم (١٣٥٥) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١١١) عن أبي جحيفة.

ويعني بقوله أنهم كانوا يسجلون بعض الأحاديث النبوية .

ولكن ما صحة ما قيل من أن التدوين بدأ في عهد عمر بن عبد العزيز؟
لقد أحس عمر بن عبد العزيز الخليفة الصالح أن المسلمين في حاجة للتعرف إلى الحديث الصحيح خاصة بعد مضي ما يقرب من قرن من الزمان على وفاة رسول الله على وأنه لا خوف من الخلط ما بين الحديث والقرآن بعد أن حسم سيدنا عثمان بن عفان موضوع القرآن وجمع المسلمين على أصل واحد وأحرق ما عداه كل هذا دفع عمر بن عبد العزيز لأن يبدأ في تدوين الحديث، فكتب رسالة إلى الأقاليم ليقوموا بتدوين الأحاديث فأسرع العلماء للاستجابة لطلبه وكان في طليعتهم «أبو بكر بن عمرو بن حزم، وأبو بكر محمد بن مسلم بن شهاب الزهري» ثم نشط التأليف في القرن الثاني واكتمل في القرن الثالث الهجري ثم ظهرت المسانيد.





#### أشهر المسانيد

المسانيد جمع مسند وهو جمع ما رواه صحابي عن الرسول في باب واحد على الرغم من تعدد موضوعاته ، فمثلًا قاموا بجمع الأحاديث التي رواها عمر بن الخطاب في مكان واحد ، فجمعت الأحاديث المتعلقة بالصلاة والزكاة وغيرهما . . ومن أشهر من اتخذ هذا الأسلوب في جمع الأحاديث عبد الله بن موسى العبسي ، وأسد بن موسى المصري وأحمد بن حنبل .

#### ولكن هل استمر العمل بهذه المسانيد؟

ثبت من التجربة أن هذه المسانيد في حاجة للتبويب حتى تسهل مهمة طالب العلم، وظهرت فكرة تبويب الأحاديث الصحيحة.

# وما هي أشهر المسانيد؟

أشهرها «مسند الطيالسي» ، والطيالسي هو أبو داود سليهان بن داود بن الجارود ، وهو فارسي الأصل . . وعاش في أواخر القرن الثاني الهجري ويتكون مسنده من أحد عشر جزءًا وبدأ مسنده بها رواه العشرة المبشرون بالجنة .

ثم «مسند أحمد بن حنبل» وهو من أشهر المسانيد، وجامعه هو الفقيه المشهور ابن حنبل والذي أطلق عليه إمام أهل السنة، وقد ولد في بغداد وعاش إلى منتصف القرن الثالث الهجري، وقد تضمن مسنده أكثر من ثلاثين ألف حديث أختارها من بين سبعائة وخمسين ألف حديث، وروى فيه عن سبعائة صحابي، وعن ست وسبعين صحابية. وقد قام ابنه عبد الله بنقله عنه.

# كيف نعرف الحديث الصعيح

يقولون إن الحديث الصحيح على درجات في هي هذه الدرجات؟

أولاً: علينا بتعريف الحديث الصحيح . . ثم نتعرف إلى درجاته ، الحديث الصحيح : هو ما رواه مسلم متدين ، لا يعرف عنه الفسق .

لكن كيف نتأكد من أن الراوي متدين وغير فاسق . . وهذه أمور قد تخفي عن الكثير!!

الجواب على هذا ليس باليسير، ولذلك رأى بعض العلماء أن من الأفضل الأخذ بالظاهر، واستشهدوا برواية عن ابن العباس قال فيها إن أعرابيًا جاء إلى النبي على وقال: إني رأيت هلال رمضان، فقال له رسول الله على: «أتشهد أن لا إله إلا الله».

قال: نعم، قال: «وتشهد أن محمدًا رسول الله»، قال: نعم، قال: «يا بلال أذن في الناس فليصموا غدًا» (١) ومع هذا فإن البعض لم يأخذ بهذا الحديث على إطلاقه واكتفوا بقصره على الشهادة بالنسبة لرؤية الهلال ثم حاولوا تعريف العدالة بقولهم: «الرجل العدل هو من عرف بأدائه الفرائض ولزم ما أمر به، وتوقى ما نهى عنه، وتجنب الفواحش المسقطة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود (۲۳٤٠)، والترمذي (۲۹۱)، والنسائي في «المجتبى» (۲۱۱۲)، وابن ماجه (۱۲۵۲) عن ابن عباس. قال الترمذي: «حديث ابن عباس فيه اختلاف، وروى سفيان الثوري وغيره عن سياك عن عكرمة عن النبي على مرسلا، وأكثر أصحاب سياك رووا عن سياك عن عكرمة عن النبي على مرسلا». وصححه الحاكم في «المستدرك» (۱/۲۲٤).

وتحرى الحق الواجب في أفعاله ومعاملاته وتوقى في لفظه ما يثلم الدين والمروءة».

وقد اشترط «الحازمي» أحد عشر شرطًا فيمن يعتبر حديثه صحيحًا وهي: الإسلام، والعقل، والصدق، وعدم التدليس، والشهود بطلب الحديث، والتلقي من العلماء لا من الصحف، والضبط لما يسمع، والتيقظ، وسلامة الذهن من الغفلة، وقلة الغلط والوهم، وحسن السمت والوقار، ومجانبة الأهواء، وترك البدع.

ومع أن هذه الشروط يصعب تحقيقها إلا أنه وجد من الرجال من تولوا مهمة تدوين الأحاديث الصحيحة على درجات بلغت عشر درجات من أهمها: ما اتفق عليه البخاري ومسلم وهو ما يطلق عليه متفق عليه.

وما انفرد به البخاري يقال رواه البخاري.

وما انفرد به مسلم . . يقال رواه مسلم .

وما كان على شرط البخاري ومسلم أي أن الحديث رواه رجال موجودون في «صحيح البخاري ومسلم».

ثم ما كان على شرط البخاري . . أي الواردة في البخاري وليست في مسلم .

ثم ما كان على شرط مسلم . . أي الرواة في مسلم وليسوا في البخاري . ثم ما صححه ابن خزيمة .

ثم ما صححه ابن حبان.

ثم ما صححه الحاكم.

# جولة مع كبار المحدثين عن رسول الله عَلَيْنَ

#### البخاري:

وهو أشهر هؤلاء العلماء، وقد ولد في بخارى في أواخر القرن الثاني الهجري، وعاش ما يقرب من ستين سنة، وكتابه المشهور هو «الجامع الصحيح» وقد جمعه خلال ست عشرة سنة، وشرحه لأكثر من تسعين ألف مسلم، ولقد شرح لنا البخاري كيفية إعداد كتابه قال: «خرجت كتابي هذا من زهاء ستهائة ألف حديث، وما وضعت فيه حديثًا إلا صليت ركعتين، وما أدخلت فيه إلا صحيحًا، وقد تضمن هذا الكتاب أربعة آلاف حديث عدا المكرر».

هذا الرجل العظيم ترك لنا تراثًا هائلًا من المعرفة والعلم لن يقدر بثمن ، فقد نقل إلينا الأحاديث الصحيحة الثابتة عن رسول الله ﷺ ، ولقد عرف عن هذا الرجل تقواه وصلاحه وحبه للخير ، يروى من بركاته أنه لما توفاه الله فاح من تراب قبره مثل رائحة المسك .

#### مسلم:

هو الإمام مسلم بن الحجاج بن مسلم النيسابوري ولد في السنة الرابعة من القرن الثالث الهجري، واختار أحاديثه من بين ثلاث مائة ألف حديث وهي التي تضمنها كتابه المشهور «صحيح مسلم» وهو من أدق كتب الحديث حتى إن بعضهم فضله على البخاري، ولكن الإمام مسلم نفسه كان يعلن في كل مناسبة أنه تلميذ للبخاري، وكان كلما زاره قبل يده وقال له: «يا طبيب الحديث».



#### أبو داود:

وقد عاصر الإمام أبو داود الإمام البخاري والإمام مسلم، واشتهر كتابه باسم «سنن أبي داود»، ويقول في كتابه: «كتبت عن رسول الله عليه خسائة ألف حديث فانتخبت منها أربعة آلاف وثانائة حديث ضمنتها هذا الكتاب».

#### الترمذي:

وقد ولد في أوائل القرن الثالث الهجري وعاش ثمانين سنة وضمن كتابه «جامع الترمذي» أكثر من خمسة آلاف حديث.

### النسائي «بفتح النون»:

وينسب إلى مدينة نساء بخراسان، عاش في أواخر القرن الثالث الهجري وأوائل القرن الرابع، وسجل كتابه المشهور «المجتبئ» للنسائي.

وهذه الكتب الخمسة تسمى بالأصول الخمسة.

ولنا وقفة تأمل قصيرة عند ذكر تاريخ هؤلاء العمالقة من المحدثين فجميعهم من غير العرب، ومع هذا فإنهم بفضل إيمانهم ومثابرتهم أجادوا اللغة العربية، وتمكنوا من نقل هذا التراث الضخم إلى الأمة الإسلامية عبر أكثر من عشرة قرون.

# كيف نطمئن إلى صحة أحاديث الرسول؟

لنرجع إلى ما قبل عهد رسول الله على لنتعرف إلى العرب من خلال بيانهم وشعرهم، وكيف كانوا يتناقلون الحكمة والشعر، هؤلاء العرب كانوا يعتمدون على الذاكرة في الحفظ وفي النقل على لسان هؤلاء العرب الذين أسلموا تلقينا الحديث. تلقيناه من أكرمهم وأطهرهم وأكثرهم التزامًا لرسول الله على كذلك تلقيناه من غير العرب الذين ارتقى بهم الإسلام إلى مدارج عالية فقاموا بدورهم في حفظ الحديث، ثم نقله هؤلاء المسلمون الأوائل الذين حفظوا الحديث عن رسول الله على نقلوه الينا بصدق وأمانة، وحب ووفاء لسيرة رسولهم الذي علمهم وأدبهم ورباهم. فهل يعقل أن ينقل أبا بكر أو عمر أو صحابي من أصحاب الرسول على حديثًا عن رسول الله على ون التأكد منه.

لنستمع لهذا الحوار بين الزبير وابنه لنعيش عصر هؤلاء الناس ونتفهم طبيعة علاقتهم بالرسول على الزبير أباه قال: ما لي لا أسمعك تحدث عن رسول الله على كما يحدث فلان وفلان، قال الأب: إني لم أفارقه منذ أسلمت، ولكني سمعته على يقول: «من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(۱).

ولنستمع إلى ابن عم رسول الله على سيدنا على بن أبي طالب علي وهو يجسم لنا مسئولية المحدث عن رسول الله على يقول: إذا حدثتكم عن رسول الله على فلأن أخر من السماء أحب إلى من أن أكذب عليه.



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٠٨) ، ومسلم (٢) عن أنس بن مالك هيئه .

إن الأمثال بالآلاف ولن يتسع لها المقام وأكتفي منها بذكر هذا الحوار بين ابن العباس ورجل يدعى بشير العدوي: اندفع بشير العدوي يحدث عن رسول الله على وابن عباس لا يأذن له في الحديث، ولا ينظر إليه، فقال الرجل لابن العباس: ما لي لا أراك تنصت لحديثي، أحدثك عن رسول الله على ولا تسمع، فقال ابن عباس: إنا كنا مرة إذا سمعنا رجلا يقول: قال رسول الله على ابتدرته أبصارنا وأصغينا إليه بآذاننا فلها ركب الناس الصعب والذلول، لم نأخذ من الناس إلا ما نعرف اي لما عاشوا عيشة مرفهة.

وكان لطريقة الرسول عَلَيْ في تلقين أصحابه الحديث أثرها البالغ في حفظهم له والتمكن منه ، فيروى أنه كان يطلب من الصحابة أن يقرءوا عليه القرآن ، والمعروف أنه كان أحفظهم له لكنه كان يحرص على إشراكهم في الفهم والعلم ، روى البخاري ومسلم أن ابن مسعود قال : قال لي رسول الله عليه : «اقرأ علي القرآن» ، قلت : يارسول الله أقرأ عليك وعليك أنزل ، قال : «إني أحب أن أسمعه من غيري» فقرأت عليه سورة النساء حتى إذا جئت إلى هذه الآية : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِعْنَا مِن كُلِّ أُمَّمٍ بِشَهِيدٍ وَحِعْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَوُلاءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٤] قال : «حسبك الآن» فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان (١) .

وهناك أسباب لا حصر لها، ولكن سأكتفي هنا بذكر سبب عاطفي وهو الحب، والحب الذي نعنيه والذي يشغلنا هنا هو حب الله وحب رسول الله عليه، حبهم للمؤمنين، وحب المؤمنين لهم وهو حب أكبر

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٤٥٨٢)، ومسلم (٠٠٠).

وأعمق مما نتصور ويكفي أن نذكر هذه الآية لندرك أبعاد الحب، يقول الله تعالى في المؤمنين ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ تَ ﴾ [المائدة: ٥٤]، ويقول عن رسوله وعن حبه الأصحابه: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أُولَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأُزْوَا جُهُرَّ أُمَّهَا المُحَالِد : ١٤].

وكان رسول الله على يقول الأصحابه: «الا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه التي بين جنبيه» (١).

هذا الحب الغامر جعل من الصحابة سجلات وكتبا دونت فيها أحاديث الرسول ودونت بكل أمانة وصدق وحرص . . فهل يعقل أن يغفل عمر أو أبو بكر أو علي أو عبد الرحمن بن عوف عن حديث قاله رسول الله عليه أو عبد الرحمن بن عوف عن حديث قاله رسول الله عليه أدبوا وتعلموا وصاروا أئمة بفضل القرآن والحديث .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٥) ، ومسلم (٤٤) من حديث أنس ويشخه .

# مراحل تدوين الحديث

لما نزل القرآن الكريم أمر رسول الله على الله الله النسيان والغفلة من الحفاظ، وقد تم تدوينه وحفظه، ففكر بعض الصحابة في تدوين الحديث إلا أن رسول الله على أمرهم بعدم التدوين حتى لا يختلط مع القرآن.

ثم إن تدوين الأحاديث كان سيحتاج إلى جهود ضخمة في عصر عز فيه الكتاب وعزت فيه أدوات الكتابة . . ومع هذا فإن هذا النهي لم يستمر إلى النهاية ، فقد ورد أن رسول الله على قد سمح بكتابة الحديث ، وقيل إن عبد الله بن عمرو كان من أوائل من سجلوا أحاديث ، والسؤال المطلوب الإجابة عنه كيف وصل إلينا الحديث؟

كلنا نعرف أن العرب كانوا يشتهرون بقوة الذاكرة والحفظ فكان الرجل منهم يحفظ ما يسمعه لأول مرة مهم كثر، وكانوا سجلًا للتاريخ القديم، وسجلًا للشعر والقصص، فلم جاءهم الإسلام صقل فيهم هذه المواهب، وخلق فيهم حوافز جديدة للحفظ من أهمها حفظ القرآن للتعبد به والاحتكام إليه كما حرصوا على حفظ حديث رسول الله على تصع عبادتهم ويكتمل فهمهم للدين.

ولقد وصف لنا الشاعر العربي مدى تعلقهم بحديث الرسول عليه قال:

لها أحاديث من ذكراك تشغلها عن الشراب وتلهيها عن الزاد لها بوجهك نور يستضاء به ومن حديثك في أعقابها حاد

ولم يكن حفظ الحديث قاصرًا على الرجال بل كان النساء يتسابقن لتلقي الحديث وحفظه، أرسل النساء إحداهن لتكلم الرسول الله ليجعل لهن يومًا يتلقين فيه الحديث فقالت امرأة للنبي عليه الرجال، فاجعل لنا من نفسك يومًا نأتيك فيه تعلمنا مما علمك الله .

وكان رسول الله على يشجعهم على حفظ الحديث واستيعابه ومما يؤثر عنه هذا الحديث المتواتر: «نضر الله امرأ سمع منا حديثًا فأداه كما سمعه، فرب مبلغ أوعى من سامع»(١).

وروى الشيخان حديثًا مماثلًا: «ألا فليبلغ الشاهد الغائب، فلعل بعض من يبلغه أن يكون أوعى له من بعض من سمعه» (٢)، ومع الترغيب في السنة وحفظها كان الترهيب من تركها كما روى مسلم عن رسول الله عليه أنه قال: «من رغب عن سنتى فليس منى» (٣).

ولكن هل نفهم من ذلك أن هذا هو المقصود من حفظ الصحابة للحديث!! هناك أمور كثيرة دفعت الصحابة للحرص على حفظ الحديث وفهمه ، منها مفهومهم للحديث باعتباره مصدرًا تشريعيًّا ملزمًا لهم في حياة الرسول ثم بعد وفاته .

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (١٧٣٩) ، ومسلم (١٦٧٩) وهو مروي عن غير واحد من الصحابة كابن عباس وأبي بكرة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦٣ ٥٠)، ومسلم (١٤٠١) من حديث أنس.

كذلك كانوا يتابعون الأحكام التي كان يصدرها رسول الله على في الأقضية التي كانت تعرض عليه حتى إذا عرضت عليهم قضايا مماثلة رجعوا إلى أقضية الرسول. ونذكر على سبيل المثال قصة المرأة الجهنية التي أقرت بزناها، وكانت حبلى من الزنا، فأمر الرسول عليها، فقال له ليكفلها حتى تضع، فلما وضعت أمر بها فرجمت ثم صلى عليها، فقال له بعض الصحابة: كيف تصلي عليها وهي زانية؟ فقال: «إنها تابت توبة لو قسمت على سبعين من أهل المدينة لوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو تحادت بنفسها لله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو جادت بنفسها الله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو جادت بنفسها الله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو جادت بنفسها الله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو جادت بنفسها الله على الله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو جادت بنفسها الله على الله المدينة الوسعتهم، وهل وجدت أفضل من أو بادت بنفسها الله على الله المدينة الوسعتهم الله على الله المدينة الله المدينة الوسعتهم الله على الله المدينة الله على الله المدينة اله المدينة الله المدينة الله المدينة الله المدينة الله المدينة اله المدينة الله المدينة المدينة الله المدينة المدينة

من هذا نفهم أن الصحابة حرصوا على حفظ الأحاديث لتكون لهم مرجعًا تشريعيًّا وقضائيًّا وعباديًّا وأخلاقيًّا وسلوكيًّا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٦٩٦) عن عمران بن حصين.

# موقف السنة من التشريع

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَطِيعُواْ ٱللهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِى اللهَ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمَولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمَولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ إِلَى اللَّهِ وَٱلْمَولِ إِن كُنتُمْ تُؤَمِنُونَ اللهِ وَٱلْمَولِ إِن كُنتُمْ تُؤمِنُونَ اللّهِ وَٱلْمَاءِ : ٥٩] .

هذه الآية آمرة ، فهي تلزمنا برد الأمر إلى الله وإلى الرسول . . ولكن قد يفهم من هذا أن رد الأمر كان في حياة رسول الله على ولا يعمل به بعد موته!!

هذا القول مردود لأن رد الأمر إلى الله يعني رد الأمر إلى كتاب الله على ، فليس من المعقول أن يسأل الناس الله فيجيبهم ، وكذلك الأمر بالنسبة لرسول الله على بعد وفاته فإن الأمر يرد إلى حديث وسنة رسول الله على فهي باقية وخالدة .

ولكن هل هذه الآية هي الدليل الوحيد على التزامنا بالسنة كمصدر للتشريع؟ هناك عشرات الآيات في القرآن الكريم تؤكد هذا المفهوم.

ولا يفوتنا أن ننقل قولًا مشهورًا للإمام الشافعي يقول: لم أعلم من أهل العلم مخالفًا في أن سنن النبي عَلَيْ من ثلاثة وجوه، أحدها ما أنزل الله على فيه نص كتاب فسن رسول الله على مثل ما نص الكتاب، والآخر ما أنزل الله على فيه جملة كتاب فبين الرسول عن الله معنى ما أراد، والوجه الثالث ما سن رسول الله على ليس فيه نص كتاب.



ومع هذا فالأمر يحتاج لتفصيل وإيضاح:

فالذي لا جدال فيه هو أن القرآن الكريم يعتبر المصدر الأول للتشريع الإسلامي وتأتي السنة كمصدر ثان.

وعن مقام السنة من القرآن:

هناك ثلاثة أمور:

أُولًا: أن تقرر السنة حكمًا جاء في القرآن أي توكد هذا الحكم وبالتالي يكون الحكم مصدره القرآن والسنة ، كتحريم القتل بغير حق والسرقة ، وجميع النواهي التي ذكرها القرآن الكريم وأكدتها السنة المطهرة .

وتقوم السنة بدور آخر وهو أن تقيد النص القرآني والأمثلة توضح معنى التقييد فالقرآن حرم الربا، وحرم أكل الميتة ولحم الخنزير، فبينت السنة ما يحل من أنواع الميتة مثل إباحة السمك الميت. والقرآن يعاقب السارق بقطع اليد وجاءت السنة لتقيد هذا النص فمنعت القطع إلا في ربع دينار فأكثر.

هذه أمثلة موضحة ، ويفهم منها أن السنة من مهمتها تفسير وتفصيل وتقييد النص القرآني . . وهي بهذا تدور في فلك النص ولا تتعداه .

المهمة الثالثة: هي أن تضع السنة الحكم بمعنى أن يكون أساس الحكم المهمة الثالثة: هي أن تضع السنة الحكم بمعنى أن يكون أساس الحكم السنة كقول الرسول على خالتها»(۱)، وكقوله: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب»(۱) فهذه الأمور لم يرد بشأنها نص في القرآن الكريم، ومع هذا فهل تعتبر هذه الأمور تشريعًا؟!

نعم تعتبر تشريعًا ولنرجع لآيات القرآن ليتأكد لنا هذا المفهوم بقول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُورِيدُونَ أَن يُقَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعُن وَيُورِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴿ وَيُقُولُونَ مَقًا أَوْلَت لِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ حَقًا فَا عَتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُهيئًا ﴾ [النساء: ١٥١، ١٥٠].

هذه الآية تبين مكان الرسول من الله رهمان . يقول الله للمؤمنين: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ [آل عمران: ٣٢] . . فيقرن الله طاعته بطاعة رسوله ، كما ينهى في آية أخرى عن مخالفة الله ورسوله : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللّهُ وَرَسُولُهُ مَّ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللّهُ وَرَسُولُهُ مَّا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] ، فالسنة تشريع واجب الاتباع بنص القرآن الكريم .

وهناك بعض الأحكام لم يرد فيها نص في كتاب الله ولكن ثبت أن الرسول التي وضع لها تشريعًا قوليًّا أو فعليًّا وبالتالي صارت تشريعًا ملزمًا ، ومن أمثلة ذلك:

عقوبة الزاني المحصن سواء كان رجلًا أو المرأة لم ترد في القرآن الكريم ولكن الرسول على قد تحدث عن العقوبة صراحة ، كما وقع العقوبة على



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١١١٥)، ومسلم (١٤٠٨) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٦٤٥) ، ومسلم (١٤٤٧) عن ابن عباس.

الزناة ، فقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيهان ، وزنا بعد إحصان ، وقتل نفس بغير نفس» (۱) ، كما ثبت عن رسول الله على أنه وقع عقوبة الرجم على ماعز (۲) والغامدية (۳) ، وقد استقرت هذه العقوبات طوال الحكم الإسلامي ، ولم يعترض عليها أحد بمقولة أنها لم ترد في كتاب الله .

ومثل آخر قريب من المثال الأول وهو بشأن عقوبة شارب الخمر، فنحن نعلم أن الخمر حرمت بكتاب الله ﴿إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ ﴾ [المائدة: ٩٠].. إلا إنه لم ينص في كتاب الله على عقوبة شارب الخمر، فقال الرسول على: «من شرب الخمر فاجلدوه فإن عاد فاجلدوه» (٤٠).

ثم إن الرسول على جلد شارب الخمر.

وقيل إنه جلد أربعين جلدة إلا أن الصحابة أجمعوا على أن الجلد ثمانين.

نخلص من هذا أن تحريم الخمر مصدره كتاب الله، وأن العقوبة مصدرها سنة رسول الله ﷺ، وأن مقدار العقوبة وهو الجلد ثمانون جلدة مصدره الإجماع.

<sup>(</sup>۱) بهذا اللفظ أخرجه: أبو داود (٤٣٦٣) عن أبي بكر هيئ ، وهو عند البخاري (١٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦٨٢٤) ، ومسلم (١٦٩٣) عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) تقدم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أبو داود (٤٤٨٥)، والترمذي (١٤٤٤)، والنسائي في «المجتبى» (٢٦٢٠)، وابن ماجه (٢٥٧٢) عن جماعة من الصحابة هِشْغه .

## تفسير الرسول علي للقرآن الكريم

بعد أن أنزل القرآن على قلب رسول الله على وعلم أسراره، وأدرك مقاصده، قام بمهمة شرحه وتفسيره للناس ليسر عليهم العمل به، والتخلق به، والجهاد به، والقضاء به، والحكم به. وها نحن نمضي إلى حيث كان يجلس المعلم العظيم، ومن حوله تلامذته ينصتون إليه بقلوبهم وعقولهم ونحاول أن نلم بطرف من تفسير الرسول للقرآن.

ولسوف يتأكد لدينا أن الرسول على كان القلب الواعي واللسان الناطق بالقرآن، وأن أقواله وأفعاله كانت من خلال القرآن.

#### أمثلة من تفسير الرسول:

لقد قام الرسول الكلية بتفسير القرآن وإيضاحه للناس ليبين لهم ما غمض عليهم، وسنكتفي بذكر بعض الأمثال عن تفسير الرسول كلية للقرآن:

ورد بشأن عقوبة القتل الخطأ قول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَا نَ لِمُؤْمِن أَن يَقْتُلَ مُؤْمِناً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِينةً يَقْتُلَ مُؤْمِناً خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِينةً مُسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهِ آ إِلَا أَن يَصَدَّقُوا ﴾ [النساء: ٩٢] . . وقد بين رسول الله ﷺ المقصود بالقتل الخطأ ، كما وضع أساسه للعقوبة فقال: «ألا وإن قتيل خطأ العمد قتيل السوط والعصافيه مائة من الإبل» (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤٥٤٧)، والنسائي في «المجتبى» (٤٧٩١)، وابن ماجه (٢٦٢٧) عن عبدالله بن عمرو، وصححه ابن حبان (٢٠١١).



ويحضرني مثل آخر بشأن عقوبة المرتد عن دينه فقد قال الله تعالى بشأن المرتد: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِكَ بَشَأَن المرتد: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتِهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَ خِرَةِ وَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ مَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧].

وقال رسول الله عليه بشأن عقوبة المرتد: «من بدل دينه فاقتلوه»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٠١٧) من حديث علي هيشخه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٤٣٣٨)، والترمذي (٢١٦٨)، وابن ماجه (٤٠٠٥) عن أبي بكر مين ، وصححه ابن حبان (٣٠٥).

رواه أبو هريرة قال: إن الرسول على قال: «إنها أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»(١١).

وعن أبي هريرة هيئ قال: قال رسول الله على المتي يدخلون الجنة إلا من أبي -قيل: ومن يأبي يارسول الله؟ قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧) عن أبي هريرة ﴿ اللَّهُ عَمْ مُوفَعًا، به .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٧٢٨٠) عن أبي هريرة.

فأنزل الله على: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الله عَلَيْنَ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، ثم قال الرسول على: «نعم ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الرسول عَلَيْنَا إصرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الرسول عَلَيْنَا وَمَن قَبْلِنَا ﴾، قال: «نعم ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا الْذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾، قال: «نعم ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾، قال: «نعم ﴿وَاعْف عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَأْنَ مَوْلَلنَا فَالنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَلِينَ فَالنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَلِينَ ﴾ قال: نعم (١٤٠٠).

ومثال أخير عن تفسير الرسول على لقرآن لنسمعه من ابن عباس وهو يحدثنا قال: قام فينا رسول الله على بموعظة فقال: «ياأيها الناس إنكم عشورون إلى الله تعالى حفاة عراة غرلا ﴿كَمَا بَدَأُنَا أُوّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا إِنَا كُنّا فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤] ألا وإن أول الخلائق يكسى وم القيامة إبراهيم على ألا وأنه سيجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشيال فأقول يارب أصحابي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مّا دُمْتُ فِيهِمْ فَأَقُول كما قوله -: ﴿ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٨] فيقال لي: إلى المائدة: ١١٨] فيقال لي:

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٢٥) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤٦٢٥) ، ومسلم (٢٨٦٠) عن ابن عباس.



# الناسخ والمنسوخ في القرآن والحديث

النسخ: هو الإلغاء، أي إلغاء حكم بحكم آخر، فيحتل الجديد مكان الحكم القديم، وقد ورد النسخ في القرآن الكريم فإن الله تعالى يقول: ﴿ مَا نَنسَخٌ مِنْ ءَايَةٍ أُو نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنْيَرٍ مِّنْهَآ أُو مِثْلِهَآ ﴾ [البقرة: ١٠٦].

هذا هو الوضع بالنسبة للقرآن الكريم، فهل ينطبق هذا الوضع بالنسبة لأحاديث النبي الله أي هل تنسخ السنن والأحاديث النبوية سننًا وأحاديث سبقتها، شأنها في ذلك شأن القرآن؟

الجواب على هذا السؤال بالإيجاب لأن الحديث النبوي يسير على نفس طريق القرآن في كل شيء ، ولا يخرج عنه . . ولسوف نذكر من الأمثال ما يؤكد هذا .

ولنضرب ولو مثلًا واحدًا من القرآن لآية نسخت آية أخرى، واحتل حكم الآية الجديدة حكم الآية القديمة .



ولنضرب مثلًا للنسخ بالنسبة لحديث الرسول. . قال رسول الله على الأصحابه : «كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها فإنها تذكركم بالحياة الآخرة»(١) هذا الحديث يفهم منه أن النبي على كان قد أمرهم من قبل بعدم زيارة القبور ، إلا إنه عدل عن هذا النهي وأباح زيارتها .

ومثل آخر نسوقه ليوضح المقصود بالناسخ والمنسوخ في الأحاديث، فقد نصح رسول الله ﷺ أهل المدينة بعدم ادخار لحوم الأضاحي، ثم عدل بعد ذلك عن هذا النهي فقال: «كنت قد نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحي لأجل الدافة ألا فادخروها»(٢).

ولهذا الحديث قصة قد تعيننا على فهم المقصود بالنسخ في الحديث النبوي، فيحكى أنه كان من عادة أهل المدينة ادخار لحوم الأضاحي وفي إحدى السنين زار المدينة وفد من المسلمين فوجد الرسول أن من واجب الضيافة إكرام الضيوف والتوسعة عليهم، فنصح أصحابه بعدم ادخار لحوم الأضاحي؛ لإكرام ضيوفه فلما رحلوا عن المدينة أباح لهم ادخار لحوم الأضاحي وصار من حقهم ادخارها، واستمر هذا الوضع بعد ذلك.

وكما أن النسخ في القرآن الكريم لا يتناول كل آيات القرآن فإن النسخ في الأحاديث لا يتناول كل أحاديث النبي عليه .

فمثلًا كل آيات القرآن والأحاديث النبوية التي تتصل بالعقيدة والإيهان والأخلاق لا يمكن نسخها . . فمثلًا لا ينسخ قول الله ﴿ ءَامَنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٩٧٧) من حديث بريدة ولين .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١٩٧١) عن عبدالله بن واقد.

وسؤال أخير يهمنا الإجابة عنه . . هل بالإمكان نسخ آيات من القرآن أو أحاديث نبوية في عصرنا هذا؟

الجواب على هذا بالنفي لأن القرآن قد أنزل بكامل أحكامه من عند الله فلا يعقل أن ينسخ أحكامه بشر مها كانت قدرته، وبالنسبة للحديث النبوي فلا يمكن نسخه إلا في حياة الرسول على ولأنه لا رسول ولا نبي بعد سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام.

\* \* \*



<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٥٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٣٨).

ويضحك ويرضى ويكره ويحب، قال: نحن نؤمن بها ونصدق بها لا بكيف ولا معنى، بمعنى أننا نؤمن بأن الله ينزل ويرئ، وهو فوق عرشه بائن عن خلقه، ولكن لا نعلم كيفية النزول ولا الرؤية ولا الاستواء، ولا المعنى الحقيقي لذلك، بل نفوض الأمر في علم ذلك إلى الله قائله، وموحيه إلى نبيه على أو لا نصف الله تعالى بأكثر مما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله بلا حد ولا غاية، ونحن نعلم أن الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

ويأتي بعد ذلك الإيهان بالقرآن، والكتب السهاوية التي سبقته، وأظننا ذكرنا الكثير من الآيات والأحاديث بهذا الشأن. ثم الإيهان بالرسل، وبرسول الله محمد عليه ، وفي هذا وردت عشرات الآيات القرآنية والأحاديث النبوية لتؤكد ضرورة الإيهان بالرسل جميعًا حتى يصح الإيهان.

### الإيمان بالرسل:

يقول الله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ قُلْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ عَلَى إِبْرَ هِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَتَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَاۤ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رّبِهِمَ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٤].

# وماذا عن الأحاديث التي تتفق مع هذه الآية؟

لقد أكد رسول الله على أصحابه أن الأنبياء أخوة في الدين تجمعهم رابطة واحدة وأن التفريق بينهم لا يتفق مع أصول الدعوة الواحدة.

روى الشيخان عن أبي سعيد الخدري قال: بينها رسول الله ﷺ جالس جاء يهودي فقال: يا أبا القاسم ضرب وجهي رجل من أصحابك، قال:

«ادعه»، فقال له: «أضربته»، قال: سمعته بالسوق يحلف والذي اصطفى موسى على البشر، قلت: أي خبيث على محمد على المخدتني غضبة فضربت وجهه، فقال النبي على الله تخيروا بين الأنبياء فإن الناس يصعقون يوم القيامة فأكون أول من ينشق عنه الأرض، فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش، فلا أدري أكان فيمن صعق أم حوسب بالصعقة الأولى»(۱).

وسنقف قليلًا عند قول الله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

فهاذا يعني هذا التفضيل؟ قال البعض: إن هذه المفاضلة ليست إلى الخلق ولكنها إلى الخالق، وقال المفسر المشهور الفخر الرازي في كتابه «مفاتيح الغيب»: أجمعت الأمة على أن بعض الأنبياء أفضل من بعض، وعلى أن محمدًا على أن محمدًا المناس من الكل.

وهناك شواهد من القرآن والحديث تكشف لنا عن صورة المفاضلة . . يقول الله تعالى : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِكَنَّ لَكَاسٍ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِكَنَّ أَكْبَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبأ: ٢٨] .

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وفي هذا يقول الرسول عن نفسه: «وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٤١٢)، ومسلم (٢٣٧٤) عن أبي سعيد الخدري. ورواية مسلم مختصرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣٣٥) ، ومسلم (٥٢١) من حديث جابر بن عبد الله هيشه .

ويقول الله : ﴿ وَقُلِّ إِنِّ أَنَا ٱلنَّذِيرُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [الحجر: ٨٩].

ويقول الرسول: «إن مثلي ومثل ما بعثني الله به كمثل رجل أتئ قومه فقال: ياقوم إني رأيت الجيش بعيني، وإني أنا النذير العريان، فالنجاة فأطاعه طائفة من قومه، فأولجوا على مهلتهم، وكذبت طائفة منهم فأصبحوا أماكنهم، فصبحهم الجيش واجتاحهم، فذلك مثل من أطاعني واتبع ما جئت به من الحق، ومثل من عصاني وكذب ما جئت به من الحق، ومثل من عصاني وكذب ما جئت به من الحق، أن الرجل كان إذا أراد أن ينذر قومه نزع ثوبه وأشار به.

وقال الله في تحديد شخصية رسوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَل

ويقول الرسول في هذا المعنى: «إني عبد الله وخاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته» (٢).

ويقول الله في موضع آخر: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

ويوافق الرسول على هذا التحديد فيقول: «إن الرسالة قد انقطعت فلا رسول بعدي ولا نبي»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧٢٨٣) ، ومسلم (٢٢٨٣) عن أبي موسى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (١٢٨/٤) عن العرباض بن سارية ، وصححه ابن حبان «٢٤٠٤» .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي (٢٢٧٢) عن أنس بن مالك. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب».

10

القسم الثاني: ما الحديث؟

### الإيمان بالملائكة:

ورد الإيمان بالملائكة في القرآن الكريم في كثير من المواضع ، وهو شرط من شروط صحة الإيمان ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

كما ورد التحذير من الكفر بالملائكة أو معاداتهم وقال الله في هذا: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللهِ وَمَلَتِهِكَ تِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْمَانَ عَدُوًّا لِللهِ وَمَلَتِهِكَ تِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْمَانَ ، ٩٨].

ولقد أكد الرسول هذا الإيهان في الكثير من المواقف ، ومن أدعيته المشهورة قوله السخة : «اللهم رب جبريل ، وميكائيل وإسرافيل فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيها كانوا فيه يختلفون ، اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك ، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم»(۱).

وهناك توافق في الآيات والأحاديث حول خلق الملائكة وحول مهمتهم في الأرض، وبين الناس، يقول الله تعالى في هذا الشأن: ﴿عَنِ النَّيمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ [ق: ١٧]، ويقول في موضع آخر: ﴿لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ أَمِّرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]، مُعَقِّبَتُ مِّنَ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]، ويوضح الرسول دور الملائكة في المراقبة: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار»(٢).

\* \* \*



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٦٣٢) عن أبي هريرة.

## ثَانيًا: التوافق بين القرآن والحديث في العبادات

#### الصلاة:

قال الله تعالى في الصلاة وتوقيتها: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣].

ويقول الرسول ما قاله الله في حديث مسهب: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد من أتى بهن لم يضيع منهن شيئًا ، استخفافًا بحقهن ، كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة ، ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له»(١).

ومثل آخر عن كيفية الصلاة قال الله تعالى: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، أي القيام بالصلاة للقادر عليها.. ويوضح لنا الرسول معنى القيام فيوصي أحد أصحابه: «صل قائمًا فإن لم تستطع فقاعدًا فإن لم تستطع فعلى جنب» (٢).

وعن التسبيح في الصلاة يقول الله تعالى: ﴿فَسَبِحْ بِٱسْمِ رَبِكَ الْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة: ٧٤] ، ويقول الرسول: «اجعلوها -أي: التسبيح- في ركوعكم»، ويقول الله: ﴿سَبِحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١] ، ويقول الرسول: «اجعلوها في سجودكم» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (١٤٢٠)، والنسائي في «المجتبى» (٤٦١)، وابن ماجه (١٤٠١) عن عبادة بن الصامت، وصححه ابن حبان (١٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١١١٧) عن عمران بن حصين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أبو داود (٨٦٩)، وابن ماجه (٨٨٧) عن عقبة بن عامر. وصححه ابن خزيمة (٦٧٠)، وابن حبان (١٨٩٨).

#### الزكاة:

يقول الله في الزكاة: ﴿خُذْ مِنْ أُمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيمِ عِمَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ أَن صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٣].

أما عن قول الرسول في شأن الزكاة فيروي لنا أنس بن مالك بهيئ قال : أتى رجل النبي على وقال له : يارسول الله إني ذو مال كثير ، وذو أهل ومال حاضر ، فأخبرني كيف أصنع ، وكيف أنفق؟ فقال له رسول الله على التخرج الزكاة من مالك فإنها طهرة تطهرك ، وتصل أقرباءك ، وتعرف حق المسكين والجار والسائل (١) ، ونلاحظ أن الغاية من الزكاة تكاد تذكر بلفظها الطهر في القرآن وفي حديث الرسول .

ويقول الله تعالى في موضع آخر: ﴿ أَلَمْ يَعْلَبُوۤا أَنَّ ٱللهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوۡبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ، وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ [التوبة: ١٠٤].

وبنفس المفهوم يقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «إن الله على يقبل الصدقات، ويأخذها بيمينه، فيربيها لأحدكم كما يربي أحدكم مهره أو فلوه أو فصيله، حتى إن اللقمة لتصير مثل جبل أحد»(٢).

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُّو لَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ١٣٦) عن أنس. وصححه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٤١٠)، ومسلم (١٠١٤) عن أبي هريرة .

إلى بيت الله ولم يحج فلا عليه أن يموت إن شاء يهوديًّا وإن شاء نصرانيًّا . .» وذلك أن الله تعالى يقول: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧](١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٨١٢) عن علي هيئه . قال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه وفي إسناده مقال وهلال بن عبد الله مجهول والحارث يضعف في الحديث».

# ثَالثًا: التوافق بين القرآن والحديث في كل القضايا

#### الجهاد:

تناولت الآيات والأحاديث موضوع الجهاد في سبيل الله تفصيلا، فذكرت الغرض من الجهاد، وكيفيته ومشروعيته، ولسوف نكتفي بذكر مكانة المجاهدين في سبيل الله.

قال الله تعالى في سورة التوبة: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأٌ وَلَا نَصَبُ وَلَا يَضِيبُهُمْ ظَمَأٌ وَلَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِعًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِعًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَطَعُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَلِحٌ ۚ إِنَّ ٱللهَ لَا يُضِيعُ يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَلِحٌ ۚ إِنَّ ٱللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠].

ويحدثنا رسول الله عليه الصلاة والسلام في حديث جامع عن المجاهدين قال: «... والذي نفس محمد بيده ، ما من كلم يكلم في سبيل الله إلا جاء يوم القيامة كهيئته يوم كلمه اللون لون الدم ، والريح ريح المسك ، والذي نفس محمد بيده ، لولا أن يشق على المسلمين ما قعدت خلف سرية تغزو في سبيل الله أبدًا ، ولكن لا أجد سعة فأحملهم ، ولا يجدون سعة ، ويشق عليهم أن يتخلفوا عني ، والذي نفس محمد بيده ، لوددت أن أغزو في سبيل الله فأقتل ، ثم أغزو فأقتل ، ثم أغزو فأقتل ، "م

### المساواة بين الناس:

يقول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٣٧) ، ومسلم (١٨٧٦) عن أبي هريرة بنحوه .

شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَنكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

ويقول الرسول في هذا المعنى: «يامعشر قريش لا أغني عنكم من الله شيئًا، يابني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئًا، ياصفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئًا..»(١) وينهى الرسول عن الإفراط في التبجيل والإكرام فيقول: «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار»(١)، ويبين القرآن والحديث النبوي أن المفاضلة بين الناس لا تكون إلا على أساس العمل فقط.

يقول الله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَكُنْ حَيَوْهُ مُؤْمِنٌ فَكُنُحْ يَنَّهُ مُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ فَلَنُحْيِيَنَّهُ مُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

وكان رسول الله يوصي ابنته وحبيبته فاطمة فيقول لها: «يا فاطمة ، اعملى فإني لا أغنى عنك من الله شيئًا» (٣).

ومع حبه لفاطمة فإنه قال حكمته المشهورة: «لو أن فاطمة ابنة محمد سرقت لقطعت يدها» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٧٥٣) ، ومسلم (٢٠٦) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٥٢٢٩)، والترمذي (٢٧٥٥) عن معاوية هيئف . قال الترمذي : «هذا حديث حسن».

<sup>(</sup>٣) تقدم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٣٤٧٥)، ومسلم (١٦٨٨) عن أم المؤمنين عائشة ﴿ عَنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَالَشَةَ ﴿

### علاقة الحكم بالمحكوم:

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

ويوضح الرسول مفهوم هذه الطاعة فيوصي المؤمنين قائلًا: «على المرء المسلم السمع والطاعة فيها أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة»(١٠).

وعن الحكم بالشورئ يقول الله تعالى: ﴿وَأُمَرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورئ: ٣٨]، ولقد التزم رسول الله بالشورئ فرجع إلى أصحابه يشاورهم في السلم والحرب. شاورهم في موقعة بدر وموقعة أحد وفي حفر الخندق، كما شاورهم في الأسرى وكان يقول لهم: «أشيروا عليّ أيها الناس» (٢).

وعن عدل الحاكم يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَنتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ﴾ [النساء: ٥٨].

ويقول رسول الله على في حديث مشهور: «إن أحب الناس إلى الله يوم القيامة ، وأقربهم منه مجلسًا ، إمام عادل ، وإن أبغض الناس إلى الله يوم القيامة وأشدهم عذابًا إمام جائر»(٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٢)، والترمذي (١٣٢٩) عن أبي سعيد الخدري . قال الترمذي: «حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه».



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧١٤٤) ، ومسلم (١٨٣٩) عن ابن عمر .

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٤١٧٩) عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم في مشورته ﷺ في عام الحديبية .

### الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

يقول الله تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَاءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُدَدَ وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ فَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ هَا كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَا يَتَنَاهَوْنَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ لَيَعْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ لَا يَتَنَاهَوْنَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ لَا يَتَنَاهَوْنَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ لَيْعُسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [المائدة: ٧٩،٧٨].

### ذكر اثله:

ورد ذكر الله في القرآن في كثير من الآيات ، وكذلك أسهبت الأحاديث النبوية في معنى الذكر وفي كيفيته .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود (٤٣٣٧)، والترمذي (٣٠٤٧)، وابن ماجه عقب (٤٠٠٦) عن ابن مسعود، بنحوه. قال الترمذي: «حديث حسن غريب، وقد روي هذا الحديث عن محمد بن مسلم بن أبي الوضاح عن علي بن بذيمة عن أبي عبيدة عن عبدالله عن النبي على نحوه، وبعضهم يقول: عن أبي عبيدة عن النبي على مرسل».

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَذِكُمُ ٱللَّهِ أَكُبَرُ اللَّهِ أَكُبَرُ العنكبوت: ٤٥]، ويقول: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٩١]، ويقول عن الذاكرين: ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيمٍمْ تَحِيَرَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ الذاكرين: ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيمٍمْ تَحِيرَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ الذاكرين عَنْ فُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾ [النور: ٣٧].

ومن جوامع كلام رسول الله على حديثه عن الذكر، وعن مكانة الذاكرين: «إن لله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر، فإن وجدوا قومًا يذكرون الله تنادوا: هلموا إلى حاجتكم فيحفون بأجنحتهم إلى السياء الدنيا، فيسألهم ربهم وهو أعلم منهم: ما يقول عبادي، يقولون: لو رأوك كانوا أشد لله عبادة، وأشد تمجيدًا وأكثر تسبيحًا - قال الرسول على -: يقول الله: في يسألوني؟ قالوا: يسألونك الجنة، يقول: وهل رأوها؟ يقولون: لا والله يارب ما رأوها، يقول: كيف لو أنهم رأوها؟ يقولون: كانوا أشد عليها حرصًا، وأشد لها طلبًا، وأعظم فيها رغبة، قال: فمم يتعوذون؟ يقولون: من النار، فيقول: وهل رأوها؟ يقولون: لا والله يارب ما رأوها؟ يقولون: لا والله يارب ما رأوها؟ يقولون: لا والله يارب ما يقولون: فيقول: من النار، فيقول: وهل رأوها؟ يقولون: لا والله يارب ما رأوها؟ يقولون: لو رأوها كانوا أشد منها فرازا، وأشد لها نخافة، فيقول: فللسلائكة: فيهم فلان ليس منهم وإنها جاء لحاجة، قال الله: هم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم »(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٤٠٨)، ومسلم (٢٦٨٩) عن أبي هريرة.

#### الرحمة:

من صفات الله تعالى أنه رحمن رحيم، وكلما ذكرنا البسملة تذكرنا هاتين الصفتين . . وقد قال الله تعالى عن رحمته : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦] .

وجاء في الحديث القدسي: «ياعبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا..»(١).

وقد وصف الله رسوله بأنه رحمة للعالمين: ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَكَ إِلَّا رَحۡمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

ووصف الرسول نفسه بقوله: «إنها أنا رحمة مهداة» (٢).

ونذكر هذا الحوار البسيط الذي يوضح مفهوم الرحمة عند الرسول عليه الصلاة والسلام، قال لأصحابه ذات يوم: «لن تؤمنوا حتى تراحموا».

فقالوا له: يا رسول الله كلنا رحيم.

فقال عليه الصلاة والسلام: «إنه ليس برحمة أحدكم صاحبه، ولكنها رحمة العامة» (٣).

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٩٨١)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٩١)، وقال: هذا حديث صحيح على شرطهها، وقال الذهبي في «التلخيص»: على شرطهها، وتفرد الثقة مقبول. وقال الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٤٦١): رواه البزار والطبراني في «الصغير» و«الأوسط»، ورجال البزار رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الحاكم في «المستدرك» (١٦٧/٤) عن أبي موسى وصححه. وذكره المنذري في «الترغيب والترهيب» (٣/ ١٤٠) وقال: «رواه الطبراني ورواته رواة الصحيح».

#### الأسرة:

وضعت الآيات القرآنية والأحاديث النبوية أساس الأسرة السليمة وحددت مسئولية الآباء والأبناء عن أسرهم.

قال الله تعالى عن مسئولية رب الأسرة: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِسْمَعِيلَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوٰةِ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوٰةِ وَلَانَ عَانَ عَندَ رَبِّهِ عَرْضِيًّا ﴾ [مريم: ٥٤، ٥٥].

وفي موضع آخر يحذرنا الله من التفريط في حق الأسرة فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مَوضع آخر يَحذرنا الله من التفريط في حق الأسرة فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مَا النَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أُمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

وللرسول الطيخ حديث مطول عن الأسرة يقول فيه: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، والمرأة راعية في مسئول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها وهي مسئولة عن رعيتها، والخادم راع في مال سيده وهو مسئول عن رعيته» (١)، ومن قصار أحاديثه عن التربية قال: «الزموا أولادكم وأحسنوا تربيتهم» (٢).

وعن البر بالوالدين نذكر بعضًا مما ورد في كتاب الله وفي أحاديث رسول الله عَلَيْ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُن وَفِي أَحْدَنِ وَسُول الله عَلَيْ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُن وَفِصَلُهُ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُن وَفِصَلُهُ وَهُنَّا عَلَىٰ وَالْمَانِ وَالْمَالُهُ وَفِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِى وَلِوَ لِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ [لقان: ١٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (٣٦٧١)، والخطيب في التاريخ (٨/ ٢٨٨) وغيرهما عن أنس.



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨٩٣) ، ومسلم (١٨٢٩) عن ابن عمر .

وبلغ حرص الإسلام على بر الوالدين أنه أوصى حتى ببر الوالدين المشركين، قال الله تعالى: ﴿ وَإِن جَهْدَ الْكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِلْكَ. بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا فَي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقان: ١٥].

ويوصي الرسول في مواضع كثيرة بالبر بالوالدين، ويؤثر الأمهات على الآباء بهذا البر فقال لشاب جاء يشكو من كثرة مطالب أبويه: «أنت ومالك لأبيك» (١) وبأسلوب رفيع، وبلاغة عالية قال رسول الله على الرغم أنف من كان له أبوان شيخان كبيران ولم يدخل الجنة» (٢).

#### آداب عامة:

ومن الآداب العامة التي دونتها آيات الله وأحاديث رسول الله ﷺ نذكر ولو مثلًا واحدًا وهو يتعلق بآداب الحديث.

يقول الله تعالى عن آداب الحديث، والنهي عن اللغو: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ اللَّهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِى اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِى اللَّهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي اللَّهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُكُمْ أَعْمَالُكُمْ اللَّهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي

وقال: ﴿قَوْلٌ مَّعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَآ أَذَّى ﴾ [البقرة:

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود (۳۵۳۰)، وابن ماجه (۲۲۹۲)، وأحمد في «المسند» (۲/ ۱۷۹) عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، مرفوعًا، بنحوه. وصححه ابن الجارود في «المنتقى» (۹۹۵)، وقال ابن حجر: «حديث مشهور». وانظر «كشف الخفا» (۸۲۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٣٥٤٥) عن أبي هريرة. قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»، وصححه ابن خزيمة (١٨٨٨)، وابن حبان (٩٠٨).

وقال: ﴿ كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [ابراهيم: ٢٤].

ويقول الرسول الكيان : «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت»(١).

وعندما سأله معاذ بن جبل: أكل ما نتكلم به يكتب علينا؟ قال له الرسول: «ثكلتك أمك وهل يكب الناس على مناخرهم في النار إلا حصائد ألسنتهم، إنك لن تزال سالمًا ما سكت، فإذا تكلمت كتب لك أو عليك» (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٣١)، والترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣) عن معاذ بن جبل، وصححه ابن حبان (٢١٤)، والحاكم في «المستدرك» (٢/٢١٤).



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٠١٨) ، ومسلم (٤٧) من حديث أبي هريرة والنخ .

# التوافق في أسلوب التبليغ

لقد استوعب الرسول على القرآن استيعابًا كاملًا، وعاش به ومعه، وسلك كل سبيل سلكه القرآن. وحتى يصل الناس بالقرآن أخذ بكل الوسائل الإيضاحية التي اتخذها القرآن لييسر على الناس فهمه ﴿وَلَقَدُ يَسَّرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكِرِ فَهَلَ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧].

فالقرآن الكريم أخذ بالتوجيه المباشر في مواقف يقتضيها التوجيه الآمر أو الناهي، وكذلك فعل الرسول على والقرآن أخذ بالتوجيه غير المباشر في مواقف كثيرة، وكذلك فعل الرسول على والقرآن أخذ بالأمثال، والتشبيهات والقصص وكذلك فعل الرسول.

ولسوف نذكر شواهد من القرآن والحديث لنوضح هذا المفهوم.

نذكر بعضًا من الآيات والأحاديث التي أخذت بالتوجيه المباشر .

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌّ مِّثَلُكُرْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَ حِدُ ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].

ويقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «لا تطروني كما أطرت النصارئ المسيح عيسئ بن مريم، ولكن قولوا عبد الله ورسوله»(۱)، ويقول: «أيها الناس من رأئ منكم منكرًا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان»(۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٤٤٥) عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٤٩) من حديث طارق بن شهاب علين .

هذان المثلان بالنسبة للتوجيه المباشر ، ولنذكر مثلهما في التوجيه غير المباشر .

يقول الله تعالى في صفات المؤمنين، ليستحث الناس ليكونوا أمثالهم: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِيرِ َ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوَّنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُورَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَآلَاذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٣، ٢٣].

يقول الرسول في شأن المؤمنين: «عجبًا لأمر المؤمن وإن أمره كله عجب إن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له ،وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له»(١١).

ويقول الله تعالى في موضع آخر: ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجُونَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أُوْ مَعْرُوفٍ أُوْ إِصْلَيْحٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَ لِلكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤].

وبنفس الأسلوب غير المباشر في التوجيه يقول الرسول في مثل هذا المعنى: «طوبى لمن ملك لسانه ، ووسعه بيته ، وبكى على خطيئته» (٢).

وضرب الله الأمثال للناس ليوضح لهم المطلوب منهم مثل قوله: ﴿ كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصِّلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [إبراهيم: ٢٤]، وضرب الرسول الأمثال لإيضاح المقصود، ومن أشهر أحاديثه:

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٣٤٠)، وفي «الصغير» (٥٤٨) عن ثوبان. قال الطبراني: «لا يروى هذا الحديث عن ثوبان إلا بهذا الإسناد، تفرد به عيسى». قال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٩٩): «رواه الطبراني في الأوسط والصغير وحسن إسناده».



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٩٩٩) عن صهيب.

«مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم، كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى»(١).

وأخذ القرآن، الكريم بالتشبيهات ليوضح للناس القضايا الهامة كقضية البعث بعد الموت .

من ذلك قصة سيدنا إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عُرُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْقَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومن تشبيهات الرسول على ما رواه لنا ابن مسعود قال: خط لنا رسول الله على خطا مربعًا، وخط وسطه خطاً، وخط خطوطاً إلى جنب وقال: «أتدرون ما هذا؟» قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: «هذا الإنسان» عن الخط الذي في الوسط، «وهذا الأجل يحيط به» يريد الخط المربع، «وهذه الأعراض تنهشه» يشير إلى الخطوط التي حوله، «إن أخطأه هذا نهشه هذا، وهذا الأمل» (٢) يعني الخط الخارج.

ومن تشبيهات الرسول المشهورة أنه قال وهو يشير بأصبعيه السبابة والوسطى: «بعثت أنا والساعة كهاتين» (٣).

ومن التشبيهات المصورة نذكر ما ورد في سورة المطففين: ﴿ كَلَّا ۗ بَلْ ۗ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٥٨٦) عن النعمان بن بشير هيئه ، مرفوعًا ، به .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦٤١٧) عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢٥٠٤)، ومسلم (٢٩٥١) عن أنس.

ويسوق الرسول عليه الصلاة والسلام تشبيها مصورًا يوضح به معنى الرين فيقول: «إن المؤمن إذا أذنب ذنبًا كان نكتة سوداء في قلبه، فإن تاب ونزع واستعتب صقل قلبه، وإن زاد زادت حتى تغلق قلبه، فذلك الران الذي قال الله: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (١٠).

ومن تشبيهات الرسول المشهورة التي تحث على وحدة المسلمين وتناصحهم قوله: «مثل القائم في حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا في سفينة، فصار بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها، وكان الذي في أسفلها، إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم، فقالوا: لو أنا خرقنا خرقا في نصيبنا، ولم نؤذ من فوقنا، فإن تركوهم وما أردوا هلكوا جميعًا، وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعًا» (٢).

والتشبيه الذي أورده القرآن في مثل هذا المعنى: ﴿ وَلَا تَنَزَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رَجُكُكُرٌ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

وعلى طريق القرآن كان الرسول على يدير المناقشة والحوار مع أصحابه نذكر على سبيل المثال المناقشة والحوار الذي جرئ بينه وبين سيدنا جبريل الكلي وكان ذلك على مشهد من أصحابه، وقد تمثل له جبريل الكلي في صورة إنسان، وسأل الرسول على عن الإسلام والإيمان والساعة، وكان الرسول على يجيب وجبريل الكلي يقول له: صدقت، فلما فرغ من المناقشة وانصرف قال الرسول على لأصحابه: «هذا جبريل أتاكم يعلمكم أمر دينكم» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٣٣٤)، وابن ماجه (٤٢٤٤)، وأحمد في «المسند» (٢٩٧/٢) عن أبي هريرة. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٤٩٣) من حديث النعمان بن بشير مجتف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٥٠)، ومسلم (٩) من حديث أبي هريرة، وانفرد به مسلم (٨) من حديث عمر.

وقد نهج الرسول الطَّيْلَةُ منهج القرآن الكريم في القصص فكان يروي لأصحابه قصصًا من الماضي ليوضح لهم المغزى من هذه القصص.

فبالنسبة للقرآن الكريم فإن القصص حظيت بجانب كبير فيه ، وكانت قصصًا واقعية وهادفة . . ومن أشهر القصص قصة سيدنا إبراهيم وذريته ، وقصة مريم والمسيح ، وقصة سيدنا يوسف والتي احتلت سورة بكاملها . . وما من قصة إلا وذكرت العبرة والعظة المأخوذة عنها .

ولقد كانت قصص القرآن ، خير معين للرسول الكيلا في تبليغ دعوته ، خاصة وأن هذه القصص كانت موجودة في الكتب السماوية التي سبقته .

ولقد استعان الرسول بقصص أخرى كان يرويها على أصحابه ويوضح لهم العبرة والحكمة منها .

ولنذكر على سبيل المثال قصة قصيرة وهي قصة سد مأرب ، لقد وقعت أحداث هذه القصة في اليمن ، في عهد الدولة السبئية ، نسبة إلى «سبأ بن يشجب» هذا السد بني من الصخر والقار ، وكان الغرض من بنائه حجز مياه السيول عن المدن والقرئ ، وكان السد آية في الفن المعاري ، فقد بني بين جبلين ضيقين ، وأقيمت له بوابات علوية وبوابات سفلية تتحكم في تدفق المياه .

هذه هي قصة بناء السد، أما عن نهايته فقد جاءت نتيجة لإهماله، وتركه دون صيانته، فتدفقت منه المياه على المدن والقرئ وأغرقتها، وكان من نتيجة ذلك تهدم القرئ وهجرة أبنائها وتشتتهم في الجزيرة العربية، وتفرق شملهم، وأما عن تاريخ هذه الكارثة فيقال إنها وقعت في الفترة ما بين بعثة سيدنا المسيح وسيدنا الرسول محمد عليهما السلام، وقد ورد ذكر هذه القصة في قول الله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ وَكُورُ هذه القصة في قول الله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ المُعْرَاقِيةَ السلام، وقد ورد

جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالٍ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ أَبِلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ فَاغَرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَى ء مِن سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴿ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواْ أَ وَهَلْ خُبُرِى إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ [سبأ: ١٥-١٧].

هذه القصة القصيرة تدعو الناس إلى المزيد من الإيهان، والمزيد من العمل والحرص، وتحذرهم من الإعراض عن الله ومن الإهمال والتراخي.

ولقد أخذ الرسول الكلا بأسلوب القصص الواقعي، ليعطي من خلاله الحكمة والموعظة، نذكر قصتين قصيرتين من قصص الرسول عليه .

يروي لنا رسول الله هذه القصة: اشترئ رجل من رجل عقارًا، فوجد الذي اشترئ العقار في عقاره جرة فيها ذهب، فقال له الذي اشترئ العقار: خذ ذهبك، إنها اشتريت منك الأرض ولم أشتر الذهب، وقال الذي له الأرض: إنها بعتك الأرض وما عليها، فتحاكها إلى رجل، فقال الذي تحاكها إليه: ألكها ولد؟ قال أحدهما: في غلام، وقال الآخر: في جارية، قال: أنكحا الغلام الجارية، وأنفقا على أنفسهها منها فانصرفا.

ويروي لنا الرسول قصة أخرى قال: «كانت امرأتان معهما ابناهما، جاء الذئب فذهب بابن إحداهما، فقالت لصاحبتها: إنها ذهب بابنك، وقالت الأخرى: إنها ذهب بابنك، فتحاكما إلى داود على فقضى به للكبرى، فخرجتا على سليهان بن داود عليه الصلاة والسلام، فأخبرتاه، فقال: ائتوني أشقه بينكما، فقالت الصغرى: لا تفعل رحمك الله هو ابنها فقضى به للصغرى»(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٧٦٩)، ومسلم (١٧٢٠) عن أبي هريرة .

# والسؤال الأخير؛ كل أقوال الرسول وأفعاله مُلزمة!!

هذا السؤال الذي سنختم به بحثنا يحتاج لمقدمة عن نوعيات أحاديث الرسول وأفعاله ، وبعدها يمكننا أن نجيب على السؤال المطروح .

## أحاديث الرسول وأقواله أنواع نذكر منها:

أولا: ما صدر عن رسول الله على باعتباره بشر كان يأكل ويشرب وينام هذه الأعمال ليست ملزمة لأنها ليست من العقيدة أو الشريعة ، ولكن هذا لا يمنع من الاقتداء به والأخذ عنه حبًّا في الرسول على ، وحرصًا على التأسي به .

ثانيًا: بعض أفعال الرسول على أنها من خصائصه كرسول، ولا يشاركه فيها أحد من الناس، والمؤمن غير مطالب بالأخذ بها كالزواج بأكثر من أربع، والوصال في الصوم.

ثالثا: وهناك أفعال صدرت عن الرسول على ناتجة عن اجتهاد منه في أمور الدنيا كالتجارة، والزراعة، والحرب، هذه الأمور كانت تصدر عن اجتهاد من الرسول على وكانت تعتمد على الخبرة والتجربة من ذلك أنه نصح بعدم تأبير النخل بطريقة خاصة فتساقط البلح فقال لهم الرسول على: «أنتم أعلم بشئون دنياكم»(۱)، ومثل آخر عندما كان في موقعة بدر وكان من رأيه أن يعسكر الجيش في موقع معين وكان لبعض الصحابة رأي آخر فقالوا له: أهذا منزل أنزلكه الله، أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال لهم: «بل هو الرأي أنزلكه الله، أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال لهم: «بل هو الرأي

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٣٦٣) عن أم المؤمنين عائشة عين .

والحرب والمكيدة»(١) ثم أشاروا عليه بأن يعسكر في موقع آخر فاستجاب لمشورتهم.

هذا الاجتهاد لا يعد ملزمًا ، ولا تشريعًا .

أما الأفعال والأقوال التي صدرت عن رسول الله على بحكم مهمته ورسالته وهي التي تتعلق بالعقيدة ، والعبادة ، والتشريع ، وما يفهم منه أنه صادر عن الرسول على بصفته رسولًا فهي ملزمة ، ولا يجوز بأي حال الإعراض عنها ، من ذلك قوله: «خذوا عني مناسككم» (٢) فيجب الأخذ بالمناسك التي ذكرها ، أو قوله: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (٣) فيجب الألتزام بكل ما فعله وقاله في الصلاة .

بقيت كلمة في هذا الشأن عن خصائص النبي ﷺ، وهل هي ملزمة للناس؟

سيتضح الجواب من خلال حديث لرسول الله على عن خصائصه ، قال رسول الله على : «أعطيت خسالم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي ، نصرت بالرعب على مسيرة شهر ، وجعلت لي الأرض مسجدًا وترابها طهورًا ، فأيها رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل ، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي ، وأعطيت الشفاعة ، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس عامة »(1).



<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبري في «التاريخ» (٢٩/٢) عن ابن إسحاق، قال: حدثت عن رجال من بني سلمة. وانظر «السيرة» لابن هشام (٣/١٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١٢٩٧) من حديث جابر ماينه .

<sup>(</sup>٣) تقدم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٣٣٥) ، ومسلم (٥٢١) عن جابر .

ولقد ذكر الإمام السيوطي أنه عدد خصائص النبي على فوجدها تتجاوز المائتين ، ومن أهم هذه الخصائص والتي استقاها من أحاديث نبوية ما روا ه عن رسول الله على: «أوتيت بمفاتيح خزائن الأرض فوضعت في يدي (۱) ، وكان شيطاني كافرًا فأعانني الله تعالى عليه فأسلم (۲).

هذه الخصائص تعد منحًا خاصة للنبي على آثره ربه بها، وليس لإنسان أن يطالب بمثلها، كما أنها لا تلزم الآخرين بالعمل بها، إلا ما أوصى النبي بالعمل بها كقوله: «فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل» (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٥٠١/١) عن أبي هريرة. وأصله عند البخاري (٢٩٧٧)، ومسلم (٥٢٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٢٦٩) عن أبي هريرة. قال الهيثمي: «رواه البزار وفيه إبراهيم بن صرمة وهو ضعيف» وهو عند مسلم (٢٨١٤) عن ابن مسعود بمعناه. (٣) أخرجه: البخاري (٣٣٥)، ومسلم (٥٢١) من حديث جابر هيئينه.

## خلاصة الحديث

خلاصة البحث أن الرسول على كان يدور في فلك القرآن الكريم ولا يتعداه، وأنه كان يعيش بالقرآن، يتغذى منه، ويتأدب بأدبه، ويأتمر بأمره، ويحتكم إليه، ويحكم به، ويسالم ويحارب به . . . وقد لازمته آيات القرآن في كل موقع من مواقع الحياة .

وبعد أن ارتوى قلبه وعقله بالقرآن عمل على نقله للناس جميعًا، نقله بألفاظه وبمعانيه، وشرحه، وإيضاحه لهم، مع تطبيقه بحذافيره... وهذا يقتضي منه أن يتكلم وأن يعمل... فكان حديثه وعمله «كالمذكرة التفسيرية» التي تلحق بالقانون.. وهي ملزمة شأنها شأن القانون. ولقد أعجبني السيوطي وهو يفسر لنا دور كلام الرسول من كلام الله فيقول: إن السنة مبينة للقرآن، ومفصلة لمجملاته، لأن في القرآن، كنوزًا تحتاج لمن يعرف خفاياها، وخباياها ليبرزها.. ثم يقول: إن السنة مبينة للقرآن وليس القرآن، مبينًا للسنة؛ لأن السنة بينة بنفسها، إذ لم تصل إلى حد القرآن في الإعجاز والإيجاز لأنها شرح له وشأن الشرح أن يكون أبين وأوضح من المشروح.

وبالتالي فقد اجتمعت آيات القرآن وأحاديث الرسول وسنته لتشكل العقيدة المتكاملة ،و كل قول بغير هذا يشكل خروجًا عن الدين ولقد حسم الله هذا الأمر في عشرات الآيات كها رددها الرسول عليه في جميع مواقفه.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] .



وقال رسول الله على: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا أبدًا كتاب الله وسنتي»(١).

كما طلب الله من رسوله أن يبلغ رسالته للناس: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧] فقام بتبليغها إليهم على أفضل وجه.

وأشهد الرسول على هذا من فوق جبل عرفة قبل موته بشانين يومًا حين قال: «اللهم قد بلغت اللهم فاشهد»(١).

ولقد أوصى الرسول الناس أن يحفظوا أقواله ويبلغوها للناس فقال: «نضر الله عبدًا سمع مقالتي فحفظها ووعاها وأداها»(١).

فالفهم الصحيح للعقيدة يدعونا للإيهان بها أنزل على الرسول ﷺ وبها قاله وفعله الرسول ﷺ.

قد يقول البعض: إن الله قد حفظ لنا القرآن ، فهو بكل آياته كما نزل من أربعة عشر قرنًا ﴿ إِنَّا خَمِّنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُ وَ خَنَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ولكن الحديث لم يحظ بهذا الحفظ.

نقول: إنه من خلال بحثنا كشفنا في إيجاز عن مدى الجهود التي بذلت ليصل إلينا حديث رسول الله على معافى سليمًا، فيكفينا أن يكون رواته الأول، أعظم الرجال وأصدقهم وأكثرهم ملازمة لرسول الله على كأبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب وعلى بن أبي طالب هيئه ، ثم رواه علماء أفذاذ كالبخاري ومسلم.

<sup>(</sup>١) تقدم.

إن هذه الجهود من هؤلاء الرجال تثير الاطمئنان في النفوس.

ثم هناك ضابط يريح نفوسنا، وهو أن أحاديث الرسول على لله متعد دائرة القرآن، وكما أوضحنا فإنها كانت تبين وتفسر وتشرح، وتفصل آيات القرآن.. وحتى الأحاديث التي أضافت أحكامًا لم تخرج عن هذه الدائرة، ثم إنها أخذت شرعيتها من القرآن نفسه حين ألزم الله الناس باتباع الرسول في كل شيء ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسْوَقُ حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١].

وبكل حب نستمع إلى ذكر ربنا وتوجيهه لنا بشأن رسوله ﴿قُلَ إِن كُنتُمْ تُجِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ كُنتُمْ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وقوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهُ وَٱلرَّسُولَ فَأُولَتِ كَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيّانَ وَٱلصَّالِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَتِ لِكَ رَفِيقًا ﴾ مِن ٱلنَّبِيّانَ وَٱلصَّالِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَتِ لِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].



ونختم بحثنا بحديث رسول الله عليه الصلاة والسلام: «ألا هل عسى رجل يبلغه الحديث عني، وهو متكئ على أريكته فيقول: بيننا وبينكم كتاب الله تعالى، فها وجدنا فيه حلالًا استحللناه، وماوجدنا فيه حرامًا حرمناه، وإن ما حرم رسول الله كها حرمه الله»(۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم.



القسم الثالث ما الإسلام؟

الأعمدة الخمسة التي بُني عليها الإسلام





# الأعمدة الخمسة التي بني عليها بيت الإسلام

## بني الإسلام على خمس:

- شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله عليه .
  - وإقام الصلاة .
    - وإيتاء الزكاة .
  - وصوم رمضان.
  - وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلًا.

لقد أشاد الله للإنسانية بناء خالدًا ، وأقامه على أعمدة راسخة ، ثم دعا الناس ليسكنوه ، وينعموا بالعيش فيه ، ويعمروه بالحب والخير والعدل .

هذا البناء يقوم على خمسة أعمدة صلبة ، لا تؤثر فيها عوامل البلى ، ولا تنال منها معاول الهدم . . لأن من صفاتها الخلود فهي ملازمة للحياة . . وملازمة للوجود .

والأعمدة الخمسة يتوسطها عمود ضخم كبير، وتدور حوله بقية الأعمدة في تناسق دقيق.

والإنسان الذي ينشد السكن الآمن ، والسلام والنجاة عليه أن يدخل البيت الكبير ويتشبث بكل أعمدته بادئًا بالعمود الكبير . . أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله عليه .



## Ileage Neb:

• لا إله إلا الله ..

## لا إله إلا الله محمد رسول الله عَلَيْهُ

يقوم العمود الأول على دعامتين:

محمد رسول الله . .

لقد أمر الله الناس عن طريق رسله وأنبيائه بالإيهان به واحدًا فردًا ورفض أي لون من ألوان الشرك . . ووجه الرسل والأنبياء من عهد نوح إلى محمد لينادوا في الناس بالإيهان .

لقد نادى الله أمة نوح عن نوح قال لهم: ﴿ يَنْقُوْمِ آعْبُدُوا ٱللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ ۗ [الأعراف: ٥٩].

ثم تأتي أمة عاد فيناديهم بنداء نبيهم هود وهو نفس نداء نوح: ﴿ يَعْقُومِ آعَبُدُواْ ٱللَّهُ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيْهٍ غَيْرُهُ ۚ ﴾ [الأعراف: ٦٥].

ثم تأتي أمة ثمود فيناديهم الله عن صالح، وهو نفس النداء: ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ۗ قَالَ يَالْقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُر ﴾ [الأعراف: ٧٣].

وتأتي أمة إبراهيم ويسمعهم نداء مماثلًا في المعنى، وإن اختلف في اللفظ: ﴿ قَالَ يَنقُومِ إِنِّى بَرِىَ اللَّهِ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِّى وَجَّهْتُ وَجَهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۗ وَمَآ أَناْ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴾ فَطَرَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۗ وَمَآ أَناْ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٩،٧٨].

ثم يأتي قوم لوط فيقول الله تعالى عنه: ﴿إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ لُوطُ أَلَا تَتَّقُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١٦١-١٦٣].

ويخاطب شعيب أهل مدين بنداء مماثل: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيبًا وَيَخَاطِب شعيب أَهُم مُنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ ﴿ [الأعراف: ٨٥].

ثم يكون موسى، والذي يتصدى لكفر وشرك فرعون فيعلنه بالإيمان: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيِّنَهُمَ أُوقِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٤، ٢٣].

وينادي المسيح في قومه بنداء الإيهان يقول الله عنه: ﴿ يَنْبَنِي إِسْرَاءِيلَ اللهُ وَيْنَبِي إِسْرَاءِيلَ المَّدَة : ٧٧].

ويأتي البشير ويعلن الناس جميعًا بكلمة الإيهان: ﴿قُلْ إِنَّمَا يُوحَىٰ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحَالَا اللَّهُ الل

ويأبى الله إلا أن يطلق اسمًا على هذا البناء الكبير، حتى لا يختلط الأمر على الناس . فيلقن هذا الاسم لجميع رسله وأنبيائه، والاسم هو الإسلام .

فيقول الله على عن نوح: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧].

ويقول عن إبراهيم: ﴿ وَلَقَدِ ٱصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ وَإِنَّهُ وَ ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ لِذَ قَالَ لَهُ وَرَبُّهُ وَ أُسَّلِم ۗ قَالَ أُسْلَمْتُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١، ١٣٠].

وقال عن يوسف: ﴿ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَأُلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴾ [يوسف: 111].

وقال عن موسى: ﴿إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوۤا إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].



وقال عن المسيح: ﴿ فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفَّرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ ۗ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ خَنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٢].

ويكون الإعلان المباشر لمحمد ومن معه ومن يمضي على طريقه: ﴿إِنَّ اللهِ سِنَ عَلَى طَرِيقَه : ﴿إِنَّ اللهِ سَلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

ثم يكون النداء الأخير: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ يغمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

وحتى يتأكد الإيهان في قلوبنا، ويمتزج بحياتنا. اختار الله له رجالًا طهرهم وزكاهم وأدبهم على يديه، ثم جعل منهم لبنات لهذا البناء الكبير . . . ثم طلب منا أن نعيش في كنف هؤلاء الأنبياء ، ونتتلمذ على أيديهم ، ونصاحب حياتهم ، ونبصر الإيهان بالله فيهم ، فيسهل علينا سبيل الإيهان . . فلتكن لنا جولة مع التاريخ نقترب فيها من أصحاب العزم من الرسل فتقرأ فيهم وبهم الإيهان بالله .

٥ لتكن لنا ساعة مع إيهان إبراهيم .

٥ وساعة مع إيهان موسى .

٥ وساعة مع إيهان عيسى.

٥ ثم لتكن الساعة الأخيرة مع إيهان محمد .

#### 119

### वर्ड إباضه:

كان الدرس الأول لإبراهيم، دعوة للتأمل والتفكير ليصل به إلى الإيهان الحق، قال له الله: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوْكَبًا قَالَ هَلذَا رَبِي فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَلذَا رَبِي فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَلذَا رَبِي فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَمَر بَازِغًا قَالَ هَلذَا رَبِي فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ هَلذَا رَبِي فَلَمَّا رَءًا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَلذَا رَبِي هَلذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَعِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِي لَأَكُونَ مِن ٱلْقُومِ ٱلضَّالِينَ يَعْقَومِ إِنِي بَرِيَةً مِّمَا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِي هَلِذَا أَكُم مُن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فبالفطرة بدأت قصة إبراهيم، وبالفطرة وصل إبراهيم إلى حقيقة الإيهان، ثم واجه بإيهانه الكلدانيين بها فيهم أبوه آزر ورفض الإشراك بالله بكل صوره، ثم تصدى بالحكمة ثم بالقوة لدعواهم الباطلة، ولذلك حظي بأعظم لقب، فقد اتخذه الله خليلا: ﴿وَٱتَّخَذَ ٱللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٥].

ثم حظي بلقب آخر من آخر أبنائه محمد على الحد أصحابه بقوله: ياخير البرية ، فقال له الرسول على : «ذلك إبراهيم الكيلا»(١).

ثم يبدأ الحوار بين إبراهيم وقومه ، ويسجل القرآن لنا هذا الحوار ، ليكون أسلوبنا في دعوة الناس إلى الله : ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٣٦٩).

الله وَاتَّقُوهُ فَا لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ لاَ مِن دُونِ اللهِ لاَ مِن دُونِ اللهِ الْقَالَةُ وَتَعَلَّقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُوهُ وَالشَّكُرُواْ لَهُ وَاللهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُواْ عِندَ اللهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَاللهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ مِن قَبْلِكُمْ وَاللهُ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَاللهِ الرِّخْوَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَمَا عَلَى تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ويرفض قومه كل حججه لأنهم أضعف من مواجهة صدقه ومنطقه ، ويلجئون لأضعف أساليب المواجهة وهي القوة : ﴿ فَمَا كَابَ جَوَابَ قَوْمِهِ } وَيَلجئون لأضعف أساليب المواجهة وهي القوة : ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ } إِلّا أَن قَالُوا ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنجَنهُ ٱللّهُ مِنَ ٱلنّارِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَكُ مِنُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٤] .

وتجري على يد إبراهيم تجربة حية لتأكيد الإيهان في قلبه وفي قلوبنا، التجربة يسجلها القرآن هكذا: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عُمُرَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي التجربة يسجلها القرآن هكذا: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عُمُرَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي اللّهَ وَلَاكِن لِيَطْمَيِنَ قَلْبِي أَقَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ اللّهَ وَلَاكِن لِيَطْمَيِنَ قَلْبِي أَقَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ اللّهَ عَلَى عَلَى كُلّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ آدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ آجْعَلَ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ آدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَآعُلَمْ أَنَّ ٱللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

ويمتثل إبراهيم ، ويختار أربعة من الطير ويذبحها ، ثم يوزع أشلاءها على قمم الجبال ، ثم يناديها فتهرع مسرعة إليه .

ويمضي إبراهيم بدعوة الإيهان، يحاجج بها أهل مصر، والشام والعراق والحجاز، وتجري المعجزات على يديه لتأكيد دعوته، ويتحمل في سبيلها من الآلام والاختبارات ما لو قسمت على أهل الأرض لعجزوا عن تحمله.. يبدأ ابتلاؤه بأن يلقى به في النار ويؤمر بترك الزوجة

والطفل في مكان قفر مجدب فينصاع ، ثم يؤمر بذبح فلذة كبده إسماعيل فيضجعه ويهم بسفك دمه فلا يتردد .

وتكون المكافأة العظمى إليه إسناده مهمة بناء أو بيت لله في الأرض، ودعوة كل الأجيال ليتوجهوا إليه بقلوبهم ووجوههم: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴿ فِيهِ ءَايَاتً بَيِّنَتُ مُوضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴿ فِيهِ ءَايَاتُ بَيِّنَتُ مُن وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِللَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ لَكَانَ ءَامِنًا وَلِللَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ السَّمَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧، ٩٦].

وتمضي البشرية على هدي إبراهيم إلى أن تلتقي بالداعية العظيم والرسول الصبور موسى .





#### वर्ड वर्ष्णा :

لقد بدأ موسى رحلته مع الإيهان بالله بمعجزة خارقة ، وقعت أحداثها في سيناء ، وذلك عندما شاهد نارًا موقدة عند سفح جبل ، فاتجه إلى النار ليحصل على قبس منها ويعود به إلى زوجته ابنة شعيب ، وما أن يقترب من النار حتى يفاجأ بنداء يتردد صداه في جنبات الوادي : ﴿إِنّ أَنَا رَبُّكَ فَا خَلَعٌ نَعْلَيْكَ ۗ إِنّكَ بِالْوَادِ اللّمُقَدّسِ طُوًى ﴿ وَأَنَا الْخَتَرْتُكَ فَا سَتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴿ إِنّ أَنَا اللّهُ لا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَا عَبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكِرِى ﴾ [طه: ١٥-١٥].

ويمضي موسى حاملًا رسالته ليبلغها لشعب مصر وحاكمها ، مستعينًا بأخيه هارون ، ويسجل القرآن مشهدًا من مشاهد الحوار مع زعيم مصر :

قال: ﴿ فَمَن رَّبُّكُمَا يَنمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٤٩].

قال: ﴿ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وثُمَّ هَدَى ﴾ [طه: ٥٠].

قال: ﴿ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ [طه: ٥١].

قال: ﴿عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى فِي كِتَنبٍ لَا يَضِلُّ رَبِّى وَلَا يَنسَى ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَّ أَزُوا جًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّىٰ ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَنمَكُمْ أَ إِنَّ فِي ذَالِكَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَ أَزُوا جًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّىٰ ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَنمَكُمْ أَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنتِ لِلْأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَنكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٢-٥٥].

ويمضي موسى على طريق الإيمان معلنًا كلمة التوحيد منكرًا كل مظاهر الشرك . . يحدثنا أخوه محمد عليه وعلى موسى أفضل صلاة وسلام يقول :

«قال موسى: يارب علمني شيئًا أذكرك وأدعوك به، قال: قل ياموسى: لا إله إلا لله . . قال: يا رب كل عبادك يقولون هذا، قال: ياموسى لو أن السموات السبع، والأرضين السبع في كفه، ولا إله إلا الله في كفه مالت بهن لا إله إلا الله "(١).

ويسجل القرآن عشرات من المواقف بين موسى وفرعون ، وبين موسى وقومه من بني إسرائيل . . . وفيها يطالب موسى قومه بصدق الإيهان بالله ، وتجنب كل ضروب الشرك والفكر ولكنه يواجه بصدود وإعراض ، وإيذاء وامتهان .

وينتصر موسى على كل خصومه ، ينتصر على فرعون ، ويكون النصر على لسان أعوانه من السحرة ، ويشهد أكبر ميادين العاصمة هذا الانتصار ، حين يواجه فرعون بإيهانهم بموسى .

﴿ قَالُواْ لَن نُّوْثِرَكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا فَٱقْضِ مَآ أَنتَ قَاضٍ إِنَّا عَاضٍ إِنَّا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَٱلْبَعَىٰ ﴾ [طه: ٧٢، ٧٣].

ويسجل القرآن حوارًا ساخنًا بين موسى وبين بني إسرائيل الذين رافقوه في رحلته عبر سيناء ، ورأوا قومًا يعبدون بعض الأصنام فيطلبون من موسى بأن يقيم لهم صنمًا ليعبدوه .

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٦٣٩)، وابن ماجه (٤٣٠٠) عن عبدالله بن عمرو بن العاص. قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وصححه ابن حبان (٢٢٥)، والحاكم في «المستدرك» (٢/١).



وينقل إلينا القرآن هذا النداء الصريح من المسيح لقومه: ﴿ يَسَبِي السَّرَءِيلَ اَعْبُدُواْ اللَّهُ رَبِّي وَرَبَّكُم ۗ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ السَّرَءِيلَ اَعْبُدُواْ اللَّهُ رَبِّي وَرَبَّكُم ۗ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ السَّرَةِ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: ٢٧].

ويأتي محمد من بعد المسيح ليواصل مسيرة التوحيد ، على نفس الطريق ، فيقول عن المسيح : «إنا معشر الأنبياء ديننا واحد ، وأنا أولى الناس بابن مريم ، لأنه ليس بيني وبينه نبي»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) عن أبي هريرة.

#### مح محمد على:

ويأتي محمد عليه الصلاة والسلام ليؤكد لأمته وحدانية الله وليؤكد لهم أيضًا أنه متصل الأسباب بكل إخوانه من الرسل الذين سبقوه بهذا النداء . . . وفي هذا يقول ربه : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبِّلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلاَ إِلَا أَنَا فَا عَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥] .

ثم يصدر الأمر للرسول عَلَيْ ليعلن للناس أنه رسول فقط، وأن مهمته تنحصر في تبليغ ما يوحى إليه، وأن أعظم ما يبلغه للبشر وحدانية الله: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَنذِهِ ٱلْبَلَّدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَهُ وَكُلُّ شَيْءٍ وَإِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَنذِهِ ٱلْبَلَّدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَهُ وَكُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النمل: [١]، وقال: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ وَوَيْلٌ مِنْ أَنَّهُمْ إِلَنهُ وَاحِدٌ فَآسَتَقِيمُواْ إِلَيْهِ وَآسَتَغْفِرُوهُ وَوَيْلٌ لِللَّمُشْرِكِينَ ﴾ [فصلت: ٦].

ثم تتوافد الآيات عليه مفصلة ، وكلها تعزز الإيهان بالله وبوحدانيته ، وبصفاته ، وفي إبداع معجز تذكر لنا سورة الحشر بعضا من هذه الصفات : ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلِمُ ٱلْغَيِّبِوَٱلشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّمْنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْفَيْبِوَٱلشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّمْنُ ٱلمُهَيِّمِ . وَهُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِ . وَهُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ اللَّهُ الْمُعَنِينُ اللَّهِ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ اللَّهُ الْمُحَنِينُ اللَّهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ وأللَّهُ الْخَلِقُ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُو ٱللَّهُ الْأَشْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ أَيُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ أَيُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحُكِيمُ ﴾ [الحشر: ٢٢-٢٤].

ووصف الشرك بالله أنه ظلم، وظلم عظيم: ﴿إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلُّمُّ عَظِيمٌ ﴾ [لقيان: ١٣].



ثم يقوم الرسول بنقل أوامر ربه وتعاليمه إلينا بأسلوبه السهل البسيط، ويعززه بالأمثال والتشبيهات ليقربه من عقولنا ونفوسنا، فكان من دعائه الدائم: «اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي وأبوء بذنبي، فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»(١).

وكان يستحث الناس ويشجعهم على إعلان وحدانية الله في كل موقف، وفي كل موقف، وفي كل موقع من مواقع الحياة، ومما قاله في هذا الشأن: «أسعد الناس بشفاعتي من قال لا إله إلا الله، خالصًا من قلبه» (٢).

ومن المشاهد المؤثرة التي تكشف لنا عن مدى اهتهام الرسول على بدعوة الناس للإيهان بالله ، والشهادة بوحدانيته ، ذلك المشهد الذي عاشه الرسول على وهو يودع عمه ، وكان من أحب الناس إليه ، وكان كافله وحاميه . . فكان الرسول على يلح على عمه أن يشهد بوحدانية الله قبل أن يموت ، كان يقول له : «ياعم قل لا إله إلا الله ، أحاج لك بها عند الله» (٣) .

وظل الرسول يرددها على مسامع عمه، ولكن العم لم يستجب له، وأعلن أنه سيموت على ملة قومه.

ومع هذا قال له الرسول على : «الأستغفرن لك ما لم أُنهَ عنك» (٤) ، ويأتي الحسم من السهاء ، برفض الاستغفار لكل من يرفض الإيهان بوحدانية الله :

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٣٠٦) عن شداد بن أوس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٩٩) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٣٦٠)، ومسلم (٢٤) عن المسيب بن حزن.

<sup>(</sup>٤) تقدم قبله .

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغَفْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة:

ومن المشاهد التي تكشف لنا عن مدى حرص الرسول على تشجيع الناس على الإيهان بوحدانية الله، والكفر بكل ضروب الشرك، ما حدثنا عنه صاحبه أبو ذر، قال أبو ذر: إنه كان مع الرسول على ذات ليلة في مكان بخارج المدينة، فغاب عن الرسول على فترة ثم عاد فسمعه أبو ذر وهو يقول بصوت مرتفع: «وإن زنى وإن سرق» فقال له أبو ذر: يا نبي الله جعلني الله فداك من تكلمه في جانب الحرة؟ فقال له الرسول على: «ذلك جبريل عرض في جانب الحرة فقال: بشر أمتك أن من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة، قلت: وإن سرق وإن زنى، قال: نعم، قلت: وإن سرق وإن زنى، قال: نعم، قلت: وإن سرق وإن شرب الخمر»(۱).

وبعد أن سمع أبو ذر هذا الحديث الجريء قال للرسول على: أأحدث به؟ . . فنصحه الرسول على بألا يحدث الناس حتى لا يتكلوا . . ولم يحدث أبو ذر بهذا الحديث إلا بعد وفاة الرسول على . . لقد عاش الرسول على كل عمره يعلم الناس أصول التوحيد ؛ لأنه العمود الرئيسي في بناء الدعوة ، كما كان يوضح لهم خطورة الإشراك بالله ، الإشراك بكل صوره ، محذرًا من تقديس الكائنات من شمس وقمر ، ومحذرًا من تقديس الإنسان .

لقد فعل كل هذا ليصل بالإنسان إلى الاستمساك بالمبدأ الأول والأكبر: لا إله إلا الله .



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦٤٤٣)، ومسلم (٩٤) عن أبي ذر.

وكان الرسول على أن يعيش بكل أحاسيسه ومشاعره في ظلال التوحيد.. حتى إنه كان يستفتح يومه، ويختم يومه بدعائه المشهور: «اللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشكر»(۱).

وفي المساء يقول: «اللهم ما أمسى بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشكر»(٢).

ثم أوصى الناس ليرددوا هذا الدعاء صباحًا ومساءً .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٥٠٧٣)، وابن أبي عاصم في «الآحاد» (٢١٦٣)، وصححه ابن حبان (٨٦١)،

<sup>(</sup>٢) تقدم قبله .

## محمد رسول الله عَلَيْة

الإيهان بالله وحده لا يكفي لإسباغ صفة الإيهان على الإنسان فلابد من الإيهان بالإنسان الذي اختاره الله ليحمل الرسالة التي بعثها الله لعباده، هذا المبعوث هو الرسول عليه .

هذا الشرط – شرط الإيهان بالرسول على أساس منطقي ؛ لأن الله لم ولن يأذن للناس برؤياه كها أنه لا يكلمهم . . . فكان لابد من اختيار من يقوم بنقل كلام الله للناس وإيضاحه لهم . . . وطبيعي أن يختار الله إنسانًا للقيام بهذه المهمة ﴿رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهم ﴾ [آل عمران : ١٦٤] . . هذا الإنسان لابد وأن يكون على مستوى المسئولية التي سيقوم بها حتى يثق الناس فيه ويصدقوه ويؤمنوا به . . وحتى تكتمل صورة هذا الرسول ، ويقبل كل كلامه وكل تصرفاته أخذ الله على الناس أن يؤمنوا بالرسول كها حذرهم من إنكاره واعتبر هذا كفرًاحتى وإن آمنوا بالله وحده .

وحتى يكتمل إيهاننا بالرسول على . تولى الله تعريفنا بمحمد وبشخصيته ، وبصفاته ، وبمهمته ، وبأن الإيهان به يمثل ركنًا رئيسيًا لا تقوم العقيدة إلا به .

ولسوف نعرض في بحثنا لما قاله الله عن رسوله ﷺ حتى نؤمن به . . كما سنعرض لما قاله الرسول ﷺ عن نفسه حتى يكتمل إيماننا به .

### الله على يعرفنا بمحمد عليه:

لقد عرفنا الله بمحمد عليه الصلاة والسلام . .



وعرفنا بصفاته..

وعرفنا بمهمته . .

فذكر لنا بعضًا من أسمائه:

﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

نبي ﴿ أَشَّهُ وَ أَحْمُدُ ﴾ [الصف: ٦].

﴿ طه ﴿ مَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىۤ ﴾ [طه: ٢،١].

﴿ يِسَ ١ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [يس: ٢،١].

هذه الأسماء وغيرها مما ذكر في القرآن تحدد لنا شخص النبي ﷺ، وتعرفنا به تعريفًا واضحًا لا لبس فيه .

ثم عرفنا ببعض أوصافه: فقال عنه: إنه نبي: ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَكَلِّمَىتِهِ وَالنَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ لَكَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وإنه رسول: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] ، ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ فَعَامِنُوا خَيْرًا لَّكُمْ ﴾ [النساء: ١٧٠] .

وإنه آخر الرسل والأنبياء: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّئَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

وإنه بشير ونذير: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

وإنه رحمة للعالمين: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنبياء: 10٧].

وإنه ذو خلق عظيم: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

ثم عرفنا بمكانة محمد عَلَيْة عند الله . .

فهو يصلي عليه ويأمر الناس جميعًا بالصلاة عليه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَهِكَتُهُ وَلَكَيْكِ مَلَّهِ وَمَلَتَهِكَ مُ لُكُونَ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ يُصَلُّونَ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].

و يجعله محل رعايته وعنايته الفائقة: ﴿ وَٱصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨].

ويقول: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِيَ اللَّهِ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِي

ويقول له: ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَلَلْاَ خِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ﴾ [الضحي: ٣،٤].

ثم يكرمه غاية التكريم بأن يدعوه ليرتفع إلى السهاء العالية: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلاً مِّرَ . ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا﴾ [الإسراء: ١]، ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنظِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلّا وَحَى يُوحَىٰ ۞ عَلَمَهُ مَسْدِيدُ عَوَىٰ ۞ وَهُ وِ بِٱلْأُفُقِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلّىٰ ۞ ٱلْقُوَىٰ ۞ ذُو مِرَّةٍ فَٱسْتَوَىٰ ۞ وَهُ وَ بِٱلْأُفُقِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُوّ أَدْنَىٰ ﴾ [النجم: ١-٩].

ثم يغمره برعايته ورحمته ، فيوصيه بالتخفيف عن نفسه: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَلْخِعُ لَوْ مَنْ فَلَعَلَّكَ بَلْخِعُ لَقَمَ عَلَى عَالَى اللَّهِ اللَّهِ فَلَعَلَّكَ بَلْخِعُ لَقَمْ مَنْ وَالْكِهِ فَاللَّهُ اللَّهِ فَاللَّهُ وَالْكَهْ فَ ١٤] .



ويخفف عنه ما يلاقيه من قسوة قومه عليه: ﴿ فَلَا يَحَزُنكَ قَوْلُهُمْ ۖ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ ﴾ [يس: ٧٦].

ويقول في هذا الشأن: ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِهَدِى ٱلْعُمِّي عَن ضَلَلَتِهِم ۗ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَئِتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴾ [النمل: ٨١].

وحتى عندما كان يعتب عليه في أمر من الأمور كان غاية الرحمة به، فعندما أفرج عن الأسرى قال له: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٤٣].

ثم يدافع عنه دفاعًا قويًّا في مواجهة أعدائه ويقول: ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلنَّبِيّ وَيَقُولُونَ هُو أَذُنُ ۚ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ ﴾ [التوبة: ٢١]، ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ هَمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢١]، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ هَمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٦]، ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَأَعَدَّ هَمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٧].

وينتصر الله له في المواقف العامة كما ينتصر له في المواقف الخاصة ، فيعلن أنه سينصره في الدنيا والآخرة: ﴿إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ فَيعلن أنه سينصره في الدنيا والآخرة: ﴿إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ فَيعلن أَنهُ إِذْ يَقُولُ لِصَحِيهِ عَلَى اللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

لا تَحُزن إن الله مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

كما يعلن أنه سيعصمه من كل أذى يلحق به: ﴿ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧].

ويرد على خصمه وهو عمه الذي كان يسبه ويشتمه: ﴿ تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَ مِ وَتَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَ مِ وَتَبَّ مَا أَهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَ مِ لَهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَ مِ لَهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُ مِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ويكفيه شر الساخرين منه: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهِّزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥].

وينذر ويحذر القوم الذين تآمروا على إخراجه: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةً مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةً مِّن قَرْيَتِكَ ٱلَّتِي أَخْرَجَتُكَ أَهْلَكُننَهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَهُمْ ﴾ [محمد: ١٣].

ويحذر المنافقين بأنه سيأخذهم بأقصى شدة: ﴿ لَّإِن لَّمْ يَنتَهِ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَاكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يَجُاوِرُونَكَ فِيهَآ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٦٠].

ويحذر الذين يصدون عن طريق محمد ﷺ بقوله: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ عَنْ أَمْرِهِ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيمُ ﴾ [النور: ٦٣].

ويشتد في لعن الذين يحادون الله والرسول فيقول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مُحَآدُونَ ٱللَّهِ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَتِهِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴾ [المجادلة: ٢٠].

ويضفي عليه حمايته وهو في قلب معركة بدر: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَعْتُرُ جُوكَ ۚ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ ۗ وَٱللَّهُ خَيْرُ اللهُ ﴿ وَاللهُ عَلَيْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ثم يلقنه أسلوب الصبر على أعدائه: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ [الحجر: ٩٨، ٩٧].

ثم ينتقل به إلى جماعة المؤمنين، فيوصيهم باحترام الرسول عَلَيْق، والتأدب في حضرته: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].



ويقول عاتبًا عليهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَصَّرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [الحجرات: ٤].

ويحمي بيوته وأسرته: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤَذَنَ لَكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

ويمتد الدفاع عنه إلى داخل بيوته، فيوصي زوجاته بعدم مضايقة رسوله، وتحميله ما لا يطيق من أعباء الحياة: ﴿إِن تَتُوبَآ إِلَى ٱللهِ فَقَدَ صَغَتَ قُلُوبُكُما وَإِن تَظَهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللهَ هُو مَوْلَئهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَلَيْ حَلَهُ بَعْدَ ذَالِكَ ظَهِيرٌ ﴿ [التحريم: ٤].

ويلزمهن بطاعة الرسول ﷺ في كل ما يأمر وينهى: ﴿ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيَاتِينَ ۗ ٱلزَّكَوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ دَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

ثم يعرفنا بدور محمد على في أداء رسالته ، لقد تولى الله جل شأنه تعريفنا بدور الرسول في في أداء الرسالة ، وموقعه منها ، كما وضح لنا مدى الضرورة الموجبة للإيمان بالرسول ، وأنه لا يتحقق الإيمان الكامل إلا بالإيمان بالرسول .

فأولًا وضح لنا أن الرسول عَلَيْ لم ينشئ عقيدة ، ولكنه مكلف بالإيهان بها ثم بتبليغها ، فالله يأمره بأن يكون مسلمًا : ﴿ قُلُ إِنِّى أُمِرْتُ أَنْ أَصُرتُ أَنْ أَصُلُمَ ﴾ [الأنعام: ١٤] .

ثم يأمره بأن يحدد مهمته للناس: ﴿إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ [الأنعام: ٥٠].

ثم يأمره بأن يتقيد بحدود الرسالة ، كما أنزلها الله عليه: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللهُ عليه : ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ فَإِن لَّمْ تَفْعَلَ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُر ﴾ [المائدة: ٦٧].

ويقول له: ﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِتُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ [الشورى: ٧] .

ويوضح الله للناس أن النبي ﷺ لم يكن عنده سابقة علم بالقرآن ولا سابقة علم بالقرآن ولا سابقة علم بالرسالة: ﴿ وَكَذَ لِكَ أُوحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلۡكِتَبُ وَلَا ٱلۡإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا تَهْدِى بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورئ: ٥٦].

أما عن مكانة النبي على من العقيدة ، فإن الله تعالى يوضح لنا أن الإيمان بمحمد على وضع لنا أن الإيمان بمحمد على وبطاعته ، وبالتسليم بأقواله وأحكامه تشكل أساسا رئيسيًا للإيمان .

فيعتبر طاعة الرسول من طاعة الله: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللهَ ﴾ [النساء: ٦٤]. [النساء: ٦٤].

ويطمئن الذين يطيعون الله ورسوله بأن لهم أوفر الجزاء: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَتَخَشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقُّهِ فَأُولَتِ إِكَ هُمُ ٱلْفَآبِزُونَ ﴾ [النور: ٥٦].

كَمَا يُحذر الذين لا يلتزمون بطاعة الله ورسوله: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ تُخَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ - أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أُو يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [النور: ٦٣].



ويعتبر بيعة الناس لرسول الله ﷺ بيعة لله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ اللهَ عَلَيْ بيعة لله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ﴾ [الفتح: ١٠].

ثم يكل الله إليه مهمة الحكم بها أنزل الله عليه من القرآن: ﴿وَأَنِ آحْكُم بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَآءَهُم ﴾ [المائدة: ٤٩].

كَمَا يَكُلَ إِلَيْهُ أَمْرِ القَضَاءُ فِي النَّاسِ عَلَى هَدِي كَتَابِ اللَّهَ : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

وحتى تتضح مكانة الرسول على من العقيدة فإن الله تعالى أوكل للرسول على الناس منه، للرسول على الناس منه، وإيضاح ما أبهم على الناس منه، كما خول الرسول حق وضع تشريعات تطابق ما ورد في القرآن، وألزم الناس العمل بها ﴿وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].

ثم خوله مهمة التطبيق العملي لكل ما ورد في القرآن من عبادات وتشريعات فمثلًا أمر الله الناس بالصلاة ، والزكاة ، والحج ، والصوم ، فقام الرسول بأداء هذه الفرائض ، وعلم الناس كيفية أدائها .

فالصلاة مثلًا لم يذكر القرآن عددها، ولا عدد ركعاتها ولا كيفية أدائها، وترك هذا الأمر لرسول الله على الذي تولى شرح الصلاة للناس، ثم صلى بهم طول عمره، وقال عبارته المشهورة: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (١٠).

<sup>(</sup>١) تقدم.

والزكاة لم تذكر نوعياتها ، ولا مقدارها في القرآن ، وترك للرسول عليه تحديد الأنصبة ، وتحديد مواعيد سدادها ، والجهة التي تتولى جمعها وإنفاقها .

وكذلك الأمر في الصوم ، فالصوم فرضه الله وحدد الشهر الذي يصام فيه ، ومواعيد الصوم ، وترك للرسول عليه مهمة إيضاح تفاصيل ذلك .

والحج ومناسكه قام الرسول ﷺ بأداء الحج مع الناس ثم بين لهم مناسك الحج.

كذلك الأمر بالنسبة للتشريعات فقد قام الرسول على بإلقاء الضوء على التشريعات وفصل ما غمض على الناس، فمثلًا بين للناس المقصود بالربا، والفرق بين البيع الحلال والربا الحرام.. وبالنسبة للعقوبات فصلها وفصل الجرائم التي توقع عليها العقوبات، كما قام بالتحقيق مع المتهمين، وإصدار الأحكام عليهم والإشراف على تنفيذها.

كذلك قام بوضع تشريعات لحالات لم ترد في القرآن كتوقيع عقوبة الرجم على الزناة المحصنين.

كل هذا يوضح لنا السبب في أن الإيهان بالرسول عَلَيْ يشكل ركنًا رئيسيًّا في العقيدة وأنه لا يقبل الإيهان بالله وحده دون الإيهان برسوله وبكل رسله.

#### الرسول محمد ﷺ يعرفنا بنفسه:

ولقد عرفنا الرسول ﷺ بنسبه وبصفاته ، وبرسالته ، وبآخرته .

لقد عرفنا الرسول بنسبه فكان يقول: «أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب»(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٨٦٤)، ومسلم (١٧٧٦) عن البراء بن عازب.

ثم عرفنا بأصله القديم فقال: «أنا ابن الذبيحين» (١) أي ابن إسهاعيل الذي هم أبوه إبراهيم بذبحه، وأنه ابن عبد الله الذي كان سيذبح وفاء لنذر والده.

ثم يعرفنا بصفاته ، فيقول: بأنه عبد الله وأنه نبي: ﴿إِنِي عبد الله ، وخاتم النبيين ، وإن آدم لمنجدل في طينته »(٢).

ويقول: إنه رسول وإنه آخر الرسل: «إن الرسالة والنبوة قد انقطعت، فلا رسول بعدي ولا نبي» (٢)، ثم هو يبين لنا مكانته من الأنبياء والرسل وأنه جاء ليكمل رسالة من سبقه: «مثلي ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى بيتًا فأحسنه وجمله، إلا موضع لبنة واحدة، فجعل الناس يطوفون به، ويعجبون له، ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة، فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبين» (٣).

مع هذه المساواة ، فإنه يوضح في موضع آخر أن له مكانة خاصة بين الأنبياء فيقول: «فضلت على الأنبياء بست: أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، وأرسلت إلى الخلق كافة ، وختم بي النبيون»(١٠).

وينتقل بنا النبي ﷺ من الدنيا إلى الآخرة فيكشف لنا عن مكانته بين الأنبياء، ومكانته في الأمم فيقول: «إذا كان يوم القيامة، كنت إمام

<sup>(</sup>١) علقه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٥٩)، وانظر «كشف الخفا» (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٣٥٣٥)، ومسلم (٢٢٨٦) من حديث أبي هريرة هينه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٥٢٣) عن أبي هريرة وتقدم طرف آخر منه.

الأنبياء وخطيبهم ، وصاحب شفاعتهم ولا فخر ١٥٠٠).

ويقرن بين الإيان بالله والرسول، عندما يسأل عن الإيان بالله وحده، ففي حديث لابن عباس قال: قال رسول الله على لوفد عبد القيس: «آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع، آمركم بالإيان بالله وحده، أتدرون ما الإيان بالله وحده؟ -قالوا: الله ورسوله أعلم، قال-: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله»(٢).

و يجعل الإيهان به شرطاً لدخول الجنة التي أعدها الله للمؤمنين فيقول لبعض أصحابه: «كلكم يدخل الجنة إلا من أبئ ، -قالوا له: ومن يأبئ دخول الجنة يا رسول الله؟ قال-: من أطاعني دخل الجنة ، ومن عصاني فقد أبي »(٣).

ويقول عن موقعه من البشرية يوم القيامة: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، وأول من ينشق عنه القبريوم القيامة، وأول شافع وأول مشفع»(٤).

ثم يعرفنا بموقعه من الإيمان:

أما عن دعوته إلى الإيهان به . . وأن الإيهان به شرط أساسي لكهال الإيهان بالدين . . فيقول في وضوح : «من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن



<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٣٧)، والترمذي (٣٦١٣)، وابن ماجه (٤٣١٤) عن أبي بن كعب. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب»، وصححه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥٣) ، ومسلم (١٧) عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٣) تقدم .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٢٢٧٨) عن أبي هريرة .

عصاني فقد عصى الله ١١٠٠ .

ويؤكد هذا بصور عديدة من ذلك قوله: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به» (٢).

ومن الروايات المشهورة والتي تجعل من الإيهان بالرسول شرطاً رئيسيًا للإيهان بالله ما ذكره لنا عمر بن الخطاب من شهوده للجلسة التاريخية التي شهدوا فيها جبريل وهو يسأل الرسول عن الإسلام: «يامحمد ما الإسلام؟ فيقول الرسول: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله فيؤمن عليه جبريل (١).

وكان يقدم الإيهان بالله وبرسوله على كل العبادات والتشريعات من ذلك وصيته لمعاذ بن جبل عندما أوفده لليمن قال له: «إنك تأتي قومًا أهل كتاب فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله ، وأني رسول الله ، فإن هم أجابوك لذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم خس صلوات في كل يوم وليلة ، فإن هم أجابوك فاعلم أن الله قد افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم ، فإن هم أجابوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم ، وإياك ودعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله عجاب "(").

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البغوي في «شرح السنة» (١/ ١٠٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص هيئ ، وقال النووي في «الأربعين» بعد الحديث الحادي والأربعين: حديث صحيح رويناه في كتاب «الحجة» بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٤٩٦)، ومسلم (١٩) عن ابن عباس.

وسئل الرسول ﷺ عن أفضل الأعمال ، فقال : «الإيمان بالله ورسوله» ، ثم قيل الله عنه ماذا؟ قال : ثم ماذا؟ قال : «حج مبرور» (١٠) .

### والملائكة والجن والإنس يشهدون بمحمد رسول الله عليه:

ذكرنا أن الله عرفنا برسوله على ، وبصفات الرسول وبضرورة الإيهان به ، وذكرنا أن الرسول على عرفنا بنفسه ، وبصفاته وبضرورة الإيهان به .

وبقي أن نتعرف إلى الرسول من خلال الملائكة، والجن والإنس؟ لأنهم جميعًا آمنوا بمحمد عليه الصلاة والسلام.

فالملائكة جميعًا شهدوا بالقرآن وبمحمد، من ذلك قوله الله تعالى: ﴿ لَّاكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِعَلَمِهِ ۚ وَٱلْمَلَتَهِِكَةُ يَشْهَدُونَ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء:١٦٦].

ومن الملائكة الذين شهدوا لمحمد ﷺ جبريل النَّكِين، فهو الذي كان ينزل بالآيات المثبتة لنبوة محمد ﷺ، بل هو أول من بلغه بالرسالة.

ومما يذكر أن الرسول عَلَيْهِ لما انقطع عنه الوحي، وضاقت نفسه، وخرج من مكة إلى قمم الجبال التقلى به جبريل وطمأنه وهدأ من ثائرته فكان يقول له: يا محمد إنك رسول الله حقًا.

أما الجن فقد آمن بعضهم بمحمد وشهدوا برسالته ، يقول الله تعالى : ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَاۤ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا أَفَلَمَّا قُضِى وَلَّوۡا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٩] .



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٦)، ومسلم (٨٣) عن أبي هريرة.

ويروى عن الرسول أنه قال: «ما من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن»، قالوا: وأنت يارسول الله، قال: «وأنا إلا أن الله تعالى أعانني عليه فأسلم، فليس يأمرني إلا بخير»(١٠).

ويروى أن الرسول على خرج مع بعض أصحابه ، فغاب عنهم حتى اشتد قلقهم عليه ، فلم عاد سألوه عن سبب غيبته فقال لهم: «أتاني داعي الجن ، فأتيتهم فقرأت عليهم . . . »(٢) .

وشهد لرسول الله على أصحابه يوم أن طلب منهم أن يشهدوا له بأنه أدى أمانته ورسالته على الوجه الأكمل، وكان ذلك يوم أن ألقى عليهم آخر خطاب له، ومما قاله في خطابه: «وإني تركت فيكم ما إن اعتصمتم به لن تضلوا كتاب الله، وأنتم مسئولون عني، في أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت، وأديت، ونصحت.

فلم رددوا الشهادة أخذ الرسول يرفع أصبعه إلى السماء وينكبها إليهم ويردد: «اللهم اشهد اللهم اشهد»(٣).

فإذا شهدنا بأن محمدًا عَلَيْ رسول نكون قد لبينا داعي الإيمان.

فَاللَّهُ يشهد بأن محمدًا عَلَيْ رسول الله.

والملائكة تشهد بأن محمدًا على رسولالله .

والجن تشهد بنفس الشهادة .

والإنسان الذي عاش مع محمد عَلَيْكُ شهد له.

فلنشهد بأن محمدًا عَلَيْهُ رسول الله .

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٨١٤) عن عبدالله بن مسعود، وقد تقدم بلفظ آخر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٤٥٠) عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) تقدم.

#### 150

## العمود الثاني:

#### الصلاة

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ١٥،١٤ الْمُم رَبِّهِ عَفَ مَلَّىٰ الْاعل : ١٥،١٤]

عقد احتفال ضخم في السماء السابعة . . .

وقد دعي لهذا الاحتفال أعظم رجل في الأرض...

وكان الغرض من الاحتفال تكليف هذا الرجل العظيم بإقامة الركن الثاني في الإسلام . . .

فمن الداعي؟ ومن المدعو؟ وما الغرض من الدعوة؟

الداعي: هو الله . . .

والمدعو: هو محمد رسول الله ﷺ . . .

والغرض من الدعوة : الصلاة . . .

وحتى تأخذ المناسبة كل ما تستحقه من إجلال وإكبار . . فقد استدعي محمد على بليل من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى عبر صحراء لا يقل طولها عن أربعة آلاف ميل ، ليتهيأ للصعود إلى السهاء العالية ، مارًا بسكان هذه السموات من نبيين ورسل ، إلى حيث يتلقي أروع وأعظم هدية من الله . . وهي الصلاة . . وقد سجلت سورة الإسراء المرحلة الأولى .

﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ [الإسراء: ١].



كما سجلت سورة النجم الرحلة الثانية: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ۞ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَىُّ ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَىٰ يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُ مَشَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ۞ ذُو مِرَّةٍ فَٱسْتَوَىٰ ۞ وَهُو بِٱلْأُفُقِ ٱلْأَعْلَىٰ يُوحَىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ [النجم: ١-١١].

وعند سدرة المنتهى كان التكليف والتشريف لعبد الله ورسوله محمد عَلَيْهُ بالصلاة . . .

فلم كل هذا الاحتفاء بالصلاة!!

أصول وقواعد الصلاة.

هل لأنها عبادة أراد الله أن يفرضها على رسوله ثم على الناس جميعًا؟ أم لأن لها آثارًاينعكس نفعها على الناس فرادى وجماعات . . . الإجابة عن هذا السؤال سنهتدي إليها عن طريق الذي فرض الصلاة ، ثم عن طريق الرجل الذي أنيطت به مهمة أداء الصلاة ثم مهمة تعليم الناس

#### 1EV

## الصلاة فرضٌ . . . يجبُ أداؤه . . . وإلا!!

يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]. . فالصلاة فرض ملزم لكل مسلم عاقل بالغ . .

فالمجانين لا يلزمون بالصلاة لفقدانهم العقل المفكر . .

والصبية لأنهم لم يصلوا لدرجة التمييز لم تفرض عليهم الصلاة ، ولكن طلب من أوليائهم أن يروضوهم على الصلاة حتى يشتد عودهم ، ولنستمع لإيضاح رسول الله فقد قال على وجه التحديد: «رفع القلم (أي التكليف) عن النائم حتى يستيقظ ، وعن الصبي حتى يحتلم (أي يبلغ) وعن المجنون حتى يعقل»(١).

باستثناء هؤلاء فإن الصلاة مفروضة على الجميع ، مفروضة على الرجال والنساء ، على الشباب والشيوخ ، على الأصحاء وعلى المرضى ، وهي مفروضة في كل مكان ، فلا يحدها إقليم ، ولا مكان معين ، فهي مفروضة على المسافر وهو على سفره ، ومفروضة على المحارب وهو في ميدان القتال . . ولا يرد على هذا التعميم إلا ظروف خاصة لفترات محددة سنذكرها في حينها .

والصلاة لها مواعيد محدودة ، ولها مقدمات ولها نهايات ، ولها آداب ، ولها قوانين يلتزم بها الناس فرادى وجماعات . . ولها أمير وقائد وموجه . . الصلاة دولة . .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤٣٩٨)، والنسائي في «المجتبى» (٣٤٣٢)، وابن ماجه (١٤٢) عن أم المؤمنين عائشة هيئ . وصححه ابن حبان (١٤٢)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٩).



فإذا أنكر الإنسان فريضة الصلاة فقد خرج من كل العقيدة ؟ لأن الصلاة غثل أكبر وأضخم ركن فيها ، وهذا ما عبر عنه الرسول : «رأس الأمر في الإسلام وعموده الصلاة ، وذروة سنامه الجهاد» (١) . . فالذي يتنكر لهذا الركن الأساسي في الإسلام فقد أهدر دينه ، وأخرج نفسه من عهد المسلمين ، يقول رسول الله عليه : «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر» (١) . . وعلى الجانب الآخر فإن النبي أعطى للمصلين حماية خاصة ، حتى وإن صدر عنهم ظلم أو جور ، قال رسول الله لأصحابه : «إنه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون وتنكرون ، فمن كره فقد برئ ، ومن أنكر فقد سلم ، ولكن من رضي وتابع » ، قالوا : يا رسول الله ، ألا نقاتلهم؟ قال : «لا ، ما صلوا» (٣) .

أما تارك الصلاة عن غفلة لا جحود لها وإنكار لفريضتها فآثم ويستتاب حتى يتوب ويصلي . .

#### مقدمات الصلاة:

ولعظم شأن فريضة الصلاة ، فقد جعلت لها مقدمات رفعت لمرتبة الفرض ، ولا تصح الصلاة إلا إذا أديت هذه الفريضة . وهذه الفريضة

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۲٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، والنسائي في «الكبرئ» (١١٣٩٤)، وأحمد في «المسند» (٥/ ٢٣١) عن معاذ بن جبل هيئك مرفوعًا، به. قال الترمذي: «حسن صحيح»، وصححه ابن حبان (٢١٤) وغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣٤٦)، والترمذي (٢٦٢١)، والنسائي في «المجتبى» (٢٦٣)، وابن ماجه (١٠٧٩) عن بريدة بن الحصيب. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب». وصححه ابن حبان (١٤٥٤)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٦-٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١٨٥٤) عن أم سلمة وشف .

189

هي الوضوء.. وقد ذكرت بالنص وعلى وجه التحديد في كتاب الله: 
﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمۡسَحُواْ 
بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۚ ﴾ [المائدة: ٦] .. وأضاف الرسول إلى 
هذه الفريضة سننا فصلتها ووضحتها وبينت أهميتها، فقال عن فريضة 
الوضوء: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضاً» (١١) .. ثم إنه 
علم أصحابه كيفية الوضوء وآدابه، ثم بشرهم بالأجر والثواب، وإذا 
أحسنوا الوضوء قال: «ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به 
الدرجات»، قال له أصحابه: بلى يا رسول الله، قال: «إسباغ الوضوء 
على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، 
قذلكم الرباط، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط» (١) (أي أنها تعتبر مثل 
الجهاد).

وهذه النظافة التي أمر الله بها ليس المقصود منها نظافة الظاهر فقط، ولكنها تنفذ إلى الباطن، فتغسل آثام النفس وأقذارها كها غسلت الأيدي والأرجل، ولقد شرح لنا الرسول وهو أول من توضأ وعلمنا الوضوء دور الوضوء في داخل الإنسان قال: «إذا توضأ العبد فمضمض خرجت الخطايا من فيه، فإذا استنثر خرجت الخطايا من أنفه، فإذا غسل وجهه خرجت الخطايا من وجهه حتى تخرج من تحت أشفار عينيه، فإذا غسل يديه خرجت الخطايا من يديه حتى تخرج من تحت أظافر يديه، فإذا مسح برأسه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من تحت أظافر يديه، فإذا عسل رجليه برأسه خرجت الخطايا من رجليه حتى تخرج من تحت أظافر رجليه، ثم كان خرجت الخطايا من رجليه حتى تخرج من تحت أظافر رجليه، ثم كان

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٥) ، ومسلم (٢٢٥) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢٥١) عن أبي هريرة.

# مشيه إلى المسجد وصلاته نافلة»(١) . .

وبعد أن يتهيأ الإنسان للصلاة بتطهير ظاهره وباطنه . . يفرض عليه أن يختار أرضًا طاهرة ونظيفة ، وخالية من كل القاذورات والأوساخ ، فقد ذكر عن الرسول أنه حذر من الصلاة في «المزبلة ، والمجزرة ، والمقبرة ، وقارعة الطريق ، وفي الحمام» . .

ثم اختار الله مكانًا طاهرًا لاستضافة المصلين، وأطلق عليه اسمه، وشجع الناس على الصلاة فيه . . والحديث القدسي حدد لنا مكان ضيافة الله فيقول : «إن بيوتي في أرضي المساجد، وإن زواري فيها عمارها ، فطوبئ لعبد تطهر في بيته ثم زارني في بيتي ، فحق على المزور أن يكرم زائره» (٢) . .

وبعد أن أمر الإنسان بالطهارة الظاهرة والباطنة، وبعد أن أعد له المكان الطاهر.. سمح الله له بالصلاة.. وحدد له عدد الصلوات، ومواعيدها، وكيفية أدائها، وبدايتها ونهايتها، وما يقال فيها.. كل هذا حدد على وجه الدقة..

خمسة أوقات تبدأ من الصباح الباكر وتنتهي ليلاً . . يصلي فيها سبع عشرة ركعة . . وفي كل ركعة وقوف وركوع ، ثم سجود على الأرض . . وتبدأ بالتكبير ، وتنتهي بالسلام ، ويقرأ فيها بعض كلام الله . .

كل هذا مفروض من عند الله. . ومنفذ من قبل رسول الله . . وما من حركة ، وما من إشارة ، وما من كلمة تقال في هذه الصلاة إلا وترمز إلى مغزى يستحق منا وقفة .

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٤٥) عن عثمان بن عفان .

<sup>(</sup>٢) ذكره المناوي في «فيض القدير» (٢/ ٤٤٥) ونسبه للطبراني عن ابن مسعود.

لم كانت خسة أوقات تبدأ في الصباح إلى المساء؟ . . إن الصلاة تذكير دائم بالله ﴿ وَأُقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِ حُرِى ﴾ [طه: ١٤] وذكر الله لا بد وأن يصاحب الإنسان صباحًا وظهرًا وعصرًا ومساءً وليلًا . . والصلاة هي الوسيلة المنضبطة للتذكير بالله . . ومن رحمة الله بالناس ، وحرصًا على الوفاء بواجب الذكر اكتفى بخمس صلوات بعد أن كانت خسين صلاة . .

هذا التحديد الزمني ذكره الله في كتابه:

﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَيِ ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلَّيْلِ ﴾ [هود: ١١٤] . .

وقام الرسول بتكليف من الله بتحديد موعد الخمس صلوات، وكل إخلال بهذه المواعيد يقابله جزاء شديد، يقول الرسول: «وقت الظهر إذا زالت الشمس، وكان ظل الرجل كطوله ما لم يحضر العصر، ووقت العصر ما لم تصفر الشمس، ووقت صلاة المغرب ما لم يغب الشفق، ووقت صلاة العشاء إلى نصف الليل الأوسط، ووقت صلاة الصبح من طلوع الفجر ما لم تطلع الشمس، فإذا طلعت فأمسك عن الصلاة، فإنها تطلع بين قرني شيطان»(۱)..

وحتى يحافظ الناس على الصلاة في مواعيدها، ولا يفرطوا فيها ذكر لهم الرسول جزاء الملتزم بالمواعيد، كما ذكر لهم عقوبة المفرط في هذه المواعيد..

فقال عن الملتزمين بمواعيد الصلاة: «إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر، لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم ألا تغلبوا على صلاة قبل



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٦١٢) عن عبدالله بن عمرو.

وعلى كل من يسمع الأذان أن يردده ، وبذلك يشترك كل الناس في الأذان ، يقول الرسول: «إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن»(۱).

وتكون الخطوة التالية . . النظافة المحددة . .

ثم يبدأ المصلي بالتكبير ثم الركوع والسجود، ويلازمه التكبير في أول كل ركوع، وفي أول كل سجود، ويقرأ كلام الله.. وتقرأ أحاديث الرسول التي أوصى بها من تشهد أوسط إلى تشهد أخير.. هذا علاوة على ما أوصى به في السجود والركوع.. وفي آخر الصلاة.. وتكون الخاتمة السلام يمينًا وشهالًا.. ثم تختم الصلاة..

ها هو الجانب الشكلي للصلاة ، وهو على الرغم من أنه يخدم الجانب الموضوعي فيها ، إلا أن الصلاة لا تكتمل ولا تصح إلا به . .

# الجانب الموضوعي للصلاة:

أما الجانب الموضوعي للصلاة فهو بالغ الأهمية والخطورة ، ولذلك أوصى الله به عبر عشرات الآيات كما أولاه الرسول كل عنايته وتوجيهه . .

الصلاة تذكير دائم بالله وبقدرته وبفضله . .

وتكاد هذه الآية القصيرة أن توفي بالمقصود بالصلاة . .

﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَّ ﴾ [طه: ١٤]..

وقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٣٨٤) عن عبدالله بن عمرو بن العاص.

القسم الثالث: ما الإسلام?

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ﴿ وَذَكَرَ ٱسْمَرَ رَبِّهِ عَضَلَّىٰ ﴾ [الأعلى: ١٤، ١٥]..

ويقول في موضع آخر على لسان حبيبه محمد:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٣، ١٦٢]..

ويقول الرسول: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد» (١).

والصلاة قرينة على النجاح والفلاح:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آلذين هُمْ فِي صَلَا يَهِمْ خَلشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢،١] . .

وتركها قرينة على الفشل والخيبة:

﴿ فَكَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهُوَ السَّهُوَ السَّهُوَ السَّهُوَ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩]. .

والصلاة تقوم بدور الواعظ الدائم:

﴿ إِن ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَرِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥] . .

ويؤمن الرسول على هذا المعنى فيقول:

«من لم تنهه صلاته فلا صلاة له»(٢)..

والصلاة تقوم بغسل ذنوب الناس وخطاياهم، يقول رسول الله لأصحابه: «مثل الصلوات الخمس كمثل نهر عذب غمر بباب أحدكم،



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٤٨٢) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه.

يقتحم فيه كل يوم خمس مرات، فهل ترون ذلك يبقي من درنه؟ قالوا له: لا شيء، قال: «فإن الصلوات الخمس تذهب الذنوب كما يذهب الماء الدرن»(١٠)..

والصلاة تعمل على تنظيم المسلمين، وضبط تصرفاتهم، والتزامهم بالجهاعة؛ ولذلك فقد أوجب الله عليهم أن يجتمعوا كل يوم جمعة، ويتخذوا منهم قائدًا وإمامًا، يلتزمون بالاقتداء به في كل حركاته وسكناته، ويقفون من خلفه في صفوف منتظمة متراصة: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِكَ لِلصَّلُوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَواْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩]، بل للصَّلُوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَواْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩]، بل إلى وضع عقوبات على الذين لا يتابعون الإمام، ولا يقفون في الصف بانتظام.. منها أن الله لا ينظر إلى الصف الأعوج..

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٥٢٨)، ومسلم (٦٦٧) عن أبي هريرة.

#### الصلاة . . على الجميع

والصلاة تجب على الجميع، ودون استثناء، وفي كل مكان.. وفي كل زمان..

الرجال والنساء تجب عليهم الصلاة ابتداء من سن البلوغ إلى آخر العمر، فالأولاد يروضون على الصلاة، يقول الرسول: «مروا أولادكم بالصلاة إذا بلغوا عشرًا، وفرقوا بينهم بالصلاة إذا بلغوا عشرًا، وفرقوا بينهم في المضاجع»(١).

والرجال والنساء مأمورون بالصلاة ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتَ عَلَى المُورون بالصلاة ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتَ عَلَى الصلاة المُوّمِنِينِ كِتَنبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣].. والمرضى مأمورون بالصلاة مع التخفيف عنهم، كما أمر رسول الله: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فصل على جنبك، فإن لم تستطع فمستلقيًا»(٢).

والمسافرون مطالبون بالصلاة مع التخفيف عنهم، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَوْةِ ﴾ [النساء: ١٠١]، ويعقب الرسول على هذه الرخصة فيقول: «صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته» (٣)، كها أجاز الجمع بين



<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود (٤٩٤)، والترمذي (٢ / ٢٥٩) والدارمي (١ / ٣٣٣)، والحاكم (١ / ٢٠١)، وأحمد (٣ / ٢٠١) وغيرهم من طرق عن سبرة. وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم». ووافقه الذهبي. وأخرجه: أبو داود (٤٩٥، ٤٩٦)، والحاكم (١ / ١٩٧) والبيهقي (٧ / ٩٤)، وأحمد (٢ / ١٨٧) وغيرهم عن ابن عمرو.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٦٨٦) عن عمر بن الخطاب.

الظهر والعصر ، والمغرب والعشاء للمسافرين إشفاقًا بهم . .

والمقاتل مأمور بالصلاة مع التخفيف عنه ، فقد بين الله للقائد كيفية الصلاة في المعركة ، حتى لا يتعرض المسلمون لغدر عدوهم: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَلْتَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسِلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكُ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكُ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةً أُخْرَكُ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّوا فَلْيُكُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَقَدْ وَلَا لَوْ تَغَفُلُونَ عَنْ مَعْكَ وَلْيَأْخُدُواْ لَوْ تَغَفُلُونَ عَنْ اللهَ وَحِدَةً ﴾ [النساء: ١٠٢].

فالصلاة فرض يمتد على مدى العمر ، وحتى بعد الموت ، فالمسلمون يجب عليهم أن يجتمعوا على موتاهم ويصلوا عليهم . .

### موانع الصلاة:

ومع وجوب الصلاة على الجميع، وفي كل الظروف، فإن هناك موانع للصلاة يجب مراعاتها بمنتهى الدقة..

موانع عامة منها:

منوع على الجنب أن يصلي إلى أن يتطهر ، يقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَآطَهُرُوا ۚ ﴾ [المائدة: ٦]. .

ويقول: ﴿ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَّىٰ تَعْتَسِلُواْ ﴾ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوا ۚ ﴾ [النساء: ٤٣]..

وممنوع على المرأة في ظروفها الخاصة أن تصلي إلى أن تتطهر . . وممنوع على المرأة أن تصلي عقب الولادة إلى أن تتطهر . .

171

وليس على المرأة أن تقضي الصلاة التي فاتتها، أما إذا أفطرت في رمضان فعليها قضاء الصوم . . تحدثنا السيدة عائشة تقول : كنا نحيض في عهد رسولالله عليها فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة . .

\* \* \*



#### صلاة المواسم والمناسبات

علاوة على الصلوات الخمس اليومية ، شرعت مجموعة من الصلوات منها ما تقام كل أسبوع ، ومنها ما تكون في الأعياد كعيد رمضان وعيد الأضحى ، ومنها ما تتم ولو مرة واحدة في العمر كصلاة التسابيح ، وهناك صلوات تقتضيها الحاجة كصلاة الاستسقاء وصلاة طلب الحاجة من الله وصلاة الاستخارة وصلاة الكسوف . .

يوم الجمعة هو احتفال أسبوعي يقام في كل المساجد. وقد نبهنا الرسول لقيمة يوم الجمعة فقال: «خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة ، فيه خلق الله آدم الكلا، وفيه أدخل الجنة ، وفيه أخرج منها ، ولا تقوم الساعة إلا في يوم الجمعة»(١).

وصلاة العيدين وفيهما يجتمع الناس جميعًا ، رجالًا ونساءً وأولادًا ، وبين الرسول كيفيتهما بالكامل من تكبير وتهليل ، كما بين كيفية الاحتفال بهما . .

وصلاة التسابيح، وهذه الصلاة يكفي أن تصلى ولو مرة واحدة في العمر، قال رسول الله لعمه العباس: «يا عباس، يا عاه، ألا أعطيك» (ثم ذكر له كيفية صلاة التسبيح) وقال: «إذا استطعت أن تصليها في كل يوم مرة فافعل، فإن لم تستطع ففي كل جمعة مرة، فإن لم تفعل ففي كل سنة مرة، فإن لم تفعل ففي عمرك مرة» (٢)...

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨٥٤) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (١٢٩٧)، وابن ماجه (١٣٨٧) عن ابن عباس. وصححه ابن خزيمة (١٢١٦)، والحاكم في «المستدرك» (٣١٨/١). قال ابن حجر في «التلخيص الحبير» (٢/٧): « الحق أن طرقه كلها ضعيفة وإن كان حديث ابن عباس يقرب من شرط الحسن إلا أنه شاذ؛ لشدة الفردية فيه وعدم المتابع والشاهد من وجه معتبر و خالفة هيئتها لهيئة باقى الصلوات».

وكيفيتها كما ذكرها الرسول: هي أربع ركعات يقول بعد القراءة في كل ركعة: سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، خمس عشرة مرات ، ويقول في الركوع عشر مرات ، وفي الرفع من الركوع عشر مرات ، وفي السجود عشر مرات ، وفي الرفع منه عشر مرات ، وفي جلسة الاستراحة بين الركعتين عشر مرات ، وبذلك يكون مجموع التسبيحات في كل ركعة ٧٥ تسبيحة . .

وصلاة التوبة: يقول الرسول: «ما من رجل يذنب ذنبًا ثم يقوم فيتطهر، ثم يصلي ركعتين، يستغفر الله إلا غفر له» . (١).

وصلاة الحاجة: فإذا كانت لك حاجة فصل من أجلها ركعتين ، يقول الرسول: «من توضأ فأسبغ الوضوء ثم صلى ركعتين يتمها أعطاه الله ما سأل معجلًا أو مؤخرًا» (٢).

وصلاة الاستخارة: ويبينها الرسول بقوله: "إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: اللهم إني أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري، فاقدره لي ويسره لي، ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/۱)، وأبو داود (۱۵۲۱)، والترمذي (۲۰۳،۳۰۱)، وابن ماجه (۱۳۹۵)عن أبي بكر هيئنځه . وانظر «علل الدارقطني» (۱/۱۷۱–۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٤٤٢) عن أبي الدرداء. قال الهيثمي في «المجمع» (٢/ ٢٧٨): «رواه أحمد والطبراني في الكبير، وفيه ميمون أبو محمد، قال الذهبي: لا يعرف».

# هذا المال . . مِلْكُ مَن

المال الذي بين يديك هل أنت صاحبه ومالكه؟ وإذا كان الأمر كذلك فهل لك مطلق الحرية للتصرف فيه؟!

هذا السؤال حير رجال الاقتصاد قديمًا وحديثًا، وقد انعكست حيرتهم على الشعوب فحيروها معهم. وكان عصرنا الحاضر ضحية من ضحايا هذا الصراع فقد ابتلى بالتناطح بين نظامين اقتصاديين يؤمن أحدهما بأن الإنسان هو المالك المتحكم في ملكه، وله مطلق الحرية للتصرف فيه . وعلى العكس منه كان النظام الآخر الذي وضع قيودًا من حديد على حرية الإنسان في التملك وبالتالي حريته في التصرف . .

ونظرة خاطفة على الخريطة البشرية، تكشف لنا عن فشل كلا النظامين النظام الرأسالي والنظام الشيوعي . . وذلك لعدم فهمها لقضية ملكية المال وبالتالي لعدم فهمها لكيفية كسب المال وكيفية إنفاقه . .

ولسنا في حاجة للتدليل على هذا الفشل. لأن المجاعة التي تهدد أكثر من نصف العالم، والبطر الفظيع الذي يعيشه ما لا يزيد عن عشر البشر، والقنابل المتربصة بحياة الإنسانية والتي يملكها أصحاب تيجان الرأسهالية والشيوعية . والفزع والقلق والخوف الذي يتحكم فينا . كل هذا يحمل الدليل على فشل كلا النظامين . وقد أحسن وأجاد «هارولد لاسكي» الفيلسوف الإنجليزي في وصفه لهذا التردي العالمي حين قال : «الطبقة المالكة للهال تصوغ مدنية المجتمع، على الوجه الذي يخدم مصالحها الخاصة ، فهي التي تهيمن على أداة الحكم ، وهي التي تسن القوانين ، وهي التي تقيم النظم الاجتماعية على النحو الذي يتفق مع مصالحها» .

177

هذان المذهبان وغيرهما من المذاهب الاقتصادية المعاصرة انتهوا بالإنسانية إلى حيوانية شرسة تؤله المال والسلطان والجنس، والسبب في هذا أنهم أنكروا المالك الحقيقي للمال، كما أنكروا وسائل كسب المال ووسائل إنفاقه التى وضعها مالك المال للمال..

والعلاج الوحيد لهذا التخبط الفكري، يكمن في تصحيح فهم الإنسان لحقيقة الملكية ملكية المال ﴿قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ﴾ [آل عمران: ٢٦] وتصحيح كسبه وإنفاقه..

\* \* \*



### المال . . ملك لله وحده

هذه الحقيقة على بساطتها يمكن أن تحل بها جميع مشاكل العالم الاقتصادية ؟ لأن الشعوب والدول والأفراد سيدركون أن دورهم في الأرض لن يزيد على دور حائز الوديعة . . وأنه حائز لها لفترة معلومة تنتهي بنهايته . . ولقد عبر عن هذه الحقيقة الدكتور محمد عبد الله العربي حين قال : «الإنسان حائز لوديعة أودعها الله بين يديه ، وهو خليفة الله في أرضه ، أمره الله بالانتفاع بهذا المال ، ومكنه من هذا الانتفاع ، للوفاء بحاجاته ، وإصلاح معاشه ، على أن يتفق هذا الانتفاع مع مصلحة المجتمع ، ومصلحة الإنسانية بصفة عامة ، وسوف يحاسب على ذلك بين يدي الله يوم القيامة ﴿ ثُمَّ لَتُسْعَلُنَّ يَوْمَبِنٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨]» .

ثم يزيدنا الشيخ شلتوت إيضاحًا فيقول: «فليس لأحد أن يقول: مالي مالي هو مالي وحدي لا ينتفع به أحد سواي فالمال مال الجميع والمال

مال الله ينتفع به الجميع عن الطريق الذي شرعه الله في سد الحاجات، ودفع الملهات، وهو ملك لصاحبه لكنه لا يتصرف فيه كها يشاء ويهوى، بل كها رسم الله وبين في كتابه، حتى إذا ما أخل بذلك فأسرف وبذر، أو ضن وقتر حجر عليه أو أخذ منه قهرًا، عندما يرى الحاكم أخذه من مثله».

والإيمان بأن المال ملك لله يعد أصلًا من أصول العقيدة ، ويتفرع منه الإيمان بطريقة كسب المال وبطريقة إنفاقه . . ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِى ٱلْمُلِكَ مَن تَشَآءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَآءً وَتُعِزُ مَن تَشَآءً وَتُعِزُّ مَن تَشَآءً وَتُعِزُّ مَن تَشَآءً وَتُعِزُ مَن تَشَآءً وَتُعِزُّ مَن تَشَآءً وَتُعِزُّ مَن تَشَآءً وَتُعِرُ أَإِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ٢٦] . .





#### الكسب الحلال . . والكسب الحرام

ومقتضى إيهاننا بأن الله هو صاحب هذا المال وأن دور الإنسان هو الحفاظ على هذا المال واستثهاره، يدعونا للسؤال عن النظم التي وضعها الله لكسب المال والنظم التي وضعها لطريقة إنفاقه..

ولقد تصدرت قاعدة إباحة الكسب الحلال، وإباحة الانتفاع به جميع القواعد المنظمة للمال، يقول الله تعالى: ﴿وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللهُ حَلَلاً طَيِّبًا وَاللّهَ اللّهِ ٱللّهِ مَا أَنْهُ حَلَلاً طَيِّبًا وَاللّهَ اللّهِ ٱللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ على الذي لا يمتعون أنفسهم بالكسب الطيب ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللّهِ ٱلّٰتِي أَخْرَجَ لا يمتعون أنفسهم بالكسب الطيب ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللّهِ ٱللّهِ ٱلّٰتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطّيِبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢] واشتد في اللوم على الذين لِعِبَادِهِ وَٱلطّيبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢] واشتد في اللوم على الذين يحرمون الطيبات التي أحلها الله ﴿يَتَأَيُّنَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحْرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَآ أَحَلُ ٱلللهُ لَا تُحْرِّمُواْ أَلِنَ اللّهُ لَا تُحْرِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة: ٧٧]. .

واستثناء من هذه الإباحة ، حرم بعض الأطعمة وبعض الأشربة ، فحرم لحم الخنزير ، وحرم أكل الميتة ، وحرم شرب الخمر . . وحتى يرتبط هذا التحريم بأصل العقيدة فإنه حرم أطعمة لا يذكر فيها اسم الله ، كما حرم كل مال لا يتولد من كسب حلال ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أُمُوالكُم بَيْنَكُم بِينَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨] ﴿ لا تَأْكُلُواْ أَلزّبَواْ أَضْعَنفًا مُّضَعَفًا ﴾ [آل عمران: ١٣٠] ويحذرنا الرسول من أكل الحرام: «كل لحم نبت من حرام عمران: ١٣٠] ويحذرنا الرسول من أكل الحرام: «كل لحم نبت من حرام فالنار أولى به» (١) ، بل إن من المال ما يسمى مالاً صالحًا ، ومنه ما يسمى

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (٦١٤)، وأحمد في «المسند» (٣/ ٣٢١)، والطبراني في «الأوسط» (٢٠)، وفي «الصغير» (٦٢٥) عن كعب بن عجرة والشخ مرفوعًا، به. قال الترمذي: «حسن غريب»، وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٣٠): «رجاله ثقات».

فاسدًا ، يقول رسول الله: «نعم المال الصالح للرجل الصالح»(١) . .

وقد ربط الله الكسب الحلال في الدنيا بجزاء موفور في الآخرة . .

كما ربط الكسب الحرام بعقوبة صارمة في الآخرة . .

يقول رسول الله ﷺ: «من بات كالًا من عمل يديه بات مغفورًا له»(٢).

ويقول الرسول عن الذين يكسبون أموالهم من المال الحرام: «من دخل في شيء من أسعار المسلمين ليغليه عليهم، كان حقًا على الله أن يقعده بعظم من الناريوم القيامة»(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٧)، والطبراني في «الأوسط» (٨٦٥١) عن معقل بن يسار. وأخرجه أيضًا الحاكم في «المستدرك» (٢/ ١٢-١٣) ونص على أنه ليس على شرط الكتاب.



<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١٩٧/٤)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٩٩)، وأبويعلى (٧٣٣٦)، وغيرهم عن عمرو بن العاص. وصححه الحاكم (٢/٣)، وابن حبان (٣٢١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٠/١٤) عن المقدام بن معدي كرب، واستنكره الذهبي في «السير» (١٤/ ٥٠٠).

#### الإنفاق العلال . . والإنفاق الحرام

وبعد أن حدد الله لنا الكسب الحلال من الكسب الحرام من المال ، بين لنا كيفية إنفاق هذا المال . .

وقد أباح لنا الإنفاق من كسبنا الحلال والاستمتاع به ، ومع تقييدنا بنظم وشروط حتى لا نضار بأنفسنا أو بالمجتمع الذي نعيش فيه . . ثم وضع عقوبات صارمة لمن يخالف هذه النظم . .

وكان من أهم ما أوصى به ربنا في هذا الشأن الاعتدال في الإنفاق ، فلا تقتير ولا إسراف ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسۡرِفُواْ وَلَمْ يَقۡتُرُواْ وَكَانَ بَيْرَ . ذَ لِلكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ٢٧] . .

كَمَا أُوصَانَا بِالْإِنْفَاقَ عَلَى النَفْس، وعلى الأهل وعلى المجتمع.. يقول تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنْفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجُنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، كما يقول: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ۗ قُلُ مَا أَنْفَقْتُم مِّنْ خَيْرٍ فَلِلُوّ لِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَنْمَىٰ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّيلِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّيلِيلِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٥]..

ثم حدد أصحاب الحقوق في النفقات ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِ ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَارِمِينَ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِ ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَارِمِينَ وَالْمَسْكِينِ وَالْمَسْكِيلِ أَنْهُ مَرِيضَةً مِّرَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمً حَكِيمً ﴿ وَقِيلَ اللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمً حَكِيمً ﴾ والتوبة: ٦٠]..

ثم حذر وأنذر الذين لا ينفقون في سبيل الله ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرْ إِلَى ٱلتَّهَلَكَةِ ﴾ [البقرة: ١٩٥]..

ثم ذكر لنا ألوانًا قاسية من العقوبات التي ستوقع على الذين لا ينفقون أموالهم في سبيل الله والخير ويكنزونها ﴿يَوْمَ مُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكُ مِهَا حَبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَنذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُرْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾ [التوبة: ٣٥]..

ولم يكتفِ القرآن الكريم بأساليب الترغيب والترهيب في الإنفاق، ولكن وضع له تشريعًا محكمًا . . فأعلن أن الزكاة فريضة من الفرائض مثلها مثل الصلاة ، واعتبرها حقًا يجب الوفاء به ﴿وَٱلَّذِينَ فِيَ أُمُوا لِحِمَّ مَثْلُها مثل الصلاة ، واعتبرها حقًا يجب الوفاء به ﴿وَٱلَّذِينَ فِي أُمُوا لِحِمَّ مَثْلُومٌ هَا لِلسَّابِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴿ [المعارج: ٢٤ ، ٢٥] وألزم الرسول وكل من يتولى أمر الناس بجمع الزكاة ﴿خُذْ مِنْ أُمُوا لِحِمَّ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣] كما عدد الفئات التي تستحق هذه الزكاة . .

وقد ذكرت الزكاة في المرتبة الثالثة في أركان الإسلام الخمسة ، فقال رسول الله على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت من استطاع إليه سبيلًا» (١).

ولقد أدرك الخليفة الأول مدى مكانة الزكاة من العقيدة ، حين هم بتجريد حملة عسكرية لمحاربة مانعي الزكاة ، وقال عبارته المشهورة : «والله لو منعوني عقال بعير كانوا يؤدونه لرسول الله لجاهدتهم عليه» . .

نخلص من هذا أن ملكية الله للمال هي الأصل، وأن دور الإنسان دور الموظف في هذا المال وهذا يدعونا لأن نعتبر قضية المال قضية خاضعة لجوهر العقيدة، فلا بد من التسليم بأن المال مال الله، وأننا مستخلفون

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨) ، ومسلم (١٦) من حديث ابن عمر هينه .

من الله في هذا المال، وهذا يلزمنا بأن نلتزم بالقواعد التي وضعها الله والتي حددت وسائل كسب المال، كما حددت وسائل إنفاق هذا المال.

فإذا استنزلنا هذا الكلام إلى موقع العمل، وتمثلنا المال الذي تملكه الدولة كهال عام أو مال خاص، وتمثلنا المؤسسات والشركات العامة والخاصة التي تعمل في المال، وتمثلنا الأفراد الذين يكسبون المال وينفقونه. إذا تمثلنا هؤلاء جميعًا، وقد استسلموا لهذه العقيدة، وهي أنهم ليسوا أكثر من موظفين في مال الله. وأنهم مؤتمنون عليه، وأنهم مكلفون باكتسابه من مصادره المسموحة، وأنهم مكلفون بإنفاقه على الوجه الذي بينه الله لنا.

إذا تحقق هذا المفهوم لدى الدولة ومؤسساتها وشركاتها وشعبها فإنها ستعيش في جو عبادي رائع ، كما ستعيش في أمن وأمان وتكافل . . وصدق الله العظيم وهو يسجل لنا هذا النداء : ﴿ فَقُلْتُ ٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ إِنَّهُ لِنَا هَذَا النَّهَ عَلَيْتُ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمّدِدُكُم بِأُمُوالِ كَانَ عَفَارًا ﴿ وَيُمّدِدُكُم بِأُمُوالِ وَبَنِينَ وَتَجۡعَل لَّكُم مِدْرَارًا ﴿ وَيُمّدِدُكُم بِأُمُوالِ وَبَنِينَ وَتَجۡعَل لَّكُم مَدِدًا لَهُ اللَّهُ الْمُوالِ السَّمَاء عَلَيْتُ وَاللَّه العَلَى اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

ويسجل عمر بن الخطاب مفهومه ومفهوم حكومته للمال فيقول: «إني لأضع نفسي من مال الله موضع الوصي على مال اليتيم، إن استغنيت استعففت، وإن افتقرت أكلت بالمعروف، وإن أيسرت رددت»..

من هذا المنطلق نستطيع أن نبدأ التفكير في مشاكلنا الاقتصادية ، ولسوف نجد لها الحل الأمثل . .

#### 140

#### قضية الزكاة

لقد اجتمعت آيات الزكاة مع آيات الصلاة في اثنتين وثهانين آية في القرآن الكريم، وهذا يكشف لنا عن مركز الزكاة وموقعها من الإيهان ومن العبادة.. فالإيهان بوجوبها شرط من شروط الإيهان، والالتزام بالوفاء بها يمثل ركنًا رئيسيًّا في العبادة، ولذلك صدر الأمر لرسول الله، ولمن يخلفه في الإمامة والحكم بأن يلزم الناس بدفع الزكاة ﴿خُذْ مِنْ أُمُوا لِحِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُّمْ ﴾ أموا لجيمة عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُمْ التوبة: ١٠٣]..

وليست الزكاة كما فهمها البعض جباية أو إتاوة تفرضها الحكومات على الشعوب كالضرائب، ولكنها فريضة من الله، وأداؤها قربى لله؛ ولذلك فإن على الحاكم أن يتولى هو والعلماء تذكير الشعوب بمفهوم الزكاة، وأنها عبادة، وأن أداءها فيه خير لهم أفراذا وجماعات، ثم يقوم بجمعها منهم بالمعروف فإن أبوا فعليه إرغامهم؛ لأنها أولا فريضة، ثم هي حق للفقراء في أموال الأغنياء، كما قال الرسول: «تؤخذ من أغنيائهم وترد إلى فقرائهم»(۱).

فإذا تعاون الحاكم والشعب في الوفاء بهذه الفريضة . . استحقوا الرحمة والخير والسعادة ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضِ أَلَمُورِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ [التوبة: ٧١] . .

<sup>(</sup>١) تقدم.

أما إذا فرط الناس في أداء هذا الواجب فإن تحذير الله لهم بالغ الخطورة ﴿ وَوَيُلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْاَخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [فصلت: ٦]..

وتحذير آخر ﴿ هَنَأْنتُمْ هَنَوُلآءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ وَٱللهُ ٱلْغَنِيُّ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ وَٱللهُ ٱلْغَنِيُ وَمَن يَبْخَلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ۚ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلِكُم ﴾ [عمد: ٣٨]. .

# من يدفع الزكاة

يدفعها المسلم الحر، بعد أن يأخذ من ماله ما يحتاجه من نفقات السكن والملبس والمأكل والمركب والمصاريف الأخرى الضرورية. ثم بعد هذا لا تجب الزكاة إلا بعد أن يمتلك صاحب المال النصاب. لكن ما النصاب؟ . . لقد حدد الرسول التيليخ النصاب في حديث جامع لصاحبه وابن عمه علي بن أبي طالب: «ليس عليك شيء في الذهب حتى يكون لك عشرون دينازا، فإذا كانت عشرون دينازا وحال عليها الحول (أي العام) ففيها نصف دينار، فها زاد فبحساب ذلك، وليس في مال زكاة حتى يحول عليها الحول» (١٠) . .

وتجب الزكاة في الفضة والنصاب الذي تجب فيه مائتي درهم.

وتجب الزكاة في أوراق البنكنوت والسندات ، وفي حاصل الإيجار ، وفي التجارة ، وفي كل الدخول التي استجدت في عصرنا . . كما تجب في الأبقار والأغنام والجمال . . والزروع بكافة أنواعها . .

ولكن ماذا يعني هذا التقسيم والتنظيم؟

إن ابن القيم كشف لنا منذ مئات السنين الحكمة من هذا التقسيم في كتابه زاد المعاد فقال: «إن الله أوجب الزكاة مرة كل عام، وجعل حول الزروع والثهار عند كهالها واستوائها، وهذا أعدل ما يكون؛ إذ وجوبها كل شهر، أو كل جمعة يضر بأرباب الأموال، ووجوبها في العمر مرة يضر بالمساكين». ثم قال: «ثم إن وجوبها أي الزكاة بنسبة الخمس فيها يصادفه

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (١٥٧٣) عن علي.

الإنسان كالركاز لأنه لا معاناة في الحصول عليه ، ولكنه أوجب دفع عشر المال فيها كانت مشقة تحصيله وكلفته ، وهذا يتمثل في الثهار والزروع التي تحرث فيها الأرض ، وتسقى ، ويبذر البذر ، ولكنها تسقى دون جهد من الإنسان ، أما إذا بذل الإنسان جهذا في ريها ، وتكلف نفقات في مقابل هذا فلا يدفع إلا نصف عشر محصوله ، أما إذا تولى الإنسان نهاء محصوله بعمل متصل ، وسعي في الأرض ، وتولى إدارة المال ، أو أسندها لغيره ، فإنه يدفع ربع العشر فقط».

ولأن الزكاة عبادة فقد اشترط توافر النية قبل دفعها ، كما اشترط أن تكون من أطيب الأموال ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]. .

وأكبر ميزات الزكاة أنها تدفع من رأس المال وليس من الربح ؛ ولذلك فهي تحمل الناس حملًا على استثمار أموالهم ، وإلا استنفد مالهم من الزكاة ، ثم تحمل رب المال مسئولية اكتناز ماله وعدم إنفاقه في وجوه الإنفاق المشروع . .

#### 149

#### مَن يأخذ الزكاة؟

الزكاة تؤخذ من الأغنياء وتُعطى للفقراء . . هذا هو دستور الزكاة ، الذي وضعه الله للناس ، وبينه الرسول عليه الصلاة والسلام . .

ويلاحظ أن هذه الفئات تمثل قطاعات من المجتمع، منهم الفقير، ومنهم المدين العاجز عن الوفاء بدينه، ومنهم من يتطلع إلى الحرية ولكنه لا يملك مقابل هذه الحرية. ولقد توسع الشيخ محمود شلتوت في تفسير ابن السبيل بحيث اتسعت لقطاعات عريضة من المجتمع فقال: "إن المقصود بصرف الزكاة في سبيل الله، فهي ناحية (المصالح العامة) التي لا ملك فيها لأحد، والتي لا يختص بالانتفاع بها أحد، فملكها لله، ومنفعتها لخلق الله، وأولاها وأحقها التكوين الحربي الذي ترد به الأمة البغي، وتحفظ الكرامة ويشمل الإعداد والعدد على أحدث المخترعات، ويشمل المستشفيات عسكرية ومدنية، ويشمل تعبيد الطرق، ومد الخطوط الحديدية، ويشمل الإعداد القوي الناضج لدعاة إسلاميين ينشرون كلمته، ويتعقبون مهاجمة الخصوم لمبادئه، وكذلك يشمل دوام الوسائل التي يستمر بها حفظة القرآن الذين تواتر ويتواتر بهم نقله إلى يوم الدين، وكلمة مبيل الله على وجه عام، كل ما يحفظ للأمة مكانتها المادية والأدبية والروحية، ويحقق شعائرها على الوجه الذي به تتميز عن غيرها، وتقضي به حاجتها من نفسها».



وبذلك تستطيع الزكاة أن تغطي معظم حاجات المجتمع، وتشيع العدل والحب بين مختلف طبقاته، وأهم ميزات الزكاة أنها حق للعانين والمحتاجين والضعفاء قبل المقتدرين والأقوياء وليست منة منهم ولا تفضيلا، وهذا الحق فرضه الله، ووضع نظمه، وقام الرسول بتطبيقه على مجتمعه ليكون نموذ جاحيًا يقتدى به على طريق الحياة.

وبعد أن يستوفي الفقير والعاني والضعيف حقه من الزكاة المفروضة ، يفتح الله له أبوابًا أخرى في مال الأغنياء ، وفي نفس الوقت يشجع الأغنياء على المزيد من الإنفاق ممنيًا إياهم بعائد كبير في الدنيا وفي الآخرة . .

وعلى الرغم من إيجاد الحافز العام للكرم والبر والإنفاق على المحتاجين، على الرغم من هذا فإن الدين أوجد مواسم زمنية، وهيأ أماكن معلومة للمزيد من الإنفاق..

فمثلًا شجع على الإنفاق في شهر رمضان ، حتى إذا انتهى الشهر أوجب زكاة الفطر ، يؤديها كل الناس الكبار والصغار الأغنياء وكل القادرين . .

وكذلك الشأن بالنسبة لعيد الأضحى، حيث تذبح الذبائح ويوزع نصيب وافر منها على الفقراء..

وفي موسم الحج استحث الناس على كثرة الإنفاق وأوجب الذبح على الحجاج . .

وعند ميلاد كل طفل شجع على ذبح ذبيحة لتوزع على الفقراء . . وعند وفاة إنسان يتصدق على الفقراء . .

ثم إنه أدخل نوعًا جديدًا من العقوبة فيمن يخالف أمر ربه، وهذه العقوبة تتمثل في إطعام الفقراء . .

111

فالمخالفات التي تقع في الحج أوجب الذبح وتوزيعه على الفقراء . . والإفطار في رمضان أوجب إطعام عدد كبير من الفقراء . .

وحتى يشجع الناس على الإنفاق جعله الله مباشرة ، وأن ثوابه وأثره محفوظ ومصون عنده فقال:

﴿ إِن ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [التوبة: ١١١]..

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ عِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴾ [الإنسان: ٨] . .

ويسوق لنا الرسول عليه الصلاة والسلام تشبيهًا بالغ الجمال ليوضح لنا هذا المفهوم فيقول:

«إن الله ﷺ يقبل الصدقات ويأخذها بيمينه، فيربيها كما يربي أحدكم مهره أو فلوه أو فصيله، حتى اللقمة لتصير مثل جبل أحد»(١).

\* \* \*



<sup>(</sup>١) تقدم.

# العمود الرابح

#### الصوم

بعد أن يدخل المؤمن بيت الإيمان معلنًا الشهادة . .

وبعد أن يلزم بأداء الصلاة خس مرات على مدى العمر . .

وبعد أن يجبر على دفع الزكاة على رأس كل عام . .

بعد هذا يؤمر على مدى شهر كامل من كل عام بالكف عن شهوة الطعام وشهوة الجنس . .

فها حكمة هذا الأمر؟ . . هل هو عقوبة أم هو تربية وتهذيب؟ . .

هذا ما سنحاول الإجابة عنه . .

\* \* \*

#### الصوم عبادة قديمة

الصوم عبادة قديمة عند معظم الأمم، حتى الأمم الوثنية كانت ولا تزال تصوم. فالهندوكيون كانوا ولا يزالون يصومون أربعة وعشرين يومًا من العام، ويستغرق صيامهم النهار كله . .

وكان الفراعنة وقومهم يصومون في المناسبات والأعياد . .

أما أهل الكتاب من يهود ومسيحيين فلهم نظم خاصة في الصوم . .

فاليهود مثلًا يرتبط صومهم بالحداد والحزن . . فيتذاكرون الأحداث المؤلمة التي وقعت بهم ، من ذلك أنهم يصومون الأيام التي تذكرهم بها لاقوه عندما أسروا في بابل . . كها يصومون إذا وقعوا تحت وطأة ظلم سياسي . . .

ويختلف صوم اليهود من إقليم إلى آخر . . أما عن وقت الصوم فإنه يبدأ مع طلوع الشمس إلى ظهور أو نجم ، باستثناء يوم الكفارة فإنه يبدأ من المساء إلى مساء اليوم الذي يليه . .

أما الصوم عند النصارئ ، فله صور عديدة ، يقول القديس إيرينيس عن تاريخ الصوم عند النصارئ : إن الصوم عندهم يستغرق يومًا كاملًا أو يومين أو بضعة أيام ، ومنه ما يستغرق أربعين ساعة متوالية . .

ولقد أصدرت الكنيسة قديمًا قائمة بأحكام الصوم، وتفردت الكنيسة الإنجليزية بنظام خاص، فحددت أيامًا للصوم، ولكنها لم تضع له نظمًا دقيقة تاركة ذلك لضمير الصائم.. ويستهدف الصوم عند النصارى تطهير النفس ومقاومة الشهوات الجسدية.



وجاء الإسلام ليعلننا بالصوم، ويذكرنا بأننا سنصوم شأننا شأن الأمم التي سبقتنا من أهل الكتاب. ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ عَلَيْكُمْ الْكِتَاب . . ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. .

ويؤكد لنا الرسول هذه الصلة بين حاضره وماضي من سبقه من الأمم، فعندما دخل المدينة وجد اليهود يصومون عاشوراء، فسأل عن سبب صومهم، فقالوا له: يوم صالح، نجى الله فيه موسى وبني إسرائيل من عدوهم فصامه موسى، فقال عليه الصلاة والسلام: «أنا أحق بموسى منكم» ثم صامه وأمر بصيامه. ولكنه حذر من اعتبار صومه فريضة فقال في موضع آخر: «من شاء صامه ومن شاء تركه»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٨٣١)، ومسلم (١١٢٥) عن أم المؤمنين عائشة ﴿ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ .

#### الذا الصوم؟

الجواب الأول - والذي تدور حوله كل الأجوبة - هو أن الله قد كتب علينا الصوم فوجب علينا الاستجابة لأمر الله ، يقول الله تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]..

ولأن الله تعالى لم يفرض علينا أمرًا من الأمور ، إلا من أجل منفعتنا في دنيانا وأخرانا . . فسوف نبحث من خلال كلام الله وكلام رسوله عن الحكمة من الصوم . .

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، فالصوم فيه خير لكل صائم، وفيه خير للأمة الصائمة..

في صورة هذا الخير؟

الخير كل الخير في ارتباط شهر رمضان بالقرآن. فقد شرف الله هذا الشهر بنزول القرآن فيه . لننصت بكل قلوبنا وعقولنا لما قاله الرسول بهذا الشأن ، ولنتأمل مدى ما أصابنا ويصيبنا من خير من وراء هذا الارتباط ، قال رسول الله : «الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة ، يقول الصيام : أي رب منعته الطعام والشهوات بالنهار فشفعني فيه ، ويقول القرآن : منعته النوم بالليل فشفعني فيه فيشفعان»(١) .

هذا الخير العظيم يظل كل شهر رمضان . . ومع هذا فإن الله منحنا فيه هبة خاصة ، فاختار ليلة من ليالي رمضان خصها بأجر يصل إلى ثلاثين

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٤)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٥٥٤) عن عبدالله ابن عمرو. قال الذهبي في «السير» (٢٢/١٢): «إسناده لين».



ألف ليلة من مثيلاتها: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا لَيْلَةُ الفَدِرِ ﴿ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا لَيْلَةُ الفَدِرِ فَي لَيْلَةُ الفَدِرِ فَي اللَّهُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ الْقَدْرِ فَي لَيْلَةُ الفَدْرِ : ١-٥] . . وَيِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرِ ﴾ [القدر : ١-٥] . .

هذا جانب من جوانب الخير نلمسه في شهر رمضان . .

فهاذا في رمضان؟ وفي صوم رمضان؟

لقد شهد شهر رمضان أول انتصار للمسلمين ، بعد معاناة وعذاب واغتراب عن أرضهم وديارهم ، فثبت الله به قلوبهم ، وطمأن نفوسهم ، فإذا توسط شهر رمضان فلنراجع أيام النصر ، ولنستبشر به وبها . .

ثم ماذا؟

لقد أتاح الله للمؤمنين شهر الصوم ليغتسلوا فيه من الأخطاء التي يرتكبونها طوال العام السابق لرمضان . . وهذا ما أكده رسول الله على حين قال : «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر»(١) . .

كما زف إليهم بشرئ تطمئن قلوبهم ، وتؤمن مستقبلهم ، فقال : «قد جاءكم شهر مبارك ، افترض عليكم صيامه ، تفتح فيه أبواب الجنة ، وتغلق فيه أبواب الجحيم ، وتغل فيه الشياطين ، فيه ليلة خير من ألف شهر ، من حرم خيرها فقد حرم »(٢)..

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٣٣) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٣٨٥، ٤٢٥)، والنسائي في «الكبرئ» (٢٤١٦)، وابن عبدالبر في «التمهيد» (١٥٤/١٦)، وأبو قلابة لم يسمع من أبي هريرة، قاله المزي في «تهذيب الكمال» (١٥٤/١٤)، والعلائي في «جامع التحصيل» (ص:٢١١).

111

ويسبغ ربنا صفة خاصة على الصوم وعلى الصائمين ، فيعلننا في حديث قدسي أن الصوم لله ، وأنه هو الذي سيجزي الصائمين عن صومهم فيقول: «كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به»(١)..

كل هذا العائد يكاد يكون مردوده في الآخرة ، فهاذا عن عائد الدنيا؟! يمنح الرسول صفات عالية للصائم ، فيضعه في مصاف الحاكم العادل ، يقول الرسول: «ثلاثة لا ترد دعوتهم: الصائم حتى يفطر ، والإمام العادل ، والمظلوم»(٢) ، ويقول عن الصائم: «إن للصائم عند الله دعوة لا ترد»(٣) . .

ثم ماذا؟

تمتد الحكمة من الصوم إلى الأخلاق، فتعمل على تعويد الناس على الاستمساك بالمثل العليا، وتحملهم على الكف عن المساس بحقوق وكرامة الآخرين، يقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «ليس الصيام من الأكل والشرب، إنها الصيام من اللغو والرفث، فإن سابك أحد وجهل عليك فقل: إني صائم»(3)..

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الحاكم في «المستدرك» (١/ ٤٣٠-٤٣١) عن أبي هريرة. وأصله عند البخاري (١) أخرجه: الحاكم في «المستدرك» (١١٥١).



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٩٢٧)، ومسلم (١٥١١) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٣٠٤)، والترمذي (٣٥٩٨)، وابن ماجه (١٧٥٢) عن أبي هريرة، وصححه ابن خزيمة (١٩٠١)، وابن حبان (٧٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجه (١٧٥٣) عن عبدالله بن عمرو. وصححه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٤٢٢).

القاعدة أرساها رسول الله بحديثه المشهور: «إنها الأعمال بالنيات وإنها لكل امرئ ما نوئ» (١) ، ويخص الرسول النية في شهر رمضان بحديث آخر: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام» (٢) (أي ينوي الصيام قبل الفجر) والنية محلها القلب..

ثم يعلن الناس كافة بصيام شهر رمضان . .

# من يصوم ومن يفطر في رمضان:

يصوم كل مسلم بالغ مستمتع بقواه العقلية . . وهذا يعني أن الفريضة تلزم من يتوافر فيه النضج العقلي والنضج الصحي والنضج النفسي . . فمن توافرت فيه هذه الصفات ولم يصم فعليه أن يتحمل عقوبة دنيوية وعقوبة أخروية . . إلا إذا اعترضته أعذار خاصة ، ككبر السن أو المرض أو السفر أو أعذار أخرى سنعددها .

هذه الظروف الشخصية يسمح فيها بالإفطار .

وهناك موانع زمنية يحرم الصوم فيها على الجميع مثل صوم يوم عيد رمضان وصوم يوم عيد الأضحى، ويكره صوم يوم الجمعة، فإذا كان ولا بد من صومه فلنصم يومًا قبله أو يومًا بعده، قال رسول الله: «لا تصوموا يوم الجمعة إلا وقبله يوم أو بعده يوم» (٣)..

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧) من حديث عمر هيئنه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أبو داود (۲۵٤)، والترمذي (۷۳۰)، والنسائي في «المجتبى» (۲۳۳۱)، وابن ماجه (۱۷۰۰) عن حفصة حديث لا وابن ماجه (۱۷۰۰) عن حفصة حيث . قال الترمذي: «حديث حفصة حديث لا نعرفه مرفوعا إلا من هذا الوجه، وقد روي عن نافع عن ابن عمر قوله وهو أصح». (۳) أخرجه: البخاري (۱۹۸۵)، ومسلم (۱۱٤٤) عن أبي هريرة.

ويحرم صوم الدهر كله، وقد حسم الرسول في هذا الأمر بقوله: «لا صام من صام للأبد»(١).

ومن الأعذار التي تبيح الإفطار في رمضان ، القتال في سبيل الله ، والسفر البعيد ، والمرض الشديد ، والإجهاد الكبير . .

فالرسول أوصى أصحابه بالإفطار استعدادًا للقاء الأعداء فقال وهم يتأهبون لدخول مكة: «إنكم قد دنوتم من عدوكم، والفطر أقوى لكم»(٢).

و يعقب أبو سعيد الخدري على هذا الحديث وهو راويه ، فصارت رخصة فمنا من صام ومنا من أفطر . .

ويروي لنا الإمام مسلم حديثًا عن الرسول بشأن الصوم في السفر، يقول: سأل حمزة الأسلمي رسول الله قال: يا رسول الله، أجد مني قوة على الصوم في السفر، فهل علي جناح؟ فقال له الرسول عليه الصلاة والسلام: «هي رخصة من الله تعالى، فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه»(٣).

أما بالنسبة للمرضى وكبار السن فقد أورد القرآن الكريم آية في سورة البقرة: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدِيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، البقرة: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدِيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، ويفسر لنا العالم الكبير ابن عباس ابن عم رسول الله هذه الآية فيقول: هي للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان الصوم، فيطعهان مكان كل يوم



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٩٧٧)، ومسلم (١٥٥٩) عن عبدالله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١١٢٠) عن أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٩٤٣)، ومسلم (١١٢١) ورواية البخاري مختصرة.

مسكينًا . وأما المرضى فقد جاء بشأنهم نص صريح : ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۚ ﴾ [البقرة: ١٨٤] . .

لكن ما هو المرض الذي يباح فيه الإفطار؟ لقد اجتهد الفقهاء كثيرًا في تحديد المرض الموجب للإفطار، والمرض الذي يجوز فيه الإفطار.. والأفضل الرجوع إلى الأطباء المختصين ليقولوا رأيهم..

## عقوبات المفطرين:

المفطر المتعمد يتحمل المسئولية أمام الله باعتباره عاصيًا لعبادة مفروضة عليه ، وهي تمثل ركنًا رئيسيًّا من أركان العقيدة ، وبالتالي فإن العقوبة على هذه المعصية سوف توقع عليها العقوبة التي ارتضاها الله ، وقد حذرتنا الأحاديث النبوية من إهدار هذا الركن الأساسي في العقيدة ، قال رسول الله : «عرى الإسلام وقواعد الدين ثلاثة ، عليهن أسس الإسلام ، من ترك واحدة منهن فهو بها كافر حلال الدم : شهادة أن لا إله إلا الله ، والصلاة المكتوبة ، وصوم رمضان» (۱) . .

وحذر الرسول من الإفطار في رمضان فقال: «من أفطر يومًا من رمضان في غير رخصة رخصها الله ، لم يقضِ عنه صيام الدهر كله وإن صامه» (٢) ، فالعقوبات الأخروية موكول أمرها لله ، وهو الذي يقدرها

<sup>(</sup>١) أخرجه : أبو يعلى في «المسند» (٢٣٤٩) ، واللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (١/ ٨٤٥) ، وحسنه المنذري في «الترغيب والترهيب» (١٥١١) .

<sup>(</sup>٢) علقه البخاري في الصوم/ باب إذا جامع في رمضان، ووصله أبو داود (٢٣٩٦)، والترمذي (٧٢٣)، وابن ماجه (١٦٧٢) عن أبي هريرة. قال الترمذي: «حديث أبي هريرة لا نعرفه إلا من هذا الوجه».

بمشيئته ، أما العقوبات الدنيوية فقد جعلت لردع المفطرين ليتوبوا ، كما وضعت لحماية المجتمع من المجاهرين بالإفطار حتى لا يجهر الناس بمعصية الله . .

ومن المخالفات الموجبة للعقوبة في رمضان:

ممارسة الجنس في رمضان، أيًا كانت المهارسة، وهذه عقوبتها عتق رقبة، أو صيام شهرين متتابعين، أو إطعام ستين فقيرًا.. ولكن ما الوضع إذا استعصى الأمر، وصعب توقيع هذه العقوبات، الجواب نجده في هذه القصة الطريفة يحكيها لنا أبو هريرة، قال: جاء رجل إلى النبي عَلَيْ فقال: هلكت يا رسول الله، فقال له النبي: «هل تجد ما تعتق رقبة؟» قال: لا، قال النبي: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين» قال: لا، قال: «فهل تجد ما تطعم ستين مسكينًا؟» قال: لا، فجاء النبي بمكيال من تمر يسع خمسة عشر صاعًا وقدمها للرجل وقال له: «تصدق بهذا» فقال الرجل: فهل على أفقر منا!! فضحك النبي وقال له: «اذهب فأطعمه أهلك» (۱).

ونفس العقوبة توقع على من يفطر عمدًا في رمضان ، يحدثنا أبو هريرة قال : جاء رجل إلى الرسول على قال : أفطرت يومًا في رمضان متعمدًا ، فقال الرسول : «أعتق رقبة أو صم شهرين متتابعين أو أطعم ستين مسكينًا» (٢) . .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٩٣٧)، ومسلم (١١١١) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار في «المسند» (٣/ ٣١٤)، والدارقطني في «السنن» (٢/ ٢٠٨) عن عامر ابن سعد عن أبيه. قال البزار: «وهذا الحديث لا نعلم يروئ عن سعد إلا من هذا الوجه، ولا نعلم رواه إلا الواقدي والواقدي قد تكلم فيه أهل العلم».

هذه العقوبات تسمى كفارات . . وهذه العقوبات لا تحول دون توقيع عقوبات من الحاكم أو القاضي على المجاهر بالإفطار . .

أما بالنسبة للذين يفطرون لأعذار شرعية فعليهم قضاء الصوم، فإذا تعذر القضاء كأن يكون المفطر مريضًا مرضًا مزمنًا، أو شيخًا كبيرًا، فعليه إطعام فقير عن كل يوم بفطره..



### تحديرات

الأوامر القرآنية الصريحة تحرم علينا الطعام والشراب والجنس طوال النهار . . ولكن ما القول فيها عدا ذلك؟!

إن الرسول الكلا تولى الشرح والإيضاح لأصحابه ، وقام الصحابة بعده بمزيد من الإيضاحات ، ثم اجتهد العلماء ولا يزالون يجتهدون في كثير من القضايا التي استجدت .

فمثلًا ما القول فيمن أكل أو شرب ناسيًا . . يجيب الرسول عن هذه المشكلة بكل وضوح فقال : «من نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه ، فإنها أطعمه الله وسقاه»(١) . .

وبالنسبة لقضايا الجنس، فكل ممارسة للجنس من متزوج أو من غير متزوج، يؤدي إلى الإفطار في رمضان، لكن من نام واحتلم فلا مسئولية عليه...

ويثور سؤال: وماذا بشأن الأمور التي لا تصل لدرجة المهارسة الفعلية كالتقبيل؟ الأفضل تجنب كل ما يؤدي إلى الاستثارة التي قد تدفع إلى الخطأ الجسيم . . لأن الصوم يعني فيها يعني الحرمان فالأولى الأخذ بالأحوط . . إلا أن هذه التصرفات مثل التقبيل لا تفطر . . يحكي لنا عمر بن الخطاب هذه الواقعة ، قال : هششت يومًا ، فقبلت وأنا صائم ، فأتيت النبي علي فقلت : صنعت اليوم أمرًا عظيمًا ، قبلت وأنا صائم ، فقال رسول الله : هأرأيت لو تمضمضت بهاء وأنت صائم؟ » قلت : لا بأس بذلك ، قال :

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٩٣٣)، ومسلم (١١٥٥) عن أبي هريرة.

«ففيمَ» (١) (يعني ففيمَ السؤال؟) . .

ولقد استجدت في عصرنا قضايا اجتهد العلماء في إيجاد مخارج لها من ذلك استعمال الحقن . . فأفتى معظمهم بأنها لا تفطر سواء كانت للعلاج كالمضادات الحيوية أو للتغذية . . وتحفظ البعض بالنسبة للحقن من النوع الثاني . .

ومن القضايا التي استجدت الأعمال الشاقة في المناجم وغيرها، وقد تعرض الشيخ محمد عبده لهذه الأقضية، فقال: فالمراد بمن يطيقونه الشيوخ الضعفاء والزمنى ونحوهم كالفعلة الذين جعل الله معاشهم المدائم بالأشغال الشاقة كاستخراج الفحم، ومنهم المحكوم عليهم بالأشغال الشاقة إذا شق الصيام عليهم بالفعل، وكانوا يملكون الفدية، ويروي رسول الله أنه قال: (إن الله وضع عن المسافر الصوم وشطر الصلاة، وعن الحبلى والمرضع الصوم) (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٢١، ٢١)، وأبو داود (٢٣٨٥)، والنسائي في «الكبرئ» (١/ ٢٣٨). وصححه ابن حبان (٣٥٤٤)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٢٤٠٨)، والترمذي (٧١٥)، والنسائي في «المجتبئ» (٢٣١٥)، وابن ماجه (١٦٦٧) عن أنس بن مالك الكعبي. قال الترمذي: «حديث أنس بن مالك الكعبي حديث حسن ولا نعرف لأنس بن مالك هذا عن النبي على غير هذا الحديث الواحد والعمل على هذا عند أهل العلم».

# اللقاء بين الصلاة والصوم

لأن الصلاة فريضة وكذلك الصوم، فقد نشأت علاقة قوية بين العبادتين. فعلى الرغم من عدم وجود زيادة مفروضة من الصلوات، وهذه الصلوات وردت عن رسول الله على . من هذه الصلوات . صلاة القيام . وتكون بعد صلاة العشاء وتمتد إلى الفجر . وهي تسمى صلاة التراويح . وقد استحثنا الرسول على صلاتها فقال : «من قام رمضان إيهانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر»(١) . ومع هذا فإن النبي حذر أصحابه من الظن أنها فريضة ؛ ولذلك فقد صلاها معهم في المسجد وصلاها في بيته ، أما من جمع الناس على صلاة القيام فهو عمر بن الخطاب . .

وقد استأثرت ليلة القدر بالاهتهام الكبير نظرًا لورود نص صريح من أن العمل فيها يتضاعف أجره ما يقرب من ثلاثين ألف ضعف، وهي تقع في الوتر من العشر الأواخر من رمضان، وقد استحثنا الرسول المنه بقيامها فقال: «من قام ليلة القدر إيهانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر» (٢). بل إنه لقننا بعض الأدعية لنقولها في هذه الليلة، فعندما سألته زوجته عائشة عها تقوله في هذه الليلة قال لها: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعفُ عني» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٧) ، ومسلم (٧٥٩) عن أبي هريرة بدون قوله: «وما تأخر».

<sup>(</sup>٢) تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ١٧١)، والترمذي (٣٥١٣)، وابن ماجه (٣٨٥٠) عن أم المؤمنين عائشة هيئ . قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

ويستأثر شهر رمضان بنظام يتميز به عن الشهور كلها وهو الاعتكاف . . وهو المكث في المسجد في العشر الأواخر من رمضان . . ويستندون في هذا لقول الله تعالى : ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ رَبَّ وَأَنتُمْ عَالِحَفُونَ فِي ٱلْمَسَاجِدِ ﴾ [البقرة : المحلاة والتسبيح والاستغفار ودراسة العلم . .

وعدا الاعتكاف والقيام وقيام ليلة القدر، فإن المطلوب من الصائم أن يكثر من الصلاة ليلاً ونهارًا . .



### اللقاء بين الصوم والزكاة

ولأن الزكاة فريضة شأنها شأن الصوم، فقد نشأت علاقة قوية بين العبادتين، عبادة الامتناع عن الطعام، وعبادة إطعام المحتاجين. وجعل من الأولى تذكرة للثانية، إلا أن البذل والإنفاق في رمضان ليس من الفريضة . . فهو عمل مستحب، وقد أوصانا به الرسول عليه الصلاة والسلام ابتداء من اليوم الأول في رمضان إلى آخر يوم فيه حين يتوج رمضان بزكاة عيد الفطر . .

فالإنفاق على الفقراء مستحب في شهر رمضان ، أكثر من الشهور الأخرى ، يقول ابن عباس : كان رسول الله على أجود الناس ، وكان من أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن .

ويتوج رمضان بزكاة الفطر، ويستحثنا الرسول على دفعها لعدة أسباب: منها أنها عبادة وقربي إلى الله، ومنها أنها تساعد على تقبل الصيام، فالصوم يظل معلقًا بين السهاء والأرض لا ترفعه إلا زكاة الفطر، ويحدثنا ابن عباس عن فوائدها فيقول: فرض رسول الله على زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات.

وبإيجاز مطلق يوضح لنا الرسول الغرض من زكاة الفطر فيقول: «أغنوهم (أي الفقراء) في هذا اليوم»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: الدارقطني في «السنن» (٢/ ١٥٢)، والبيهقي في «الكبرئ» (٤/ ٤٧٥) عن ابن عمر.



# وماذا عن الحج والصوم

أما بالنسبة للقاء بين الحج والصوم فإن من رحمة الله بالناس وحرصا على التخفيف عنهم، فقد نهئ عن صوم يوم عرفة في الحج، في حين سن الصوم في هذا اليوم بالنسبة لغير الحجاج. وفي هذا يقول رسول الله: «يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق عيدنا أهل الإسلام، وهي أيام أكل وشرب» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۱/ ۱۵۲) أبو داود (۲٤۱۹)، والترمذي (۷۷۳) عن عقبة بن عامر. قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وصححه ابن خزيمة (۲۱۰۰)، والحاكم في «المستدرك» (۱/ ٤٣٤).

# الصوم في غير رمضان

الصوم كغيره من العبادات ليس قاصرًا على الفريضة ، وهي صوم شهر في العام ، ولكن هناك مناسبات وأيامًا يحتفل فيها بالصوم ، من هذه الأيام:

صوم عرفة لغير الحجاج ، وصوم عاشوراء ، وفي هذا يقول رسول الله : «صوم يوم عرفة يكفر سنتين: ماضية ومستقبلة ، وصوم يوم عاشوراء يكفر سنة ماضية»(١). .

أما الأيام الأخرى التي كان يصومها ، وينصح بصومها فكانت على مدى العام كله ، ومنها صوم ست أيام من شوال ، قال رسول الله : «من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال فكأنها صام الدهر» (٢) ، وصوم يومي الإثنين والخميس ، ويحكي لنا أبو هريرة أن النبي سئل عن سبب صيامه ليومي الإثنين والخميس فقال : «إن الأعهال تعرض كل اثنين وخميس فيغفر الله لكل مسلم إلا المتهاجرين ، فيقول : أخرهما» (٣) . .

وصيام ثلاثة أيام من كل شهر ، وصوم أكثر أيام شهر شعبان . .

وصيام يوم وإفطار يوم . . وفي هذا يقول الرسول : «أحب الصيام إلى الله صيام داود ، وأحب الصلاة إلى الله صلاة داود ، كان ينام نصفه (أي نصف الليل) ويقوم ثلثه ، وينام سدسه ، وكان يصوم يومًا ويفطر يومًا» . .



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١١٦٢) عن أبي قتادة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١١٦٤) عن أبي أيوب الأنصاري .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٢٥٦٥) عن أبي هريرة ، بنحوه .

<sup>(</sup>٤) تقدم.

ومع تشجيع رسول الله على الأصحابه للإكثار من الصوم، إلا أنه كان يحذر من الإفراط المجهد، يحدثنا عبد الله بن عمرو عما نصحه به رسول الله على أن تقوم الليل وتصوم النهار؟» قال: قال لي رسول الله على النهار؟» قلت: يا رسول الله ، نعم. قال: «فصم وأفطر، ونم؛ فإن لجسدك عليك حقا، وإن بحسبك أن تصوم من كل شهر ثلاثة أيام». فقلت: يا رسول الله ، إني أجد قوة. قال: «صم صوم نبي الله داود ولا تزد عليه». قلت: يا رسول الله ، وما كان صيام داود عليه الصلاة والسلام؟ قال: «كان يصوم يومًا ويفطر يومًا».

والصوم في المناسبات هو زيادة في العبادة والقربى إلى الله ، وإصلاح النفس وتعويدها على تحمل مشاق الحياة ، ومما يذكر أن الرسول أوصى الشباب بالصوم حتى يكفكف من شهواتهم : «أيها الشباب ، من استطاع منكم الباءة فليتزوج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء»(١) (أي وقاية) . .

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٦٠٥)، ومسلم (١٤٠٠) من حديث عبد الله بن مسعود هيك .

# العمود الخامس والأخير

# وأَذِّن في الناس بالحج

ويقف العمود الخامس بصلابة وقوة يطاول الساء في ارتفاعه، ويقف من حوله الأب الكبير، والابن العظيم وهما يرتفعان بالأذان، ويدعوان الإنسانية للحاق بها حول أعظم بيت لله في الأرض ﴿ وَأَدِّن فِي النَّاسِ بِالْخَيِّ يَأْتُولَكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجٍ عَمِيقٍ إِلَيْ شَهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْ كُرُواْ السَّمَ اللهِ ﴾ [الحج: ٢٨، ٢٧].

ويتردد صدى النداء في أركان الأرض فيهرع إليه أبيض أوربا وأسود إفريقيا وأصفر آسيا، ويتسابق الشيوخ والشباب والنساء والرجال.. ويهتفون بقلوبهم وحناجرهم «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك»..

ويمضي موكب الملبين بالتوحيد مهرولين خلف إبراهيم ومحمد، في طابور يعرف التاريخ أوله، ولكنه يعجز عن إدراك نهايته. . ثم هو لا يستطيع أن يحصيه عددًا لأنه انتظم وينتظم كل المؤمنين . .

وليتنا نجمع شملنا ونمضي خلف الموكب العظيم متمثلين إبراهيم وكل أبنائه وهم يهرولون حول بيت الله ، وقد ارتفع صوتنا «لبيك اللهم لبيك» . .





# ذكريات الأب الأكبر

الحج ذكرى ، والذكرى تثبت وتؤكد الإيمان ، وذكرى الحج تدعونا لاسترجاع عهد الأسرة الطاهرة ، أسرة أبينا إبراهيم ، وهم ثلاثة :

الأب إبراهيم . .

الزوجة والأم هاجر . .

الابن إسهاعيل . .

هؤلاء الثلاثة نعايشهم في الحج من بدايته إلى نهايته ، ونكاد نتمثلهم في كل موضع من المواضع التي نرتادها في مكة وما حولها . .

فصورة الأب تحكي رحلته الشاقة من الشمال وهو يعبر الصحراء الموحشة ، ليلقي بأسرته وديعة بين يدي الله ، في موضع انتفت فيه أسباب الحياة خاصة الماء والزرع . . تاركا لهم ثلاث دعوات :

﴿ رَّبَّنَآ إِنِّىَ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَٱجْعَلَ أَفْئِدَةً مِّرَ ٱلنَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقُهُم مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقُهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧]..

ولأن الدعوات خالصة لله ، متجردة من هوى النفس ، فقد استجيبت على الفور . . فقد أقامت الأسرة وذريتها الصلاة ، وسعى الناس بكل قلوبهم ومشاعرهم لهذه البقعة المباركة ولا يزالون يسعون . . وكانت زمزم عينًا عذبة لا ينفد ماؤها أبدًا . . فإن أخلصنا الدعاء فإننا سنحصل على الاستجابة الفورية من الله . .

وننتقل مع الأب إبراهيم إلى مشهد آخر، يتعرض فيه لابتلاء مرير تشاركه فيه كل الأسرة..

يؤمر بذبح الابن بعد أن شب واكتمل بناؤه.. فيستجيب للأمر، ويمم بذبح الابن، ولفرط صدقه في إيهانه يكتب الله لابنه النجاة، ويثلج صدر الأب الكبير.. ونرث نحن الدرس، فكل من يصدق العزم ويستجيب لأوامر الله ونواهيه فإنه سوف يحظى بالنجاة والرحمة..

وبالأب وبالابن يوضع الأساس لأول بيت لله في الأرض ، ويضمن الله حمايته وأمن الناس فيه ﴿ وَمَن دَخَلَهُ م كَانَ ءَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧] . . ونرث الذكري والعبرة ، فنذهب إلى البيت لنعيش في أمن وسلام وحب . .

ومن ذكرى الأب ننتقل إلى ذكرى الأم . .

الأم تذكرنا بحنان الأمومة ، وصبرها ، وإيمانها . . فتدعوها الأمومة ، ويدعوها الحرص على وليدها ، للمغامرة بالجري بين جبلين التهاسا للهاء لتسقي صغيرها ، وهي نفساء ضعيفة القوى . . وبعد أن تفقد الحيلة ، وتنقطع الأسباب يرفس الطفل الأرض فتفتح فمها وتسقي الأم والطفل ، وتسعد الأمم كلها من بعدهم بأعذب ماء هو ماء زمزم .

والذكرى تكون نسكًا ، ويكون علينا أن نسعى بين الجبلين على طريق هاجر ندعو ونستغيث . . فإن صدقنا السعي وصدقنا الاستغاثة فإن الله سيستجيب لنا . .

والابن يذكرنا بالطاعة ، الطاعة لله ، والطاعة للأب ، فلا يمتنع عن تسليم رقبته لأبيه . . فلم نجاه الله عمل تحت إمرة أبيه في بناء بيت الله . .



وتكون الذكرى نسكًا ، فنذبح في الحج وفي غير الحج . . ويكون السمع والطاعة واجبًا في عنق الأبناء لمن صلح من آبائهم . .

هذه الذكريات بكل أبعادها تعايشنا في مكة ونحن نعيش في كنف المسجد الحرام، ثم تنتقل معنا لتعايشنا في حياتنا، وتملأ قلوبنا ونفوسنا بالإيهان والفداء والصدق والطاعة...



### ذكريات الابن

وتنقلنا الذكري إلى عهد الابن العظيم محمد عَلَيْق . .

وأول ما فعله محمد هو المضي على طريق إبراهيم، مسترجعًا كل الذكريات ثم يسجل مواقف جديدة ليورثنا ذكرياتها.. فيقف بعرفة معلنًا مكانة عرفة من الحج ويقول: «الحج عرفة»(۱)، ثم يلقي أعظم وأخطر خطاب في تاريخ الإنسانية، ويترك لنا صدى هذا الخطاب بكل أبعاده ؛ ليكون دستور عمل سياسي واجتهاعي واقتصادي لكل الأمم وكل الشعوب والحكومات..

وعلى طريق الحج، في كل موقع من مواقعه، تتداعى الذكريات، نتذكر مئات الأصنام التي كانت تفترش ساحة المسجد، وتتحلق حول الكعبة، نتذكرها وقد عنت لها رءوس العرب إجلالًا وإكبارًا، نتذكرها وقد تمرد عليها هؤلاء العرب، وحطموا رءوسها، وهم يهتفون خلف نبيهم ﴿وَقُلَ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ١٨].

ونحن نلثم الحجر الأسود تتداعى بنا الذكريات إلى الشاب الصالح الأمين محمد، وقد اجتمع عليه العرب، ليثبت الحجر الأسود في موضعه . .

وتطوف بنا الذكريات، ونتخيل المؤامرة التي دبرها قساة قومه، ليقتلوا دعوته بالجوع والسجن، ويدونوا هذه المؤامرة في وثيقة يعلقوها

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۸۸۹)، والنسائي في «المجتبئ» (۳۰۱٦)، وابن ماجه (۳۰۱۵) من حديث عبد الرحمن بن يعمر هيئه ، وقال الترمذي: قال ابن أبي عمر: قال سفيان بن عيينة: وهذا أجود حديث رواه سفيان الثوري.



بالكعبة . . وبعد أن يثبت محمد وأصحابه أنهم على العهد صابرين محتسبين ، تقوم الأرضة بتمزيق الوثيقة الظالمة دون مساس باسم الله . .

كل هذه الذكريات والمئات من أمثالها نقرؤها ونحن نطوف حول الكعبة المباركة ، أو ونحن نسعى بين الصفا والمروة . .

حتى إذا خرجنا إلى عرض الطريق بمكة تشدنا دروبها إلى الأحداث الأولى التي شهدتها مكة وشهدتها شعابها وهي تتلقى الكلهات الأولى من محمد . . فمن فوق جبالها تنزلت السطور الأولى من القرآن . . ونزل محمد من غاره إلى زوجته خديجة يخبرها بأول لقاء له مع رسول السهاء جبريل . .

وتجري الأحداث بعد ذلك تباعًا . . ويشهد وادي مكة وتشهد دروبها أروع صور الإيهان ، والبطولة ، والفداء ، والصبر . . كها تشهد بشاعة الفكر والطغيان والجور والكذب . .

ثم تنتقل الأحداث من مكة إلى دنيا الغرب والشرق، هجرات إلى الحبشة، وهجرات إلى الطائف والمدينة. . هجرات المؤمنين وهم يفرون بدينهم، ومن خلفهم يشتد أعداؤهم في طلبهم، أو في شن حرب إعلامية ضدهم . . كل هذه الهجرات خرجت من مكة خائفة مفزعة ثم عادت إليها ظافرة غانمة . .

وتنتقل بنا الذكريات إلى المدينة ، ويحكي الطريق مسرى الرسول وصاحبه ، ومأواهم في الغار ، ونجاتهم من مطارديهم . . كما يشهد الطريق المعارك الحربية المشهورة ، يشهد بدرًا وقد احتشد فيها الملائكة والمؤمنون في مواجهة شياطين المشركين ، ثم يشهد موكب الأسرى وهم يساقون إلى المدينة . . ويشهد الطريق كذلك مأساة أحد وقد هزم المسلمون لمخالفتهم

أمر القيادة الحكيمة . . كما يشهد عشرات المعارك . . ومن مشاهده الخالدة صلح الحديبية وهي تحكي أسلوب التفاوض الحكيم الذي يخدم الأهداف السامية متجاوزًا زخم العواطف وثورة المشاعر . .

وتشهد المدينة على مدى عشرة أعوام أضخم الأحداث، وتكون بدايتها المصالحة الجاعية بين أكبر قبيلتين عربيتين، ثم إحكام الصلة والأخوة بين أبناء المدينة وإخوانهم من أبناء مكة، ومن هذا المجتمع الجديد تنشأ أول دولة سياسية، ثم تقوم المدينة بالتصدي للغزو الخارجي، فتسجل انتصارات باهرة على أعداء الدين الجديد.. وتنعم المدينة بنزول معظم القرآن بها خاصة ما يتعلق بالتشريع كها تنعم بإقامة أول مسجد بها، كها تنعم بمسجد الرسول الذي يعد ثالث المساجد في الأرض.. ويضم هذا المسجد قبر آخر الأنبياء محمد عليها.

هذه المدينة بكل ذكرياتها تدخل دنيا الحج، ففيها فرض الحج، فرض في العام السادس من هجرة النبي، ومنها خرج النبي للحج في العام العاشر من هجرته، وفيها نزلت سورة الحج، وفيها تعلم الصحابة كيفية الحج الصحيح.. ومع هذا كله فإن المدينة وذكرياتها ومواقعها لا تدخل في أركان الحج..

فذكريات الحج من عهد إبراهيم إلى عهد محمد، ما قام منها مقام الفرض، وما قام منها مقام السنة، كلها تعمل على إشباع روح وعقل وعواطف المؤمن بروح العقيدة وبمنهجها وبأسلوب الدعوة التطبيقي؛ لأن مسيرة إبراهيم إلى هذا الموقع من الأرض ليضع فيه أساس البيت، وما صاحب المسيرة من أحداث مؤثرة، لم تكن عملًا عارضًا عشوائيًا، بل



كان تقديرًا وتدبيرًا من الله لحكمة بالغة . . ومسيرة محمد على طريق إبراهيم على أبيه ، وعن البيت الذي بناه . . وما صاحب هذا من أحداث متباينة كل هذا لم يكن عملًا عارضًا أو عشوائيًا بل كان التزامًا بمنهج رباني ملزم لهم ولمن تبعهما . .

### 711

## لاذا نحج؟

أولا وأخيرًا نحج لأن الحج فريضة من الله ﴿ وَلِلّهِ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧].. وإنكار الحج إنكار للدين وكفر به، أما ما يعطيه لنا الحج من منافع دنيوية وأخروية فلا للدين وكفر به، أما ما يعطيه لنا الحج من منافع دنيوية وأخروية فلا حصر لها.. فالحج يقوم بتجريدنا من كل مظاهر الحياة التقليدية .. فهو ينزعنا من بيوتنا ومن دولنا، ومن أهلنا، ومن وظائفنا وأعمالنا.. كما يجررنا من ملابسنا وثيابنا.. هذا التجريد يعني رد الإنسان إلى فطرته الأولى .. وخلعه من كل انتهاءات إلا الانتهاء لله تعالى .. ويتم هذا التجريد بترك الأهل والوطن والمال والذهاب إلى موطن الحج في قلب الجزيرة العربية حيث يقوم المسجد الحرام .. وقبل دخول مكة يتم التجرد من الثياب إلا ما تقضي به الضرورة .. وبعد هذا التجرد يدخل إلى مكة كضيف على الله تعالى، وهذا ما أوضحه الرسول بقوله: «الحجاج والعمار وفد الله، إن دعوه أجابهم، وإن استغفروه غفر لهم» (١)..

وهذا التجرد يدخلنا في مجتمع جديد تنتفي فيه كل ضروب الصراعات الدنيوية ، فلا منازعة على مال أو سلطة ، ولا منازعات إقليمية ، ولا منازعات مذهبية أو فكرية ، وبذلك يدخل الناس دنيا السلام ، وهذا ما ذكرنا به رسول الله على وهو يهم بدخول البيت الحرام: «اللهم أنت السلام ، ومنك السلام ، فحينا ربنا بالسلام» (٢) ، وصدق الله العظيم: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ مَكَانَ عَمران: ٩٧] . .

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (٢٨٩٢) عن أبي هريرة. وفي الزوائد: «في إسناده صالح بن عبدالله قال فيه البخاري: منكر الحديث».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «الكبرى» (٥/ ٧٣) عن مكحول مرسلا. وانظر «التلخيص الحبر» (٢/ ٢٤٢).

ولا يكتفي بالسلام بين بني آدم بل ينشر الله لواءه على الحيوان والطير . .

والحكمة من هذا التجرد والسلام لا تنتهي بنهاية الحج، ولكن تنتقل بنا إلى دنيانا، ومعايشتنا مع الناس، فلا نتعالى على الغير، ولا نحتكم إلى القبيلة، ولا ننزع إلى الشعوبية ... ونعمل على نشر السلام والحب بين الناس، ولا نجور ولا نبغي ولا نظلم حتى ولو بالكلمة . .

أما الطواف حول الكعبة ، فيذكرنا بعد تجردنا من كل مظاهر الحياة ، فيذكرنا بأننا سنواصل السير خلف إبراهيم ومحمد ، مجتمعين لا منفردين ، وهذا المفهوم الشمولي نجده في الأدعية التي أوصانا بها رسول الله ، فكان يقول ويوصينا أن نقول: «اللهم إيهانا بك ، وتصديقًا بكتابك ، ووفاء بعهدك ، واتباعًا لسنة نبيك ، باسم الله والله أكبر» (١).

ونحج لنسير على طريق هاجر وهي تجري مهرولة بين الصفا والمروة ، فيتجدد فينا الأمل والعزم ، وتتجدد في الأمهات التضحية بأروع معانيها من أجل أبنائها . وبعد أن نقطع السبعة أشواط نتجه إلى المعجزة زمزم لنشرب من عذب مائها كها شربت الأم المؤمنة بعد أن أضناها الجهد والتعب . .

ونحج لنجتمع في الموقع الذي وقف فيه رسول الله ومن حوله أمته ، بحاضرها ومستقبلها ، وهو يهتف فيهم: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم ، كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا . . . »(٢) . .

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الملقن في «خلاصة البدر المنير» (٢/ ٨) واستغربه . وانظر «التلخيص الحبير» (٢/ ٢٤٧) .

<sup>(</sup>٢) تقدم.

ثم يهتف فيهم: «وربا الجاهلية موضوع، وأول ربا أضع ربانا، رب العباس بن عبد المطلب، فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء»(۱). ثم يقول في آخر خطابه: «وقد تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعده كتاب الله»(۱) . . وقبل أن يختم خطابه يطلب منهم أن يشهدوا له بأنه أدى أمانته للبشرية . . يقول لهم: «وأنتم تسألون عني، فها أنتم قائلون؟) فأجابوه: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت(۱) . .

ونحج لنشارك في ضرب الشيطان، ومطاردته، متمثلينه في الأحجار الثلاثة (الجهار الثلاثة) حتى إذا اعترضنا الشيطان في حياتنا، واستحثنا على الإثم تذكرنا معركتنا معه، ورمينا إياه بالحجارة..

ونحج لنعيش كل عهد محمد على المسلك مسلكه ، ونأخذ عنه الحكمة والعلم ، والخلق ، والجهاد والصبر ، والحكم والقضاء ، والوفاء ، وكل هذه الخصال تشهد بها مكة والمدينة وما بينها وما حولها ، فنعود إلى ديارنا لنعمل كما عمل محمد على وأصحابه ، فنقيم الحق والعدل والخير والحكم العادل في قومنا . .

وأعظم من هذا كله أننا سنعود وقد أفاض الله علينا من رحمته وعفوه، وتكفينا بعض بشريات النبي عليه لنا:

قال يوم عرفة: «ما من يوم أكثر أن يعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو الله ثم يباهي بهم الملائكة فيقول: ما أراد هؤلاء؟»(٢)..



<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١٣٤٨) عن أم المؤمنين عائشة وللنه الله

وقال: «من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه»(١) . .

ووضع الرسول الحج في المرتبة الثالثة بعد الإيهان بالله ، والجهاد في سبيل الله . . فعندما سئل عن أفضل الأعهال قال : «إيهان بالله ورسوله» ، قيل له : ثم ماذا؟ قال : «جهاد في سبيل الله» ، قيل : ثم ماذا؟ قال : «حج مبرور» (۲) . .

فالحج يمنحنا فرصة العمر للالتقاء مع الماضي بكل عبره وذكرياته ، ويجمعنا مع الحاضر فنلتقي مع الأمة الإسلامية وقد اجتمعت حول إبراهيم ومحمد صلى الله عليها وسلم لتأخذ عنها ، ونتعاهد معها لتمضي مجتمعة على نفس الطريق ، كما يمنحنا الحج فرصة للاغتسال من آثام الحياة ، فنخرج منها وكأنها ولدنا من جديد ، فنصحح إيهاننا ونجدد شبابه . .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٥٢١)، ومسلم (١٣٥٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (١٥١٩) عن أبي هريرة . وأخرجه مسلم (١٨٨٥) عن أبي قتادة .

# كيف نحج؟

710

من صميم رسالة رسول الله أنه كان يؤدي كل الفرائض أمام أصحابه ، وكان يشركهم في أدائها ، فإذا أخطأ أحدهم في الأداء صحح له خطأه ، فمثلًا صلى بالناس إمامًا طوال عمر دعوته وقال لهم: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (١) . . وصام مع الناس وأفطر معهم وعلمهم آداب الصوم ، كما علمهم مبطلاته ، وكان أسخى الناس في الإنفاق ، وعلم الناس مقدار الزكاة في المال سواء كان ذهبًا أو فضة أو زرعًا أو تجارة . .

وما فعله معهم في الصلاة والزكاة والصوم فعل مثله في الحج، فقام بجمع أصحابه من أبناء المدينة، وأبناء مكة وما حولها، وتوجه إلى البلد الطيب الذي أخرج منه بليل، وأدى كل مناسك الحج.

# فماذا فعل النبي؟

يحدثنا جابر بن عبد الله عن حج رسول الله يقول:

في العام العاشر من الهجرة أذن رسول الله بالحج فقدم بشر كثير إلى المدينة كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله ويعمل مثل عمله، فخرج الرسول ونحن معه، وبعد أن صلينا خلفه في المسجد، أهل بالتوحيد: «لبيك اللهم لبيك، لبيك، لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، وكنا نلبي مثله بصوت مرتفع..

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٥٤٩) ، ومسلم (١١٨٤) عن ابن عمر .

ثم قدمنا إلى البيت، فاستلم الرسول عليه الصلاة والسلام الركن، فرمل ثلاثًا (أي أسرع) ومشى أربعًا، ثم نفذ إلى مقام إبراهيم فقرأ: ﴿ وَاتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]. وكان يقرأ في الركعتين: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ و﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا اللّحَنفِرُونَ ﴾ . وبعد أن صلى الركعتين رجع إلى الركن فاستلمه، ثم خرج من الباب إلى الصفا، فليا دنا من الصفا قرأ: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرَوّةَ مِن شَعَايِرِ اللّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨]. ﴿ أَبِداً بِهِ بِداً الله بِه ١٥٠] . ﴿ أَبِداً بِهِ بِداً الله بِه ١٥٠] . ﴿ أَبِداً الله وحده لا شيء قدير، لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده المروة، وفعل على المروة مثل ما فعل على الصفا(١٠).

ثم كان يوم الثامن من ذي الحجة (يوم التروية) ركب رسول الله إلى منى وصلى الظهر والعصر والمغرب والعشاء، ثم مكث قليلًا حتى طلعت الشمس، ثم سار إلى عرفة، وهناك استظل تحت قبة ليحتمي من لفح الشمس، ثم خطب في الناس..

ثم قام فصلى الظهر، ثم قام فصلى العصر، ثم ركب ناقة حتى أتى الموقف، واستقبل القبلة، فلم يزل واقفًا حتى غابت الشمس، ثم نزل إلى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد، ثم اضطجع رسول الله على حتى طلع الفجر فصلى بنا، ثم ركب ناقته حتى أتى المشعر الحرام، فاستقبل القبلة ودعا وكبر وهلل ووحد. . وقبل أن تطلع الشمس اتجه إلى

<sup>(</sup>١) تقدم.

YIV

# القسم الثالث: ما الإسلام؟

الجمرة الكبرى فرماها بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة . . ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثًا وستين بيده ، ثم طهي اللحم وأكلوا منه . .

ثم ركب والناس معه فأفاض بالبيت أي طاف بالبيت طواف الإفاضة . .

هذا هو حج رسول الله كما رواه جابر ، وعلى هدي هذه الرواية وما قاله رسولالله ، وضع الفقهاء معالم الحج أمام الناس . .



# الحج والأركان الأربعة

عندما أعلن الرسول عن أركان البناء الإسلامي الخمسة والتي لا يكتمل الإسلام إلا بها، كان يعني أن هذه الأركان لا بد من تضامنها حتى يستقيم الإيهان . .

في هي علاقة الحج بالأركان الأربعة: التوحيد، والصلاة، والزكاة، والركاة، والصوم..

# علاقة العج بالتوحيد . .

الحج بكل معالمه يشهد بتوحيد الله ، ويشهد برفض أي لون من ألوان الشرك بالله . . لنتأمل الكلمات الأولى التي يهتف بها كل الحجاج : لبيك اللهم لبيك ، لبيك ، لبيك لك لبيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك ، لا شريك لك .

هذا الهتاف لقننا إياه رسول الله ، وأوصانا أن نردده في كل موقع من مواقع الحج لنملأ قلوبنا ونفوسنا بالتوحيد . .

ومن معالم الحج الرئيسية بيت الله الأول هذا البيت أقيم لجمع الناس فيه على عبادة الله وحده ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتُو وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا ﴾ [آل عمران: ٩٦]. . هذا البيت تشهد بدايته ويشهد تاريخه أنه الركيزة الرئيسية للتوحيد، فكما أقامه إبراهيم على التوحيد، تولى محمد تطهيره من كل مظاهر الشرك ليرده إلى رسالته الأولى التي أسس من أجلها . .

#### 719

# علاقة الحج بالصلاة..

تنشط الصلاة نشاطاً كبيرًا في موسم الحج ؛ لأن الحج موسم عبادة وتبتل ودعاء ؛ ولذلك ضاعف الله من أجر المصلين في المسجد الحرام ، وفي مسجد الرسول ، وفي كل موضع يقف فيه المصلي ، وفي هذا يقول الرسول : «صلاة في مسجدي أفضل من ألف صلاة فيها سواه ، إلا المسجد الحرام ، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيها سواه» (١).

# الحج والزكاة..

موسم الحج موسم إنفاق وسخاء وبذل ، وهو بذلك يلتقي مع الركن الثالث وهو الزكاة في نفس الغاية وهي مساعدة الفقراء والمحتاجين . . ولذلك أوجب الله علينا الذبح في الحج وتوزيع اللحوم على الفقراء ، يقول الله تعالى : ﴿ وَٱلْبُدْنَ جَعَلْنَهَا لَكُم مِّن شَعَيْمِ ٱللهِ لَكُم فِيهَا خَيْرٌ أَنَهُ لَكُم فِيهَا خَيْرٌ فَيهَا خَيْرٌ فَيهَا خَيْرٌ فَيهَا خَيْرٌ أَلَهُ لَكُم وَاللهِ لَكُم فَي اللهِ لَكُم فِيهَا خَيْرٌ فَيهَا خَيْرٌ فَيهَا خَيْرٌ أَلَهُ اللهِ عَلَيْهَا صَوَآفٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ اللهَ اللهُ عَلَيْهَا صَوَآفٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْهَا كَدُم لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ لَنَهُ لَنَ يَنَالَ ٱللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْهَا وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلتَّقُوىٰ مِنكُمْ ﴾ [الحج: ٣١] .

فالغاية من الذبح هي إطعام الفقراء والمساكين في موسم الحج . . وكما شجعنا الرسول على الإكثار من الصلاة في موسم الحج ، فإنه شجعنا على كثرة الإنفاق فقال : «النفقة في الحج كالنفقة في سبيل الله ، الدرهم بسبعائة ضعف» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (١٤٠٦) عن جابر بن عبدالله. وهو عند البخاري (١١٩٠)، ومسلم (١٣٩٤) عن أبي هريرة بدون قوله: «وصلاة في المسجد الحرام . . .» إلى آخره .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٠٨/٥)، والبيهقي في «الشعب» (٣/ ٤٨١) عن بريدة ابن الحصيب. قال المنذري في «الترغيب والترهيب» (١١٣/٢): «رواه أحمد والطبراني في الأوسط والبيهقي، وإسناد أحمد حسن».

### الحج والصوم . .

قرن الرسول عليه الصلاة والسلام الحج بالجهاد لما فيه من مشقة السفر والإنفاق فقال: «جهاد الكبير والضعيف والمرأة الحج» (۱) ، وقال في موضع آخر: «أفضل الجهاد حج مبرور» (۲) . . ولذلك لم يجعل الحج في موسم الصوم أي في شهر رمضان حتى لا يشق الله على المؤمنين . . بل إن رسول الله حبب للناس الطعام والشراب في موسم الحج قال: «إن يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق عيدنا أهل الإسلام، وهي أيام أكل وشرب» (۱) ، بل إنه نهى عن صوم يوم عرفة بالنسبة للحجاج في حين أنه سنه بالنسبة لغير الحجاج .

فالأركان الخمسة تعمل كلها متضامنة ليستظل بها المؤمن، ويعيش بها سعيدًا في دنياه وفي أخراه.

﴿ بَلِ ٱللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُرْ أَنْ هَدَنكُرْ لِلْإِيمَانِ ﴾ تم الكتاب بحمد الله وفضله

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٤٢١)، والنسائي في «المجتبئ» (٢٦٢٦) عن أبي هريرة . (٢) تقدم .



فهرس الموضوعات

# فهرس الموضوعات

| لتقديمم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قديم القرآن فديم القرآن و القرآن و القرآن و القرآن و القرآن و القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تهيأت الدنيا وتهيأ الإنسان لاستقبال القرآن١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| كيف نزل القرآن وكيف دُوِّن١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| كيف نزل القرآن؟١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ىتى وكيف دون القرآن؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كيف نطمئن إلى صحة التدوين؟ ٢٠ لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ما سرُّ هذه الحروف: الم كهيعص آ . ق؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لسورة والآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| رماذا تعني الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لسور المكية والسور المدنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لناسخ والمنسوخ من الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اسباب نزول القرآن۳۷ ۳۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نقديم الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| انواع السنة انواع السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ما الفرق بين القرآن الكريم والحديث القدسي والحديث النبوي ٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كيف انتقل إلينا الحديث؟ ٥٦ ٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| اشهر المسانيد المسانيد ما المسانيد المسان |
| كيف نعرف الحديث الصحيح ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |



| جولة مع كبار المحدثين عن رسول الله ﷺ١٠                                |
|-----------------------------------------------------------------------|
| كيف نطمئن إلى صحة أحاديث الرسول؟                                      |
| مراحل تدوين الحديث                                                    |
| موقف السنة من التشريع                                                 |
| تفسير الرسول على للقرآن الكريم ٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| الناسخ والمنسوخ في القرآن والحديث٧٧                                   |
| التوافق بين القرآن والحديث التوافق بين القرآن والحديث                 |
| أولًا: التوافق في العقائد المتوافق في العقائد                         |
| ثانيًا: التوافق بين القرآن والحديث في العبادات٨٦                      |
| ثالثًا: التوافق بين القرآن والحديث في كل القضايا ٩١                   |
| التوافق في أسلوب التبليغ التبليغ                                      |
| والسؤال الأخير: كل أقوال الرسول وأفعاله مُلزمة!!١٠٦٠                  |
| خلاصة الحديث                                                          |
| الأعمدة الخمسة التي بني عليها بيت الإسلام ١١٥                         |
| Iteape Neb                                                            |
| لا إله إلا الله محمد رسول الله على١١٦                                 |
| مع إبراهيم                                                            |
| مع موسی                                                               |
| مع المسيح                                                             |
| مع محمد ﷺ                                                             |
| محمد رسول الله ﷺ                                                      |



| 778     | هرس الموضوعات             |
|---------|---------------------------|
| 180     | । leapec । पिरान्         |
| 180     | الصلاة                    |
| ١٤٧ ١١٧ | الصلاة فرضٌ يجبُ أداؤه وإ |
| 107     | كيف نصلي؟                 |
| 100     | بداية ونهاية الصلاة       |
| 109     | الصلاة على الجميع         |
| 177     |                           |
| 170     | العمود الثالث             |
| 170     | المال وزكاته              |
| 177     |                           |
| ١٦٨     | المال ملك لله وحده        |
| ١٧٠     |                           |
| 177     |                           |
| 170     |                           |
| 1VV     |                           |
| 174     |                           |
| 174     |                           |
| 147     |                           |
| ١٨٣     |                           |
| ١٨٥     |                           |
|         | الطيق المارشة الصوم       |



| 1 | ٥ | 0 | ١. |  |   | ٠ |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   | , | ٠ | ÷ |   | * |   |   |   |   |   |   |    |   |    |     |     |   | •  |    | ,  | ت   | را  | ،یہ | نحذ | -   |     |     |
|---|---|---|----|--|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|----|-----|-----|---|----|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|
| ١ | 9 | 1 | 1. |  |   |   | * |  |   |   | ٠ |   | • | ٠ |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   | ( |   | ہو | 0 | ال | 9   | 5   | k | P  | ال | ن  | ٠,٠ | c   | تا  | للن | 1   |     |     |
| 1 | 9 | 0 | ١. |  |   | , |   |  |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 0 | 5  | 5 | ال | و   | ۴.  | و | 9  | ال | ن  | ب.  | £   | تا  | للن | 1   |     |     |
| ۲ | 4 |   |    |  |   |   | ٠ |  | ٠ |   | • |   | + |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   | ٩  | و | 4  | ال  | و   | 2 | 2  | 4  | ċ  | عر  | - 1 | اذ  | رم  | 9   |     |     |
| ۲ | 4 | 1 |    |  | ٠ |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ÷ | ÷ |   | • |    | - | ار | ÷   | مع  | ر | ير | غ  | ي  | 9   | 9-  | ٠,  | لم  | 1   |     |     |
| ۲ | 4 | ۲ |    |  |   |   | • |  |   |   |   |   |   |   |   | ě |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ě |    |   |    |     | نير | > | Ý١ | 9  | CW | اه  | S   | 16  | 29  | ea. | 11  |     |
|   |   |   |    |  |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |     |     |   |    |    |    |     |     |     | ن   |     |     |     |
|   |   |   |    |  |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |     |     |   |    |    |    |     |     |     | : ک |     |     |     |
| ۲ | 4 | ٧ |    |  |   |   |   |  |   |   |   | ٠ |   |   | + |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   |    |   |    |     |     |   | بر | Y  | 1. | *   | بار | ري  | ذک  | 5   |     |     |
| ۲ | ١ | ١ |    |  |   |   |   |  |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | ÷ |   | ÷ | ٠ | ě |    |   |    |     |     |   |    | ?  | 3  | 2   | ن   | 1.  | لاذ |     |     |     |
|   |   |   |    |  |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |     |     |   |    |    |    |     |     |     | کیة |     |     |     |
|   |   |   |    |  |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |     |     |   |    |    |    |     |     |     | 1   |     |     |     |
| ۲ | ۲ | 1 |    |  |   | , |   |  |   | è |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | į. |   |    | . , | ·   |   |    | ار | ع  | و   | 4   | ,   | 11  | U   | , , | فهر |

# هذا الكتاب ونشور في

