

معهد الماهر لتحفيظ القرآن

# قصص الأنبياع: قراءة تأصيلية جديدة

إعداد وتقديم: د. شرين لبيب خورشيد





# بسم الله الرحمن الرحيم

المحاضرة الأولى: قصص الأنبياء: قراءة تأصيلية جديدة:

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين، مُجَّد عليه أفضل الصلاة والتسليم...

محاور المحاضرة هو كالتالي:

١ - التمهيد: يتطرّق إلى التعريف بالقصص القرآني من حيث:

أ – الحديث عن البقعة الجغرافية التي كانت ساحة لقصص الأنبياء.

ب - تاريخ القصص القرآني كما هو في القرآن الكريم والذي يمكن تقسيمه إلى فترتين زمنيتين:

أولاً: قصص حدثت قبل بعثة الرسول على وتتضمن:

١ - قصص الأنبياء السابقين.

٢ – قصص أخرى عامة ومختلفة.

ثانياً: قصص حدثت في أثناء بعثة الرسول ﷺ وتطال:

١ - أحداث حدثت عند نزول القرآن الكريم، والحديث عن أمم تسكن في الجوار ﴿ غُلبَتِ ٱلرُّومُ ﴾ ٢٠.

٢ - منهج رسول الله عليه في إيراده القصص القرآني للصحابة الكرام رضوان الله عليهم.

ثالثا: أهداف القصص القرآني.

رابعا: القصص القرآني وامتزاجه باليهوديات من خلال التفاسير والموقف العلمي منها.

أولاً: التمهيد: قصَّ الله عزّ وجلّ في القرآن قصصاً للسابقين، ووصف هذا القصص بأنّه الحقّ الذي لا يتطرّق الله شك، كما وصف هذه القصص بأنه أحسن القصص.

فلنعد إلى الأصل اللغوي لكلمة «قصص» التي وردت في القرآن الكريم.





#### مادة «قصص» في القرآن <sup>١</sup>:

بحالات واستعمالات وتصريفات مختلفة، فجاءت: في صورة الفعل الماضي، وفي صورة الفعل المضارع، وفي صورة فعل الأمر.

إذ يقال قَصَّ: أي تتبع الأثر. يقال: قَصَصْتُ أثره.

قال تعالى: ﴿ فَٱرْتَدَّا عَلَى ءَاتَارِهِمَا قَصَصًا ﴿ الكهف: ٦٤]، أي: تتبعا أثر سيرهما السابق.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ عُصِّيهِ ﴾ [القصص: ١١]، أي تتبعي أثر الصندوق الذي يحتوي موسى الرضيع. والقَصَصُ: هو الأَخبار المتتبَّعَةُ.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَا لَهُوَ ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ ﴾ [آل عمران: ٦٢]. بمعنى الأخبار الصحيحة.

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُ وَقُصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفُّ [القصص: ٢٥]، أخبار الأحداث.

وقال تعالى: ﴿ يَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصِصِ ﴾ [يوسف: ٣]، الأخبار المتتبعة عن الأشخاص.

لذا هو القصص الحقّ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ خُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَخْصَنَ ٱلْقَنْفِلِينَ ﴾ إِذْ قَالَ يُوسُفُ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَنفِلِينَ ﴾ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ... ﴾ [يوسف: ٢ - ٤].

وقوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ ۚ وَقَدْ ءَاتَيْنَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْرًا ﴾ ﴿ وَلَهُ: ٩٩].

لذا قصّ علينا الله عزّ وجلّ القصص وأهمها قصص السابقين، ليبصَّرنا بما يصلحنا، ويرشدنا إلى طريق محبته ورضاه، ويحذرنا من طريق غضبه وسخطه وعذابه. كل هذا من خلال ما قصه علينا من قصص السابقين، ومن هنا تكمن أهمية القصص في التربية:

١ صلاح عبد الفتاح الخالدي، مع قصص السابقين في القرآن، دمشق، دار القلم، الطبعة الخامسة، ١٤٢٨هـ \_ ٢٠٠٧م، ص٢١.

١ — تعتبر القصة من أهم الأساليب التربوية المؤثرة، لما لها من أثر في حياة الإنسان عامة، وما لها من غرات وفوائد على كل من القاص والمقصوص عليه والمجتمع والأمّة والناس أجمعين، والقصص القرآني له خاصيّته في ترسيخ التوحيد الصحيح، والتفكر وأخذ العبر والعظات. هذا إلى جانب وجود أساليب تربوية أخرى يمكننا استخدامها في عملية الإرشاد والنصح: كالقدوة — تقوى الله (الضمير الحي)، الموعظة، النصيحة، المناظرة، الرحلة والعبادة، والتربية بالأحداث الجارية، والترغيب والترهيب، الثواب والعقاب، والتربية بالمثل، والإعلام، والبحث العلمي، والحاسوب الآلي)؛ مع العلم أن الوسيلة هي أداة يستخدمها الإنسان للوصول إلى الهدف الذي يريد) ١.

- ٢ القصة لها الأثر الفعال في عملية التغيير.
- ٣ القصة لها الأثر الفعال في عملية غرس مفهوم جديد.

#### وقفة سريعة مع القصص القرآني:

لِمَ سميت بالقصص الحق، وبأحسن القصص؟ ولماذا يجب علينا معرفتها؟ ولِمَ أخبر الله عزّ وجلّ قصص هؤلاء القوم في القرآن الكريم؟ وهل اخبارنا بمذه القصص هو مجرد تسلية ولتحرير الوقت؟ أم أن هناك أهدافاً لسرد هذه القصص؟

أولاً: سميت (بالقصص الحق) لأنها من عند الله الحق ﴿ إِنَّ هَنذَا لَهُوَ ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقَّ وَمَا مِنَ إِلَيهٍ إِلَّا ٱللهُ أَ وَإِنَّ ٱللهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ﴿ [آل عمران: ٦٢].

(قصص الحق: معناه الصدق والصحة والصواب، فكل ما ورد في القرآن من القصص فهو حق، سواء كان هدفه عقيدة أو دعوة أو توجيه...)\.

١ نسيبة عبدالعزيز علي المطوع، القصة سحر العقول والقلوب، الكويت، سلسلة رؤية تربوية، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، ٢٧ – ٢٩.
 ٢ رواه البخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أصحاب النبي عَيْنَاهُ، حديث رقم ٣٦٥٠.



ثانياً: سميت بأحسن القصص، لأنّ الله سبحانه هو الذي تولى القصَّ على رسوله على وهذا كرم من الله وفضل، وسميت أحسن القصص لأنها أحسن من القصص البشريّة، (وحُسْنُ القصص القرآني يتجلى في: الحُسْن الفني، فهو معروض في القرآن بأسلوب التصويري الفني، وفيه الجمال البياني المؤثر المعجز. والجرس الفني الواضح في اختيار الألفاظ المتناسقة والمتوازنة صياغة مع غيرها.

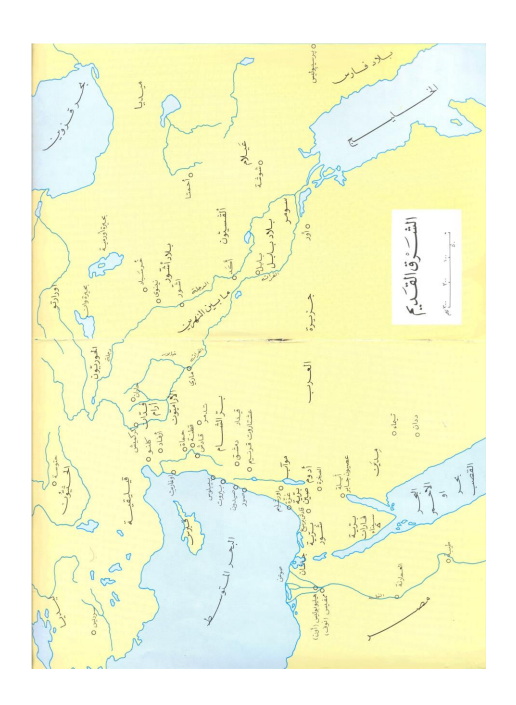
ويتجلى فيها الحسن الموضوعي، حيث يعرض لنا أخباراً أو معلومات عن ذلك التاريخ الماضي وأحداثه) ٢.

ثالثاً: وهي القصص الحق لأنها تتحدث عن أمر غيبي، فالله تعالى قص علينا أخبار السابقين لإرشادنا وتحذيرنا أيضاً، والهدف من ذلك أن نؤمن بالأمور الغيبية التي يخبرنا بها الله، قال تعالى: ﴿ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ والإيمان بالغيب: هو التصديق بما جاء من سرد القصص القرآني من غير زيادة ولا نقصان. وقبل الحديث عن القصص القرآني سنتحدث عن البقعة الجغرافية التي جرت فيها سيرة الأمم السابقة. والأماكن التي كانت تقطنها الأمم السابقة من بداية خلق آدم عليه السلام إلى زمن مُحمد عليه ووقت بعثته.

ا صلاح عبد الفتاح الخالدي، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، دمشق، دار القلم، الطبعة الثانية، ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧م، الجزء الأول، ص٣٠.

٢ المرجع السابق، ص٢٩.









ثانياً: تاريخ قصص الأنبياء المنظم والموثق في القرآن الكريم والأحاديث الصحيحة والتي يمكن تقسيمه إلى فترتين زمنيتين:

# أولاً: زمن ما قبل البعثة:

أي الحديث عن الأمم السابقة من لدن آدم عليه السلام إلى عيسى عليه السلام.

ونجد القرآن الكريم قسمها إلى قسمين:

- قصص الأنبياء.
- وقصص عامة.

# ثانياً: أخبار ما بعد البعثة:

أي عند تنزيل القرآن الكريم على رسول اللهصلى الله عليه وسلم:

أ — تحدثت الآيات عن الأمم المتواجدة في حياة رسول الله على الأوم في الأوم في الأوم في الأوم في الأوم وكيف غلبوا ولكنهم بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين والهدف من إخبار رسول الله على هذه الأخبار لأنه خاتم النبيين والمرسلين ولأنه مرسل للناس كافة، فيخبره الله عزّ وجل قصصهم الحق لكي يؤمن به الناس من أهل مكة المكرمة، وإلا من أين يأتي رسول الله على بقصص الروم ومن حولهم في البقاع الأخرى المكرمة؟

- ب لتكون منهجاً لرسول الله عَيْكَ في دعوته للصحابة الكرام.
- ج لتظهر أثر هذه القصص على السيرة النبوية وأهمية وقعها في الدعوة إلى الله.
  - د لبيان التأثير غير المباشر للقصص في الدعوة إلى الله.





#### ثالثاً: أما من أهداف القصص القرآني فنذكر:

١ - التعريف بسير الأمم السابقة.

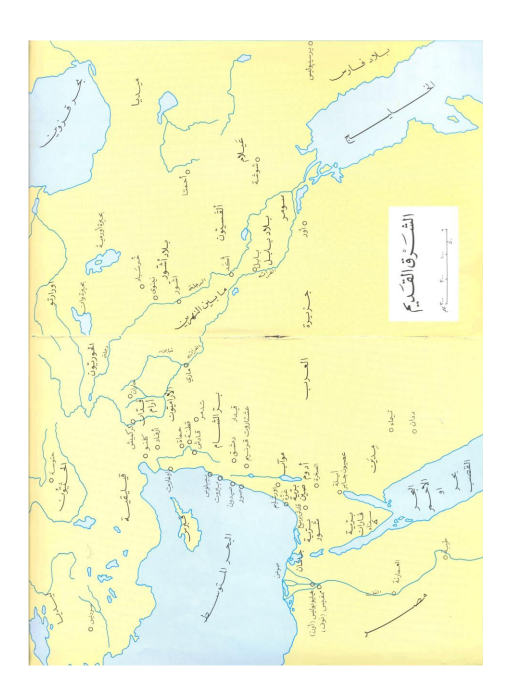
٢ – استخلاص العبر والعظات من خلال التفكر والتدبر لآيات الله عزّ وجلّ. قال تعالى: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

٣ - تثبيت الفؤاد في مواجهة الأعداء والصعوبات: ﴿ مَا نُثَبِّتُ بِمِ فُؤَادَكَ ﴾ [هود: ١٢٠].

٥ - الحديث عن الأنبياء لإظهار علم رسول الله بما لم يكن يعلم من أخبار الأنبياء السابقين.



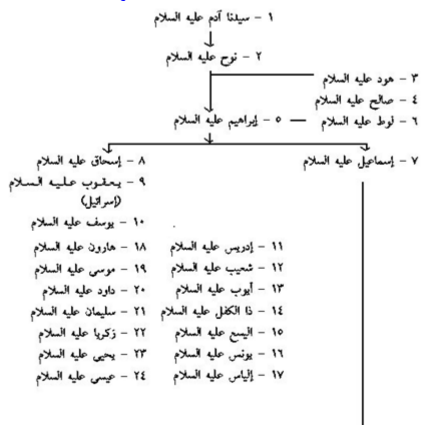








# شجرة الأنبياء



٧٥ - سيلنا محمد عليه أفضل الصلاة والسلام





#### سنتناول قصص الأنبياء بإيجاز:

عاش إبراهيم في بابل (العراق) ثم انتقل إلى الشام وبعد مدة انتقل إلى مصر مع أمنا سارة ثم غادر مصر ومعهما هاجر التي تزوجها ووضعت له إسماعيل عليه السلام، ثم أخذ هاجر وابنها إسماعيل في مكة المكرمة.

بعد مدة من الزمن، عاد إبراهيم إلى مكة ليطلع على أمر ولده إسماعيل، فعلم بوفاة أمنا هاجر، ووجد ابنه إسماعيل عليه السلام، فبنيا معاً بيت الله الحرام، وأمر الناس بالحج، ثم عاد مجدداً إلى الشام، ولأنّه صدّق الرؤيا فقد بشره الله تعالى بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب عليهم السلام، رزق الله يعقوب (إسرائيل) يوسف عليه السلام الذي عاش في مصر مع إخوته بعد توبتهم إلى أن توفاهم الله عزّ وجل.

ثم أرسل الله موسى وهارون لإخراج بني إسرائيل من مصر بعدما اضطهدهم الفراعنة، واستعبدوهم وقتلوهم وسبوا نساءهم، وقد أمر الله عزّ وجلّ موسى عليه السلام بإخراج بني إسرائيل وإعادتهم إلى بيت المقدس، وحين وصولهم إلى سيناء أمروا بقتال العماليق فرفضوا ذلك، فحكم الله عزّ وجلّ عليهم بالتيه ٤٠ عاماً.

ثمّ بعث الله داود عليه السلام. وببعثته أصبح لدى بني إسرائيل دولة متكاملة زاد في انتشارها سليمان عليه السلام. ولكن بعد وفاة سليمان تتالت الحروب والغزوات عليهم، فغزاهم بختنصر وساقهم إلى بابل. هناك وبعد فترة من الزمن، تتالت الأنبياء عليهم، ولكنّهم قتّلوا الأنبياء والرسل إلى أن جاء زكريا ويحيى وعيسى ابن مريم عليهم السلام، ولكنهم لم يعيدوا لهم مجدهم الغابر فقتلوا زكريا ويحيى عليهما السلام، أما عيسى عليه السلام فرفع إلى السماء. إلى أن ولد محرّت برسالة محرّت برسالة محرّت برسالة محرّت برسالة محرّت برسالة محرّت برسالة الفضل الصلاة والتسليم فهى كالتالي:

تتجلّى أهمية قصص الأنبياء في هذه المرحلة في نزول القرآن الكريم على قلب رسول الله علي الله عليه عربية سليمة و صحيحة وهو الرجل الأميّ الذي لا يعرف القراءة والكتابة. وكان لها دلالات ومعانٍ وأهداف عظيمة منها:

١ — الهدف الرئيسي الأول تبيان أن جميع الأنبياء والرسل جاؤوا بمهمة واحدة ألا وهي بيان منهج الله عزّ وجلّ في السير على الصراط المستقيم، وأنّ جميع الأمم السابقة كانت أمّة واحدة على دين واحد هو الإسلام؛ أما بيان سبب تشتت هذه الأمم فهو أفم: ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً ﴾.

٢ - بيان مفهوم الدين قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَٱلَّذِي أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ َ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّانَ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ ﴾.



٣ – الدعوة إلى توحيد الله عزّ وجلّ ونبذ الشرك.

تربیة الصحابة الکرام علی المنهج السلیم والصراط المستقیم. فلقد کان للقصص القرآني الأثر الکبیر في تربیتهم وتثبیت قلوبهم علی وحدانیة الله العظیم.

وإن تتبعنا السور القرآنية التي تنزلت على قلب رسول الله على ه نجدها كالتالي:

الدور الأول هو التأسيس والفكرة وبناء القاعدة

الدور الثاني: بناء الدولة الإسلامية في المدينة





#### السور المكية التي تنزلت على قلب رسول الله على خلال السنوات السرية هي كالتالي:

| ۲ – المدثو | ١ – العلق  |
|------------|------------|
| ٤ — القلم  | ۳ – المذمل |





| ۳۰ – البلد       | ٣٦ — الطارق  |
|------------------|--------------|
| ۳۷ — القمر       | ۳۸ — ص       |
| ٣٩ – الأعراف     | . ٤ – الجن   |
| ۲ ع — یس         | ٢٤ — الفرقان |
| <b>۲۳ –</b> فاطر | ۶۶ — مریم    |
| ٥٤ – طه          | ٦٤ — الواقعة |
| ٤٧ – الشعراء     |              |

أول السور التي تنزلت في السنوات الثلاث الأول على قلب رسول الله على لبناء العقيدة الصحيحة مع تثبيت الأخلاق وبعدها تتالت السور المكية خلال العشر سنوات تباعاً بحسب أسباب النزول.

فحين البدء بالدعوة جهراً تنزلت الآية ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، ونزلت ﴿ فَٱصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأُعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ أما بقية السور المكية التي تنزلت تباعاً إلى هجرته ﷺ فهي كالتالي:

| ۸۶ — النمل   | ٩٤ — القصص   |
|--------------|--------------|
| ٠٥ – الإسراء | ۰۱ — يونس    |
| ۲۵ – هود     | ۰۳ — يوسف    |
| ٤٥ — الحجر   | ٥٥ – الأنعام |
| ٥٦ - الصافات | ٥٧ — لقمان   |
| ۸ه – سبأ     | ۹ ۰ – الزمر  |





| ۲۱ — فصلت     | ۳۰ – غافر     |
|---------------|---------------|
| ٦٣ — الزخرف   | ۲۲ – الشورى   |
| ٦٥ — الجاثية  | ٤ ٦ – الدخان  |
| ٦٧ — الذاريات | ٢٦ – الأحقاف  |
| ۹ 7 — الكهف   | ۱۸ — الغاشية  |
| ۷۱ — نوح      | ۰ ۷ — النحل   |
| ٧٣ — الأنبياء | ۷۲ — إبراهيم  |
| ٧٥ — السجدة   | ٤٧ – المؤمنون |
| ٧٧ — الملك    | ٧٦ – الطور    |
| ۷۹ — المعارج  | ۷۸ — الحاقة   |
| ۸۱ — النازعات | ٠ ٨ – النبأ   |
| ۸۳ — الانشقاق | ۸۲ – الانفطار |
| ۸٥ — العنكبوت | ٤ ٨ — الروم   |
|               | ۸٦ — المطففين |

وفي ختام الستور المكية يظهر لنا الهدف من سرد هذه السور وهو كما عبّر عنه مُجَّد عبد العظيم الزرقاني: (وسرد القصص النبوية وأبناء الرسل وأممهم السابقة، ما فيه أبلغ المواعظ وأنفع العبر، من تقرير سنته تعالى الكونية في إهلاك أهل





الكفر والطغيان، وانتصار أهل الإيمان والإحسان، مهما طالت الأيام وامتدَّ الزمان، ما داموا قائمين بنصرة الحق وتأييد الإيمان) .

رابعاً: القصص القرآني وامتزاجه باليهوديات من خلال التفاسير والموقف العلمي منها:

مصادر القصص القرآني؛ إما من مصدر موثوق؛ أو مصدر غير موثوق، فالمصدر الأول هو المصدر اليقيني: وهو كتاب الله عزّ وجلّ، وما صحّ من حديث رسول الله عليّه.

أما المصدر الثاني فهو ما يسمى (بالإسرائيليات): وهو مصدر غير موثوق، وغير صحيح وأحداثها مستمدة حسب زعم من ينقلها أنها مستمدة من بني إسرائيل، وبالأصل بنو إسرائيل غير مؤتمنين على توراتهم ولا على دينهم، فكيف يؤتمنون على أخبار وروايات التاريخ؟ إن الذي يتجرأ على تحريف الكتاب السماوي (التوراة)، يهون عليه تحريف أخبار التاريخ!!

#### الموقف العلمي في «الإسرائيليات» ٢:

(معنى «الإسرائيليات» جمع «إسرائيلية» وهي نسبة إلى إسرائيل، والمراد به بنو إسرائيل.

و «الإسرائيليات» مصطلح إسلامي، أطلقه العلماء المسلمون من المؤرخين والمفسرين والمحدثين، على تلك المعلومات والروايات والأخبار والأقوال التي أخذت عن السابقين، من غير المصادر الإسلامية الموثوقة، وبالذات تلك المأخوذة عن أهل الكتاب، وبشكل أخص عن بني إسرائيل أو اليهود!).

وليس كل تلك الأقوال والروايات مأخوذ عن بني إسرائيل فقط، فقد يكون مصدرها نصرانياً أو رومانياً أو فارسياً، المهم أنها غير موثوقة ولا معتمدة.

وقد أطلق على كل ذلك «الركام الكبير» من الأخبار والأقوال «إسرائيليات».

<sup>1</sup> مُجَّد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٦هـ – ١٩٩٦م، المجلد الأول، ص٢٠٦. ٢ صلاح الخالدي، القصص القرآني، ص٥١.



وقد اطلع بعض أهل العلم من المسلمين، بعد عهد الصحابة على تلك «الإسرائيليات»، وأُعجبوا بما تقدمه من تفصيلات ومعلومات، عن وقائع تاريخ الماضين وقصص السابقين، فسجلوها في تفاسيرهم وتواريخهم ومؤلفاتهم وكتاباتهم، ووضعوها بجانب الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية، واعتبروا ذلك كله تأريخاً للماضي، وبياناً لقصص الأنبياء ١.

الأدلة في عدم اعتماد الإسرائيليات (اليهوديات) مرجعاً نعتمد عليه في تفسير الآيات أو شرح القَصص القرآني. أولاً: الأدلة من القرآن الكريم:

١ – قال تعالى: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّمُهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيَةً ﴿ يُحُرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

٢ - قال تعالى: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بُهُتَناً عَظِيمًا ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ ۚ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ ۚ مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمٍ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ ۚ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱبْتِبَاعَ ٱلظَّنِ ۚ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينُا ﴿ ﴾ [الساء: ١٥٦ - ١٥٧].

٣ - قال تعالى: ﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ شُحُرِّفُونَهُ مِن اللهِ ثُمَّ سُحُرِّفُونَهُ مِن اللهِ ثُمَّ سُحُرِّفُونَهُ مِن اللهِ ثُمَّ اللهِ ثُمَ اللهِ ثُمَّ اللهِ ثَمَ اللهِ الل

٤ – وقال تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيٌّ وَإِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُّنُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٧٨].

وقال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنبَ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَن وَمَا كَفَرَ سُكِنَ ٱللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَالنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَآ أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا لَيْعَلِمُونَ وَلَيْ اللَّهُ مِن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن أَحَدٍ حَتَىٰ يَقُولًا إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُر ۖ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا لَيْ اللَّهِ مَن أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولًا إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُر ۖ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا لَيْ اللَّهُ مِن أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولًا إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُر ۖ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا لَيْ اللَّهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا لَا لَهُ مَن اللَّهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا لَا اللَّهُ مَا مُولِهُ مَا مُا يُفَرِّقُونَ إِلَا عَلَى اللَّهُ مَا مَا يُلْولُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا مُلْ اللَّهُ مَا مَا يُفَوْلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُولِ اللَّهُ مُلَا عَلَى اللَّهُ مَا مَا يُفَرِقُونَ إِلَا عَلَى اللَّهُ مُلَا عَلَيْنَ اللَّهُ مَا مَا يُعْرَفُونَ عَلَى اللَّهُ مَا مَا يُعْرَفُونَ اللَّهُ مَا مَا يُعْرِقُونَ اللَّهُ مُا مَا يُعْرَقُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ فَا عَلْمُ لَا تَكُولُونَ عَلَا عَلَى اللَّهُ مُلَا مَا يُعْرِقُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُولِ الْمِنْ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مَا يُعْتَعُونَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مُلَا عَلَهُمْ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُولِ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مُلْكُولُ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ عَلَى اللّٰ ال





هُم بِضَآرِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَيَتَعَامُّونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُم ۚ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَالُهُ مَا لَهُ فِي اللَّهِ عَلَمُونَ بِهِ مَا شَرَوْاْ بِهِ مَا شَرَوْاْ بِهِ مَا أَنفُسَهُم ۚ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠١ – ١٠١].

#### ثانياً: الأدلة من السنة:

لقد نهانا رسول الله عليه فيا صريحاً عن أخذ شيء من روايات وإسرائيليات اليهود.

روى البخاري عن أبي هريرة في قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرية، ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله على: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا» ١.

روى أحمد عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما: «أن عمر بن الخطاب في أتى النبي على بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب، فقرأه عليه، فغضب عليه الصلاة والسلام. وقال: أمتهوّكون فيها يا ابن الخطاب؟ [والمتهوك هو الشاك المتحير].

والذي نفسي بيده، لقد جئتكم بها بيضاء نقية. لا تسألوهم عن شيء، فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطلٍ فتصدقوا به.

والذي نفسي بيده، لو أنَّ موسى عليه السلام كان حياً، ما وسعه إلا أن يتبعني ٧٠٠.

وروى البخاري في كتاب الاعتصام، باب: قول النب على عن عيد «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء»، عن عبيد الله بن عبدالله: أنّ ابن عباس رضي الله عنهما قال: كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء، وكتابكم الذي أنزل على



١ صحيح البخاري، كتاب التفسير: سورة البقرة، باب ﴿ قُولُواْ ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]، حديث رقم ٤٤٨٥.

٢ انظر: فتح الباري لابن حجر ١٣ \ ٢٨٤، كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء».



رسول الله عَلَيْ أحدث، تقرؤونه مخضاً لم يُشَبْ، وقد حَدَّثكم أن أهل الكتاب بدَّلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا بأيديهم الكتاب، وقالوا: هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً؟ ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم؟ لا والله ما رأينا منهم رجلاً يسألكم عن الذي أنزِلَ عليكم. رقم الحديث: ٧٣٦٣.

وقد أورد الحافظ ابن حجر العسقلاني في شرح هذا الحديث في كتابه فتح الباري فقال: قال عبدالله لا تسألوا أهل الكتاب فإنهم لن يهدوكم وقد أضلوا أنفسهم فتكذبوا بحق أو تصدقوا بباطل.... وقال ابن بطال عن المهلب هذا النهي إنما هو في سؤالهم عما لا نص فيه، لأن شرعنا مكتف بنفسه فإذا لم يوجد فيه نص ففي النظر والاستدلال غني عن سؤالهم ولا يدخل في النهي سؤالهم عن الأخبار المصدقة لشرعنا اللهم ولا يدخل في النهي سؤالهم عن الأخبار المصدقة لشرعنا المصدقة الشرعنا المصدقة لشرعنا المصدقة لشرعا المصدقة لمصدقة للمصدقة لمصدقة لم

والحديث الذي رواه البخاري في الحديث عن بني إسرائيل، فقد روى عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، أن رسول الله عليه قال: «بلغوا عني ولو آية، وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب عليّ متعمداً، فليتوأ مقعده من النار» ٢.

أما معنى الحديث فقد أورده ابن حجر العسقلاني: وقال الشافعي من المعلوم أن النبي لا على التحدث به عنهم وهو بالكذب فالمعنى حدثوا عن بني إسرائيل بما لا تعلمون كذبه وأما ما تجوزونه فلا حرج عليكم في التحدث به عنهم وهو نظير قوله إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم. ومعنى الحديث: حدثوا عن بني إسرائيل بما لا تعلمون كذبه ".

#### والراجح في معنى الحديث:

عندما ننظر في الأقوال التي أوردها ابن حجر في معنى قوله: «حدثوا عن بني إسرائيل» فإننا نرجح ليس معنى: «حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج» رفع الحرج وإزالة التحرج، والإقبال على أقوال وروايات وأخبار بني إسرائيل، وأخذ ما عندهم من إسرائيليات وأساطير، حول بعض أحداث السابقين، وروايتها واعتمادها، وتفسير آيات القرآن الكريم بحا، واعتبراها معلومات علمية، يفصل بحا القصص القرآني المجمل في القرآن، كما فعل كثير من المفسرين والمؤرخين المسلمين.



١ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، الجزء ١٣، ص٢٨٤.

٢ صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، حديث رقم ٣٤٦١.

٣ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، الجزء السادس، ص٣٨٨.



وعلى هذا المعنى يكون المراد بقوله عليه الصلاة والسلام: «حدثوا عن بني إسرائيل»: اعرضوا على المسلمين قصة بني إسرائيل، وأخبروهم بما قام به بنو إسرائيل من أفعال، وما مرّ بحم من أحداث. وما جرى لبني إسرائيل من وقائع، وتكلموا عن موقف بني إسرائيل من أنبيائهم، وعن كفرهم بالله، وتحريفهم لكتبه، وعن صفاتهم القبيحة وأخلاقهم المذمومة، وحذروا المسلمين منهم، بعرض مشاهد ولقطات من تاريخهم أ.

كيف وصلت إلينا هذه اليهوديات؟ وكيف اعتمدها كتاب قصص الأنبياء لابن كثير:

(في الحقيقة: إن الإمام ابن كثير لم يؤلف كتاباً خاصاً في قصص الأنبياء، وإنما تحدث عنهم في بداية تاريخه الذي سماه «البداية والنهاية» فقام الدكتور مصطفى عبد الواحد – سامحه الله – بأخذ كلام ابن كثير عن الأنبياء من تاريخه، وإصداره في كتاب، دون أن يشير إلى أنّ هذا الكلام مأخوذ من تاريخ ابن كثير «البداية والنهاية»، فظنَّ القراء أنّ عبد الواحد قد حققَ كتاباً خاصاً أفرده ابن كثير لقصص الأنبياء.

ولدى مقارنة سريعة بين «قصص الأنبياء» وتاريخ «البداية والنهاية»، نرى أنّ الكلام في الموضعين واحد، لا يزيد ولا ينقص. وكان على عبد الواحد أن ينصّ على غلاف الكتاب أنه مُسْتَلُّ من تاريخ ابن كثير بالنص، لئلا يوقع القراء في هذا اللَّبس!)٢.



١ صلاح الخالدي، القصص القرآني، ص٧٧ – ٧٤.

٢ صلاح الخالدي، القصص القرآني، ص٨ – ٩.



# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المحاضرة الثانية:

وقبل الحديث عن قصة آدم عليه السلام، علينا أن نتعرف أولاً على بداية الخلق، خلق الله الكون لحكمة عظيمة تُظهر آثار أسمائه وآثار رحمته، وآثار حكمته، وآثار جبروته، خلق الله الخلق ليرحمهم وليظهر علمه وحكمته وجبروته وقدرته، وهو – عزّ وجلّ – غني عن جميع مخلوقاته وجعلهم جميعاً فقراء إليه.

لم يشهد أي مخلوق، ولا أحد كيف حُلِق هذا الكون. لم يشهد أحد خلق السموات والأرض ولا يستطيع أحد في هذا الكون أن يدّعي أنه شهد خلق السموات أو الأرض أو ما بينهما قال تعالى: ﴿مَّا أَشَهَد تُهُمْ خَلِق السّمَوات والأرض ولا يتخذ نفسه وَالْلَّرْضِ وَلَا خَلْق أَنفُسِمٍ مَمَا كُنتُ مُتَّخِذ المُضِلِينَ عَضُدًا ﴿ اللهِ لا يكون هناك حجة لمن يتخذ نفسه إلهالً. فيعبده الناس، فالله سبحانه هو الخالق وهو الأول والآخر والظاهر والباطن... الأول ليس له بداية والآخر ليس له نفية، وليس بعده شيء، وهو الظاهر فليس فوقه شيء، وهو الباطن فليس دونه شيء... لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أو نبداً أو مثيلاً أو شبيهاً (۱).

ونبدأ حديثنا عن علم الله الأزلي، وهو الركن الأول من أركان الإيمان بالقدر حيث يقوم على أربعة أركان؛ ألا وهي:

(الأول: الإيمان بعلم الله الشامل المحيط.

الثانى: الإيمان بكتابة الله في اللوح المحفوظ لكل ما هو كائن إلى يوم القيامة.

الثالث: الإيمان بمشيئة الله النافذة وقدرته التامة، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

الرابع: خلقه تبارك وتعالى لكل موجود، لا شريك لله في خلقه) ٣.

(فعلم الله محيط بكل شيء، يعلم ماكان وما سيكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، ويعلم الموجود والمعدوم، والممكن والمستحيل، وهو عالم بالعباد وآجالهم وأرزاقهم وأحوالهم وحركاتهم وسكناتهم، وشقاوتهم وسعادتهم، ومن منهم من أهل النار من قبل أن يخلقهم ويخلق السماوات والأرض.

ودلّت الأصول القرآنية والنبوية أن تقدير أمور الخلائق تمّ في علم الله عزّ وجلّ قبل أن يخلقهم) ٤.



<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) الخالدي، صلاح عبد الفتاح، سيرة آدم عليه الصلاة والسلام، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٠٣م، ص٩..

٣ عمر الأشقر، القضاء والقدر، الأردن، دار النفائس، الطبعة الثالثة، ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٥م، ص٢٩.

٤ عمر الأشقر، القضاء والقدر، ص٣٠.



(وقد قال ابن كثير: وهو تعالى العالم بماكان، وما يكون، وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، فيعلم الشيء قبل كونه، ومع كونه على ما هو عليه، لا إله إلا هو، ولا ربّ سواه، ولا راد لما قدّره وأمضاه. وهذا مجمع عليه عند أهل السنة والجماعة) \.

(فالله عزّ وجلّ عليم بماكان وبما هو كائن، وما سيكون، لم يزل عالماً ولا يزال عالماً بماكان وما يكون، ولا يخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء، سبحانه أحاط علمه بجميع الأشياء ظاهرها وباطنها، دقيقها وجليلها) ٢.

وقد روي عن رسول الله على الماء وكتب في الذكر كل شيء وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء ثم خلق السموات والأرض) (٢).

وروى البخاري في حديث عن عمران بن حصين: قال: قال أهل اليمن لرسول الله على: (جئناك لنتفقه في الدين ولنسألك عن أول هذا الأمر، فقال: كان الله ولم يكن شيء قبله، وكان عرشه على الماء، وكتب في الذكر كل شيء وخلق السموات والأرض) (٤) قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ لَيْدُرُ اللَّهُ مَرَّ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ مَ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُكُمُ أَللَّهُ رَبُّكُمُ أَللَهُ وَمَا عَلَى اللهُ اللهُ وَمَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نِهِ عَذَالِكُمُ أَللَّهُ رَبُّكُمُ أَللَّهُ وَبُعُهُمْ فَأَعْبُدُوهُ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ فَي اللهُ عَنْ اللهُ الل

أي أن الله – جلّ جلاله – كان ولم يكن معه شيء، فهو الأحد، المنفرد بالخلق وحده لا شريك له، ولما أراد الله الحكيم خلق هذا الوجود، لحكمة يريدها سبحانه، أوجده مُتْقَناً مُتناسقاً، ولم يخلقه لهواً ولا عَبثاً ولا لَعِباً، سبحانه.

مرّت على هذا الوجود فترةٌ زمنيّةٌ ليس فيها إلا الله تعالى، وحده لا شريك له، فخلق الماء، وخلق دُخاناً، وَحَلَقَ عَرْشَهُ على الماء (٦)، ولا يراد بذلك الماء ماء المحيطات والبحار والأنهار، فهذا الماء ماء خاص، ووضع في مكانٍ خاص، وجعل العرش عليه بكيفية خاصة لا يعرفها بشر.

وأيضاً قال رسول الله صلى الله عليو وسلم: (أولُ ما خلق الله تعالى القَلَم. فقال: اكتب. قال: ما اكتب؟ اكتب وأيضاً القدر ما كان وما هو كائن إلى الأبد)(٧)، وفي رواية للترمذي: (قدّر الله المقادير قبل أن يخلق السموات والأرض

١ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، المجلد الثاني، ص١٤٢.

٢ محمود عبد الرازق الرضواني، أسماء الله الحسنى الثابتة في الكتاب والسنة، القاهرة، مكتبة سلسبيل، الطبعة الأولى، ٢٠٠٦هـ \_ ٢٠٠٥م،
 ص ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، عن عمران بن حصين، حديث رقم: ٣١٩٠، كتاب: بدء الخلق، باب: ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اَلَّذِى يَبْدَوُاْ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُوَ اَلَّذِى يَبْدَوُاْ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُوَ اللهِ عَلَيْهِ ﴾.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، عن عمران بن حصين، حديث رقم: ٧٤١٨، كتاب: التوحيد، باب: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الماء وهو رب العرش العظيم﴾.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٦) لا نسأل كيفية ذلك ولا مكان الماء ولا أين خلقه فكل ما نعرفه أن الماء مخلوق، وأن عرشه على الماء، وأن هذا كان قبل الإنسان وخلق السموات والأرض...

<sup>(</sup>٧)رواه سنن الترمذي، رقم (٤٥٨/٤) حديث رقم: ٢١٥٥، كتاب: القدر، باب: ما جاء في الرضا بالقضاء، حديث حسن صحيح.



بخمسين ألف سنة) (١).

وقالصلى الله عليه وسلم: (أولُ ما خَلَقَ اللهُ خَلَقَ القَلَمَ فقال له: اكتب، فقال: يا رب وما أكتب؟ قال: أكتب القَدَرَ، فَجَرى بما هو كائنٌ في ذلك اليوم إلى قيام الساعة)(٢).

مراحل خلق السماوات والأرض وآدم عليه السلام:

١ - روى مسلم في حديثه عن أبي هريرة في أنه قال: (أخذ رسول الله على الله على الله عز وجل التربة يوم السبت وخلق فيها الجبال يوم الأحد، وخلق الشجر يوم الاثنين، وخلق المكروه يوم الثلاثاء، وخلق النور يوم الأربعاء، وبث فيها الدواب يوم الخميس، وخلق آدم عليه السلام بعد العصر من يوم الجمعة في آخر ساعة من ساعات الجمعة فيما بين العصر إلى الليل) ٧.

٢ - (وقد بينت نصوص القرآن وصحيح السنة أن الله عزّ وجلّ خلق الأرض والسماء بعد العرش والماء، وأنه خلقهما على مرحلتين كما قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتَقًا فَفَتَقْنَاهُمَا خَلَقهما على مرحلتين كما قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتَقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَيَامَ الخلائق على وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيْ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]، هاتان المرحلتان تحققان حكمة الله في ابتلاء الإنسان وقيام الخلائق على



<sup>(</sup>١) رواه سنن الترمذي، رقم (٤٥٨/٤) حديث رقم: ٢١٥٦، كتاب: القدر، باب: ما جاء في الرضا بالقضاء، حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح الجامع (٢٠١٨).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم، حدیث رقم: ٦٦٩٠، كتاب: القدر، باب: حجاج آدم وموسى.

<sup>(</sup>٤)القرطبي، عبد الله بن مُحَدِّد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار احياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، الجزء السادس، ص ٣٩٠ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٦)سورة ق، الآية:٣٨.

٧رواه مسلم في كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب ابتاء الخلق وخلق آدم عليه السلام (٢٧٨٩).



الحق والميزان، المرحلة الأولى كانت في وضع الرتق والدخان، والمرحلة الثانية بعد خلق آدم عليه السلام، وكل ذلك تمّ في عدة حقب زمنية الله أعلم بمقدارها) \.

٣ - عرض الأمانة على السماوات والأرض وعلى آدم عليه السلام: قال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى السّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْرَ أَن تَحْمِلُهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۖ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحراب: ٧٧].

صح عن ابن عباس في تفسيره آية الأمانة أنه قال: يعني بالأمانة الطاعة عرضها عليهم قبل أن يعرضها على آدم فلم يطقنها فقال لآدم: إني عرضت الأمانة على السماوات والأرض والجبال فلم يطقنها، فهل أنت آخذ بما فيها، قال يا رب: وما فيها؟ قال: إن أحسنت جزيت، وإن أسأت عوقبت، فأخذها آدم فتحملها) ٢.

(قال ابن الجوزي: قول الأكثرين في المراد بعرض الأمانة على السماوات والأرض أن الله تعالى ركب العقل في هذه الأعيان، وأفهمهن خطابه، وأنطقهن بالجواب حين عرضها عليهن، ولم يرد بقوله أبين المخالفة ولكن أبين للخشية والمخافة لأن العرض كان تخييراً لا إلزاماً، وأشفقن بمعنى خفن منها ألا يؤدينها فيلحقهن العقاب)٣.

وقد أوضح الدكتور عبدالرحمٰن حسن حبنكة الميداني في كتابه معارج التفكر والتدبر في شرح هذه الآية قائلاً: ما هي الأمانة التي عرضها الربّ جلّ جلاله؟

لا بد للإجابة على هذا السؤال من تحليلٍ للصفات التي تتصف بما هذه الكائنات، ولعناصر الأمانة، لإدراك الأمور التي جعلت والجبال والسماوات تأبى حملها، والتي جعلت الإنسان يقبل حملها، ويستعد لتحمل التكليف المرافق لحملها، وتبعة الحساب، وفصل القضاء، وتنفيذ الجزاء بعد ذلك.

إن العرض يستلزم عقلاً إدراك المعروض عليه حقيقة معنى ما يعرض عليه، أي فهمه، والعلم به، إذا كان أمر العرض أمراً حقيقياً، لا مجازياً.

أي أن الله على كل شيء قدير، فحين عرض الأمانة على السماوات والأرض والجبال، وعلى آدم عليه السلام وفيه ذريته، أدركوا ما عرض عليهم من حمل الأمانة من أباه، ويقبل حملها من قبله.

ويمكن أن نصور هذا العرض والحوار الذي جرى حوله تخيلاً واستنباطاً من وجيز البيان القرآني.

العرض: أتريدين أيَّتُها السماوات والأرض والجبال أن تَحمِلي الأمانة؟

أتُريد أيُّها الإنسان أن تَحمِل الأمانة؟



١ محمود عبد الرازق الرضواني، الإنسان وبداية الكون، القاهرة، مكتبة سلسبيل الطبعة الأولى، ٢٦٦هـ \_ ٢٠٠٥م، ٥٦.

٢ أخرجه الحاكم في المستدرك، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

٣ زاد المسير ٦/٩٧٤.



المعروض عيلهم: ما هي الأمانة التّي نَحْمِلُها؟

العرض: نَجعل لَكُم إرداةً حُرّةً، وسُلطةً على بعض ما يوضع في ذواتكم من قوى وطاقات وأشياء أمانة عندكم، على سبيل الإعارة للإنتفاع أو الوديعة، ويؤذن لكم بالتصرّف فيها بإرادات حرّة لكم، والتصرّف فيما حولكم من الكون، ممّا تَصِلُ قدراتكم إليه أو إلى مفاتيحه.

المعروض عليهم: هذا تصرّف من صفات الخالق المالك وكيف نتصرّف وليس لدينا رغبات ولا شهوات، ولا حاجات، ولا أهواء، ولا نستطيع أن تكون لنا صفات الربّ الحكيم؟!

العرض: تُخْلَقُ فيكم رغباتٌ وشهواتٌ، وحاجات وأهواء، ولذّات.

المعروض عليهم: وهل يباح لنا أن نتصرّف بإراداتنا الحرّة، وفق رغباتنا وشهواتنا وحاجاتنا وأهوائنا دون مسؤولية؟ العرض: يُعطى لكُمُ التمكينُ من التصرّف، لكن لا على سبيل إباحة كل شيء.

المعروض عليهم: كيف نتصرّف إذَّنْ؟

العرض: يُوجّه لكُمُ التكليف لِفِعْلِ أشياء وترك أشياء على خلاف رغباتكم وشهواتكم وأهوائكم، ويباح لكم أشياء لتلبية مطالب حاجاتكم وشهواتكم.

المعروض عليهم: فإذا عصينا التكليف وخالَفْنا الأوامر والنواهي؟

العرض: أنتم إذن ملاحقون بالمحاسبة والجزاء على اختياراتكم!

المعروض عليهم: هذا تكريم وتشريف، مقرونٌ بتكليف ومسؤوليّة، وبعْدَهُ حسابٌ وجزاءٌ، ولكن هل يبقى في ذاكرتنا هذا العرض وهذا الحوار؟

العرض: يُطوى من ذاكراتكم هذا العرض وهذا الحوار، وتُطوى من ذاكراتكم هذه المعرفة، المعرفة الحاضرة بخالقكم، ويبقى فيكم ما يشدُّكم إلى معرفته والإيمان به إيماناً غيبيّاً، وإلى معرفة الغاية من وجود الأمانة الكبرى تحت سلطتكم، وتُرسَلُ إليكم الرُّسل، وتُنزَّلُ إليكم الكتب، لتعرّفكم بيانَ المطلوب منكم، وإنذاركم وتحذيركم، وتبشير من آمَنَ وأطاع منكم، ويخبرونكم بما جرى في هذا العرض.

المعروض عليهم: وما هو نوع الجزاء؟

العرض: عذاب أليم أبدّي بالحريق، على الكفر بالخالق والإشراك به وجحود ربوبيّته أو ألوهيته، وعذاب دون ذلك بالعدل بحسب المعاصي والإساءات. ونعيم أبديّ في جنّات نعيم خالدة، على الإيمان بالخالق إيماناً غيبيّاً، والإسلام له (التسليم له والتوكل عليه)، ودرجات من النعيم بعضها فوق بعض، بقدر ما يقدّم كل من صالح الأعمال، مع احتمال غفران وعفو عن السيئات دون الشرك بحسب مشيئة بارئكم.





السماوات والأرض والجبال: هذه مُخاطرة مخيفة نأبي قبولها، وما دامَ الأمرُ عرضاً، لا جبر فيه، فنحن لذلك نأبي حَمْل هذه الأمانة.

الإنسان: قَبِلْتُ هذا العرض، فأنا أحمل هذه الأمانة الكبرى، وأتحمَّلُ تَبِعَتَها، وتَّعُلو عندي هذه المخاطرة، ويشدُّني إليها الطَّمَع بِمقام التكريم، وببلوغ المجد العظيم.

العرض: خُذْ الأمانة أيُّها الإنسان، وستَدْخُل رحلة الامتحان في الوقت المقدّر لدخولك عبر الحياة الدنيا، منذُ بلوغك سنّ التكليف حتى وفاتك، ثُمُّ تكون لك حياة أخرى لمحاسبتك ومجازاتك (١).

وقد أخبرنا الله عزّ وجلّ أنّ الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال، ففي حديث عن حذيفة بن اليمان رضي الله تعالى عنه قال: حدّثنا رسول الله ﷺ حديثين، فقد رأيت أحدهما، وأنا أنتظر الآخر.

حدثنا: (إنَّ الأمانَةَ نزلت في جذر قلوب الرجال، ثم نزل القرآن فعَلِموا من القرآن وعَلموا من السنة).

ثمّ حدثنا رسول الله عن رفع الأمانة فقال: (ينام الرجل فتقبض الأمانة من قلبه، فيظل أثرها مثل الوكت. ثمّ ينام النومة، فتقبض الأمانة من قلبه، فيظل أثرها مثل المَجْلِ، كَجَمْرٍ دحرجتَهُ على رِجْلِكَ فنفط، فتراه منتبراً، وليس فيه شيء).

ثم أخذ رسول الله علي حصى، فدحرجه على رجْلِهِ ثمَّ قال:

(فيصبح الناس يتبايعون، فلا يكادُ أحدٌ يؤدِّي الأمانَةَ، حتى يقال: إنّ في بني فلانٍ رجلاً أميناً، حتى يقال للرجل: ما أَجْلَدَهُ!. ما أَظْرِفه!. ما أَعْقِله!. وما في قَلْبِهِ مثقال حَبَّةٍ من خردل من إيمان) ٢.

(والشاهد من الحديث أنّ الأمانة مزروعة في قلب كلّ واحد منّا أنزلها الله في أصل قلوبهم، مع فطرتهم التي فطرهم عليها. يدل على معنى الفطرة في التكوين قوله: ((نزلت)) أي هي من عند الله عزّ وجلّ، والمراد أن القلوب في أصلها مفطورة على معرفة الأمانة والخيانة، والميل إلى الأمانة واستحسانها، والنفرة من الخيانة واستقباحها) ٣.

٤ — (وبعد أن خير الله عزّ وجلّ السماوات والأرض والجبال في قبول الأمانة أو رفضها، وبعد ممارسة حقهن في الاختيار ورفضهن لها، كان من كمال عدل الله عزّ وجلّ أنه خيرهن مرة أخرى لكن التخيير هذه المرة لإظهار الرضا منهن في طاعة الله لأمره والاستجابة لحكمه، إذ كلفهن بعمل ما أو سخرهن لوظيفة ما حتى وإن كانت لصالح الإنسان الذي

<sup>(</sup>١) الميداني، حسن حبنكة، روائع من أقوال الرسول ﷺ، ص ٣٤٠، ومعارج التفكر ودقائق التدبر، المجلد الخامس، ١٨ – ٢٠.

٢ رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، حديث رقم ٦٤٩٧.

٣ عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، روائع من أقوال الرسول، دمش ﷺ ق، دار القلم، الطبعة الخامسة، ١٤١٢هـ \_ ١٩٩١م، ص٣٢٣.



قبل الأمانة، فاخترن جميعاً الطاعة والخضوع لله عزّ وجلّ بكلفهن بما شاء وسوف يلتزمن بأحكام القضاء تمام الالتزام فقال تعالى: ﴿ قُل أَبِنْكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجَعَلُونَ لَهُ ٓ أَندَادًا ۚ ذَٰلِكَ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ۚ فقال تعالى: ﴿ قُل أَبِنْكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجَعَلُونَ لَهُ ٓ أَندَادًا ۚ لَيْسَابِلِينَ ۚ ثُمَّ ٱسْتَوَى ٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِى مِن فَوْقِهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآءً لِلسَّابِلِينَ ۚ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ ٱثْتِينَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَآبِعِينَ ۚ فَقَضَدَهُنَّ سَبْعَ سَمَواتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَهُمَى دُخَانٌ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ ٱثْتِينَا السَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۚ ﴾ [نصلت: ٩ - وَعُفْظًا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۚ ﴾ [نصلت: ٩ - اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَى السَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۗ ﴾ [نصلت: ٩ - اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْنَا السَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۗ ﴾ [نصلت: ٩ - اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

فلما قالت السماء والأرض: أتينا طائعين، فصل الله عزّ وجلّ السماء عن الأرض من وضع الرتق والدخان في حقبتين زمنيتين كما قال: ﴿فَقَصْلُهُنَّ سَبَعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأُوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أُمْرَهَا ۖ وَزَيْنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَيبِحَ وَحِفْظا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ ﴾ [نصلت: ١٣]. بناها سبعاً طباقاً، رفع سمكها فسواها وأغطش ليلها وأخرج ضحاها فجعل فيها الشمس والقمر تحديد ليلها وأخرج ضحاها فجعل فيها الشمس والقمر تحديد ليلها وأخرج ضحاها فجعل فيها الشمس والقمر تحديد لنوعية الزمن الجديد الذي سيتعاقب على الإنسان والذي عبر القرآن بقوله تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهِ النَّهِ النَّهَ عَثَمَ شَهَرًا وَنَعْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

٥ – أما سورة البقرة فذكرت قول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَى ٓ إِلَى السَّمَآءِ فَسَوَّنَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتَ ۗ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٩]. قال بعدها مباشرة: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِللَّمُ لَتَهِ كَامِ لَهُ اللَّهُ مَا يَكُ البقرة مِن هاتين الآيتين ابتلاء الإنسان بمن قبل الأمانة من جهة، ثم ابتلاؤه بمن لم تعرض عليه الأمانة من جهة أخرى وهم الملائكة ومعهم إبليس، فالأرض وما عليها من جبال والسماء قبل تحيئتها سبعاً على هذا الحال شاركت الإنسان في قضية الابتلاء بقبول الأمانة حين عرضها عليهم، أما الملائكة والجان فقد سبقت وجود الإنسان وابتلاها الله عزّ وجل في بيان موقفهم من قضية استخلافه في الأرض وما سيترتب عليها لاحقاً، ولذلك فإن خطاب الله لملائكته إني جاعل في الأرض خليفة إخبار لهم عن واقع سيحدث من جهة وابتلاء للمخاطبين به من جهة أخرى.

والعلة في ابتلاء هذه المخلوقات جميعاً تحقيق معاني العدل والحكمة بحيث يقوم الخلق على الحق والميزان قال تعالى:



١ محمود عبد الرازق الرضواني، الإنسان وبداية الكون، ص٦٢، ٦٣.



# ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَلِكِنَّ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الدخان: ٣٨ – ٣٩]. وقال: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيرَانِ ﴾ [الدخان: ٣٨ – ٣٩].

7 - (والله عزّ وجلّ جعل تحقيق الأمانة التي حملها آدم عليه السلام وكرم النوع الإنساني بسببها متمثلة في قضية استخلافه في الأرض، حيث منحه مقومات الخلافة من العلم والحرية والاستطاعة وخوله في ملكه وكلفه بأمره ليمتثل لشرعه في كل ما منحه وأعطاه، هل سيكون أميناً راعياً وفق أحكام الله؟ أم سيكفر به ويتعالى عليه ولا يرد الأمر إلى الله عزّ وجلّ؟) ١.

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللّهِ مَاءَ وَخَنُ نُسَبّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ هَتَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلّا مَا عَلَمْتَنَآ إِنّكَ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ هَتَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلّا مَا عَلَمْتَنَآ أَنْكَ أَنْ اللّهَ اللّهَ اللّهَ أَقُل لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ غَيْبَ أَنْتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ لَلْمَاتِهِمُ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِي أَعْلَمُ عَيْبَ أَنْكَا لِلْمَلَتِهِمُ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَيْبَ أَنْكَا لِلْمَلَتِهِمُ قَالَ أَلُمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَيْبَ أَلْتَا لِلْمَلَتِهِمُ قَالَ أَلُمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَيْبَ أَلْعَلَمُ وَلَا لَلْمَلَتِهِمُ وَالْمَاتِهِمُ قَالَ اللّهَ لَلْعَلَيْهُ وَلَا لَالْمَاتِهُ فَلَا لِلْمَلَتِهِمُ قَالَ اللّهُ اللّهُ الْمَلْمَاتِهُ فَيْ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَا لَلْمُلْكُونُ وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ ﴿ وَلَا لَلْمَلَتِهِكَةِ ٱلسّجُدُوا لِأَكُمْ وَلَاكُمُ عَلَى اللّهُ مُ اللّهُ الْمَلْمُ وَلَا فَقَالَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴿ وَالْمَالِمُ عَلَى اللّهُ الْمَلْمُ اللّهُ مَا لَلْمُ اللّهُ الْمُعَلِيمُ وَلَا لَلْمُ لَقُولُ الْمُعْلِقُ فَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

#### العلة في إعلام الملائكة بخلافة الإنسان:

الحكمة أو العلة في إعلام الله عزّ وجل للملائكة وإبليس باستخلاف الإنسان في أرضه كما ذكر البيضاوي أن ذلك كان امتحاناً لهم وإظهاراً لفضله، ليرى موقفهم ممن استخلفه في أرضه دونهم بعد أن كرمه وهيأ الكون من أجله بعدله، وشق له من اسمه ووصفه فكانت الأسماء عند تجردها تمثل قدراً مشتركاً بين الله وعبده، وإن كانت عند إضافتها تمثل قدراً فارقاً في توحيد الله عزّ وجل الذي ليس كمثله شيء، وبناءً على موقف الملائكة وإبليس، أو بتعبير آخر بناء على رد فعلهم تجاه حكمة ربم سوف يتحقق فيهم العدل والإنصاف كما تحقق للإنسان في قضية الاستخلاف، فإعلام الله عزّ وجل الإنسان إنما هو اختنبار وامتحان يترتب عليه تقرير المصير وبيان حكمة الله عزّ وجل في



١ محمود عبد الرازق الرضواني، الإنسان وبداية الكون، ص٦٤.

٢ المرجع السابق، ص٧٣.



سائر ما يخصهم من أنواع التدبير) .

لما قال الله عزّ وجل للملائكة: ﴿ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ كان رد فعلهم أن قالوا لربهم: ﴿ أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ وَخَنُ ٱلدِّمَآءَ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ۖ ﴾ [البقرة: ٣٠]، والرد المتوقع من الملائكة ومعهم إبليس أن يكون بخلاف ما صدر منهم، كأن يقولوا مثلاً: أنت ربنا والكل عبيدك افعل بنا أو بغيرنا ما تشاء إنك العليم الحكيم.

أما قولهم: ﴿ أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾، تعميم لم يستثنوا فيه أحد حتى الرسل والأنبياء أو خاصة العباد من الأولياء، قال تعالى: ﴿ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾، وقد أثبت لهم أن الإنسان بأوصافه التي جعلت للابتلاء مناسب لاستخلافه لا سيما لو علمه الأسماء: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ﴾ قَالَ ﴿ يَتَعَادَمُ أَنْبِعُهُم بِأَسْمَآبِهِمُ فَلَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ والبقرة: ٣٣].

روى عن ابن عباس في قال: (إياكم والرأي فإن الله تعالى رد الرأي على الملائكة وذلك أن الله قال: ﴿ إِنِّي جَاعِل في الله على الملائكة وذلك أن الله قال: ﴿ إِنِّي اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَ

ومن الصعب الجزم بإجابة معينة لهذا السؤال لأنه لم يرد نص صريح يبين كيف علمت الملائكة أن الإنسان سيفسد في الأرض أو يسفك الدماء؟ فالسؤال موجه أيضاً للملائكة أنفسهم كتعقيب على ردهم.

(وهناك قول آخر وهو الأقرب عندي إلى الصواب لأنه مبني على معنى الخلافة ولا يحتاج إلا إلى المقارنة والنظر، فالملائكة علمت ذلك من معنى الاستخلاف نفسه لأن المستخلف في الشيء أمين عليه فيمكن أن يؤديه إلى صاحبه ويمكن أن يستحوذ عليه ويستأثر به لنفسه ظلماً وكفراً بالحقوق، فالعاقل يعلم أن الاستخلاف يلزم منه أن يكون المستخلف لديه إمكانية الوفاء وأداء الأمانة إلى صاحبها أو الغدر والقتل وسفك الدماء، فالملائكة علمت أن الإنسان يمكن أن يفعل ذلك لو استخلفه الله في الأرض، وهي عن نفسها ترى التعظيم المطلق لله عزّ وجل وهي أقدر على عدم العصيان، من أجل ذلك قالت: ﴿ أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ وَخَنْ ٱلدِّمَآءَ نُسَبِّحُ بِحُمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ اللهِ البقرة: ٣٠]،

• فهل سيشعر الإنسان بمكانته عند الله عزّ جلّ وعظم المهمة التي كلفه بما والتي من أجلها أسجد له الملائكة،

١ الرضواني، الإنسان وبداية الكون، ص٧٤.

٢ ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، بيروت، المكتبة العصرية، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ \_ ٢٠٠٣م، ص٤٩، باب رأي الصحابة الكرام في الذم في القول بالرأي.

٣ الرضواني، الإنسان وبداية الكون، ص٧٧.



فيدفعه ذلك إلى طاعة الله والإيمان والتفكر بإمعان أبعد هذا الفضل والتكريم يتجرأ عاقل على الكفر والعصيان؟

• فهل سيشعر الإنسان بأن الله عزّ وجل أمر الملائكة بالسجود لآدم ابتلاء للملائكة واختبار لهم في إظهار مدى صدقهم لما قالوا لربهم: ﴿ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ۖ ﴾ فكانت حقيقة الابتلاء في قوله عزّ وجلّ: ﴿ الشَّجُدُواْ لِأَدَمُ \* ﴾، وهو أمر تكليفي وحكم تعبدي اختياري حتى لو كان بالسجود للإنسان، شأنه في ذلك التخيير الطاعة أو العصيان) ١.





# المحاضرة الثالثة: خلق آدم عليه السلام:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلشَّجِدِينَ ﴾ (٢).

وتفصل الآيات قصة آدم – عليه السلام – من غير ذكر أسباب خلقه وما هي مهمته على الأرض. ذكرت قصة آدم – عليه السلام – في سورة البقرة – الأعراف – الحجر – الإسراء – الكهف – طه – ص.

أما ذكر قصة آدم - عليه السلام - بحسب ترتيب النزول فقد جاء بالتسلسل التالي:

ص - الأعراف - طه - الحجر - الإسراء - الكهف - البقرة.

نص القرآن الكريم على إيراد قصة آدم – عليه السلام – لهدفين: إثبات الوحي، وتقرير نبوة مُحَّد عَلَيْ ووردت قصة آدم في السّور والآيات التالية:

- ١- في سورة ص: من الآيات ٦٧ إلى ٨٥. ورقمها حسب أسباب النزول (٣٨).
- ٢- في سورة الأعراف: من الآيات ١١ إلى ٢٥. ورقمها حسب أسباب النزول (٣٩).
  - ٣- في سورة طه: من الآيات ١١٥ إلى ١٢٧. ورقمها حسب أسباب النزول (٤٥).
- ٤- في سورة الإسراء: من الآيات ٦٠ إلى ٦٥. ورقمها حسب أسباب النزول (٥٠).
  - ٥- في سورة الحجر: من الآيات ٢٦ إلى ٤٤. ورقمها حسب أسباب النزول ٥٤.
    - ٦- في سورة الكهف: الآية ٥٠. ورقمها حسب أسباب النزول (٦٩).
      - ٧- في سورة البقرة: من الآيات ٣٠ إلى ٣٩.

#### خلق آدم - عليه السلام:

قص الله عز وجل قصة آدم - عليه السلام - كما أورد قصص كثير من الرسل والأنبياء في كتابه الكريم قال



<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٧١ – ٧٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١١



تعالى: ﴿ خَنْ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَآ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ ـ لَمِنَ ٱلْغَنفِلِينَ ۗ ۞ (١).

ولأنّ القَصَصَ القرآني هو القصص الحق، وهو أحسن القَصص، قصّه الله – عزّ وجل – على رسوله مُجَدّ ﷺ ليثبّت به فؤاده، ولعَلّ الناس يتعظون ويعتبرون من هذه القَصَصَ فتكون عبرة لأولي الألباب.

أما مصادر استمداد القصص القرآني فهي مصدران: المصدر الأول: ماكان موثوق المعلومات، صادق الأخبار، فالمصدر الأول اليقيني: ما هو موجود في الكتاب الكريم، والمصدر الثاني: هو ما صَحَّ من حديث رسول الله على وكل ما سوى ذلك فهو مردود لا يقبل تصديقه ولا الأخذ به (٢).

سورة ص: قال تعالى: ﴿قُلْ هُو نَبَوًّا عَظِمٌ ﴿ أَنْمُ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكِةَ إِنِّي خَلِقٌ بَثَمَرًا مِّن طِينِ ﴿ فَإِذَا سَخَتَصِمُونَ ﴿ إِن يُوحَىٰ إِلَىٰ إِلّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينَ ﴾ إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكِةَ إِنِي خَلِقٌ بَثَمَرًا مِّن طِينِ ﴿ فَإِنَّ عَلَيْكَ مَن الْعَلِينَ ﴾ سَوَيْتُهُ، وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِى فَقَعُوا لَهُ مُ سَجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِكِةُ كُلُّهُم أَمْعُونَ ﴾ إلاّ إبليس استكنبر وكان مِن الْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِبلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى أَلْمُتَكِبَرُتُ أَمْ كُنتَ مِن الْعِالِينَ ﴾ وقال مَن الْعَلَيْنَ ﴿ وَكَالَقُتُهُم مِن الْوقِي وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ مَن الْمُنظرِينَ ﴾ وإلى يَوْمِ الْوقَتِ الْمَعْلُومِ ﴾ قال فَاخْرُجْ مِبْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنْتِي إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ وقال فَاخْرُجْ مِبْهَا فَإِنَّكَ وَمِ الْوقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ وقال فَاجْرُجْ مِبْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴿ وَالَمُ الْمُعْلُومِ ﴾ وقال فَاجْرُهُ مِنْ الْمُعْلُومِ ﴿ وَمَا اللّهِ فَا لَوْ عَلَيْهُمْ أَمْمُعِينَ ﴾ إلى يَوْمِ الْوقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ وقال فَاجْرُونَ ﴾ قال فَاجْرُقُ وَالْمُعْرِينَ ﴾ إلى يَوْمِ الْوقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ وقال فَاجْرُقُ مِن الْمُعْلُومِ ﴿ وَمَا أَنَا مِن الْمُعْلِينَ ﴾ إلى يَوْمِ الْوقْتِ الْمَعْلُومِ ﴿ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكِلِّفِينَ ﴾ إنْ هُو إِلَّا ذِكُلُّ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكِلُونِ فَى الْمُعْلَى مَا أَلْمُعْلَى مَا أَسْعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكِلِّفِينَ ﴾ إِنْ هُو إِلّا ذِكُلُ اللّهُ مُنْ مَن اللّهُ وَلَا مُؤْلِلًا مُنْ نَبَأُهُ وَابَعْلَ مَا أَسْعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِن اللّهُ مُنْ الْمُولِينَ ﴾ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ الْمُعْلِمُ الللّهُ واللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ

سورة الأعراف: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمُّ صَوَّرَنَكُمْ ثُمُّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمُ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّعِدِينَ ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّعِدِينَ ﴿ قَالَ فَاهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَٱخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ قَالَ إِنَّكَ مِن ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ قَالَ فَيِمَآ أَغُويْتَنِي لأَقْعُدَنَّ ٱلصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ قَالَ إِنَّكَ مِن ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ قَالَ فَيمَآ أَغُويْتَنِي لأَقْعُدَنَّ الصَّغِرِينَ ﴾ قَالَ أَنظِرُنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ قَالَ إِنَّكَ مِن ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ قَالَ فَيمَآ أَغُويْتَنِي لأَقْعُدَنَّ هُمُ صِرَاطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ قُم لَاتِيَنَّهُم مِن بَيْنِ أَيْدِيمٍ مَ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شُمَآ بِلِهِمْ أَولا تَجْدُمُ اللهُمُ اللهُمُ مَن مَن اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ مَن مَن عَمْ مَن مُن مَن مَن اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ مَن مَن مُ مَن كُمْ أَجْمُونَ مِن وَيَقُولُونَ الْمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلاًنَ جَهَمُ مَن مَن مَن اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ أَن أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلًا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا وَلا تَقُرَبُا هَاذِهِ الشَّجُرَة وَلَا مَن وَيَقَادَمُ ٱللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَكُونا مِن مَيْتُمَا وَلا تَقُرَبُا هَاذِهِ السَّمُونَ أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلًا مِنْ حَيْثُ شَيْتُمَا وَلا تَقُرَبًا هَاذِهِ السَّمُونَ الْمَالِيَا عَلَيْ الْمُنْ الْمُعْتِينَ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُ الْمُ الْمُعُونِ الْمَالَانَ الْمُولُ الْمُنْ الْمَالُونُ الْمَالِقُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الللهُ الْمُلْمُ اللْمُ الللهُ اللهُ اللهُ الْمُولُونَ الْمَالُونَ الْمُنَا الْمُلْمُ اللهُ اللْمُ اللهُ الْمُنْ الْمُعُلِقُ الْمُ اللْمُلُكُولُهُ اللْمُعُلِقُ الْمُلْمُ اللْمُ الْمُ اللَّالِي الْمُولِقُولُ الْمُؤْمِ الللهُ الْمُعُمِّ الْمُولِي الْمُعَلِمُ اللْمُ الْمُعُلِقُ الْمُعَلِي اللْمُ الْمُلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعُولُولُ الْمُعُلِي اللْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ اللْمُ اللْمُ الْم



<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٣

<sup>(</sup>۲) الخالدي، صلاح، القصص القرآني، دار القلم، دمشق، ۱۶۲۸هـ / ۲۰۰۷م، ط۲، ص ۶۱ – ۶۲ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٦٧ - ٨٨



ٱلظَّامِينَ ﴿ فَوَسُوسَ هَٰمَا ٱلشَّيْطَنُ لِيُبْدِى هَٰمُا مَا وُرِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَ لِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَا كُمَا لَمِنَ عَنْ هَدِهِ ٱلشَّجَرَة إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّى لَكُمَا لَمِنَ ٱلْنَصِحِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّى لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّمِحِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا وَطَفِقَا تَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن ٱلنَّسِحِينَ ﴿ فَلَا لَهُ مَا ذَاقَا ٱلشَّجَرَة بَدَتْ هَمُمَا سَوْءَ مُهُمَا وَطَفِقَا تَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجُنَّةِ وَنَادَلُهُمَا رَهُمُ مَا أَلَمْ أَنْهُكُمَا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ ٱلشَّيْطَن لَكُمَا عَدُولُ مُبِينٌ ﴿ وَرَقِ ٱلْجُنَةُ وَلَا لَكُمَا أَلُمْ أَنْهُمُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّعَالَ اللَّهُ عَلَى اللْفَالُولُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَه

سورة الحجر: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن صَلْصَل مِّنْ حَمَا مِسْنُونِ ﴿ وَٱلْجَآنَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتهِكَةِ إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَل مِّنْ حَمَا مَّسْنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَ مَنْ مَمَا مِسْنُونِ ﴾ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتهِكَةِ إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَل مِّنْ حَمَا مَّسْنُونِ ﴾ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتهِكَة إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَل مِّنْ حَمَا مَسْنُونِ ﴾ وَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَا لَهُ وَسَجِدِينَ ﴾ وَسَجَد الْمَلَتهِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إلاّ إبْلِيسَ أَبَى أَن يَكُونَ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ وسَنجِدِينَ ﴾ فَسَجَد الْمَلَتهِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إلاّ إبْلِيسَ أَبَى أَن يَكُونَ



 <sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١١ - ٢٥

٢ سورة طه، الآية: ١١٥ - ١٢٧.

٣ سورة الإسراء، الآية: ٦٠ - ٦٥.



مَعَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِبِّلِيسُ مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَلٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونِ ﴿ قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنْكَ رَجِيمُ ﴾ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَةَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ قَالَ رَبِّ مِمَا أَغُويَتَنِى فَأَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴿ قَالَ رَبِّ مِمَا أَغُويَتَنِى فَأَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ فَال رَبِّ مِمَا أَغُويَتَنِى فَأَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴿ قَالَ مَن ٱلْمُولِينَ فَي الْأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُم أَجْمُعِينَ ﴾ إلّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلُومِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَمُ الْمُوعِدُهُم أَكُمُ المُخْلُومِينَ ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْهِم مُلْطَن اللَّهُ مِن ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَمُ لَمُوعِدُهُم أَجْمُعِينَ ﴾ أَلَمُعْلَومِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَمُ لَمُوعِدُهُم أَجُوبُهُم أَلْمُومِينَ ﴾ وَإِنَّ جَهَمُ لَمُوعِدُهُم أَبْرُسِ لِكُلِّ بَاسٍ مِّهُم جُزَّةُ مُقْسُومٌ ﴾ ١.

سورة الكهف: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَنَهِِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِۦٓ ۗ أَفَتَتَّخِذُونَهُۥ وَذُرِّيَّتَهُۥ ٓ أُولِيَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوا ۚ بِثْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلاً ﴾ ﴿ \* .

سورة البقرة: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلْتَهِكَةِ إِنّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَجَّعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنّ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُهَا فَهُمْ عَلَى ٱلْمُلَتِكِةِ فَقَالَ أَنْبُعُونِي بِأَسْمَاءِ هَتَوُلاءِ إِن كُنتُمْ صَدوِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَمْ تَنَا أَنْ أَنتَ ٱلْعَلِمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ يَتَادَمُ أَنْبِعُهُم بِأَسْمَآبِهِم ۖ فَلَمّا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَآبِهِم قَالُ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنّ عَلَمْ عَيْبَ السَّمَوتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْتِيكَةِ آسْجُدُوا لِآذَمَ فَسَجَدُوا أَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْتِيكَةِ آسْجُدُوا لِآذَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِلَيْسِ أَنِي وَآسَتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَقُلْنَا يَتَعَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَعَدًا وَيَهُ وَلَلْمَا يَتَاكُونَا مِنَ ٱلظَّهِمِينَ ﴿ وَقُلْنَا يَشَادُمُ ٱلشَكُنُ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَعَدًا وَيَهُ وَقُلْنَا وَمِ مُنْ عَنْحُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَقُلْنَا الشَّيْطُنُ عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ مُن تَبِعَ هُدَاى فَلَا الْمُعْمُ وَلَا عَلَيْمُ مُ فَي عَلَى اللَّهُ مِن تَبِعَ هُدَاى فَلَا الْمُسْتَقِدُ وَمَتَكُونًا مِنَا أَوْلَتِهِكَ أَصْعَالُ النَّالِ الْمُعْمُ وَلَى الْمُولِي وَلَا هُمْ مُخْزَنُونَ ﴿ وَالْمُولِي الْأَرْضِ مُلْمُ السَّعَلِ وَلَيْكُمْ مِنِي هُمُ لَي الْمُعْرَافُونَ الْمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْرَفُونَ عَلَى وَالْمُ وَالْمُولِ الْعَلْمُ مُنْ فَيَا خَلُولُولُ وَكُذُوا وَكَذَبُوا وَكَذَبُوا وَكَنَا أَوْلَتُهُ وَلَا اللَّذُولُ وَلَا الْمُولِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى اللْمُعْتُولُ وَكُنُونَ عَلَى الْفَلْمُ وَلْمُ الْمُعْتَعِلَمُ اللَّذِي اللَّهُ وَلَا الْمُعْرَاقُ وَلَيْكُولُ وَلَكُولُ وَكُنَا الْمُولِ وَكُذَبُوا وَكُنْ الْمُ الْمُعْلُولُ وَلُولُولُ وَلَوْلُولُ الْمُعْتَعِلُكُولُ وَلَا الْمُعْرَاقُ وَلَا الْمُعْلِى الْمُعْرَاقُ الْعُلِي الْمُعْلِقُ الْمُولُولُ

ذكر الله – عزّ وجل – بحسب ترتيب نزول الآيات في قصة آدم – عليه السلام – المحور الرئيسي، وهو عدم سجود إبليس لآدم، وعدم طاعته لربه، غروراً بمادة خلقه واحتقاراً لمادة خلق آدم، وأهمّ أمر ركّز عليه الله تعالى في القصة هو توعّد إبليس في غواية الإنسان. كل هذه القصص ذكرت في السور المكّيّة، أي في مكة المكرمة. والهدف الرئيسي والأساسي منها هو إبتعاد الناس عن وساوس الشيطان، إذ لم يكن للمسلمين دولة قد تأسست بعد، فهم ما زالوا تحت اضطهاد المشركين في مكة فأنزل الله الآيات لتحث المؤمنين على أن يصبروا على تعذيب قريش لهم.



١ سورة الحجر، الآية: ٢٦ - ٤٤.

٢ سورة الكهف، الآية: ٥٠.

٣ سورة البقرة، الآية: ٣٠ – ٣٩.



ولكن حين أصبح المؤمنون في المدينة، ذكر الله - عزّ وجل - لنبيّه مُجَّد على الهدف الأساسي من خلق الإنسان، وحدّد له مهمّته في هذه الحياة، وعرّفه الطريق المستقيم الذي ارتضاه له، وعرّفه بعدوّه اللدود إبليس، وكيف يحاول أن يقطع عليه جميع السبل كما فعل مع الأمم السابقة، ونبّهه ضرورة اتباع التشريع الذي ينظّم حياة الناس، إذ لا بدّ من العيش في مجتمع متعاون ومتناسل.

يعتبر آدم— عليه السلام— أول مخلوق من البشر وجد على الأرض، فهو أبو البشر جميعاً على اختلاف أجناسهم وألوانهم ولغاتهم.

أما عرض مراحل تطوّر خلق آدم-عليه السلام - فجاء بحسب الآيات والأحاديث:

المرحلة الأولى: من حفنة تراب:

قال تعالى في خلق آدم —عليه السلام — من تراب الأرض: ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُنْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾

وشاء الله الحكيم أن يكون خلق آدم —عليه السلام — من جميع تراب الأرض، ففي حديث رسول الله على عن أبي موسى الأشعري — في — عن رسول الله على قال: (إنّ الله تعالى خلق آدم من قبضة، قبضها من جميع الأرض، فجاء بنو آدم على قدر الأرض، فجاء منهم الأحمر والأبيض والأسود، وبين ذلك، والسهل والحزن والخبيث والطيّب، وبين ذلك) (٢).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴿ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴿ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴾ (١٠).

المرحلة الثانية: خلقه من طين:

وقال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِِكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴿ وَهُ الطَّينِ الرَّفُو.

المرحلة الثالثة: هو الطين اللازب:

واللازب هو الثابت، الشديد الثبوت، المتماسك والشديد، قال تعالى: ﴿فَٱسْتَفْتِم أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلِي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل



<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٥٥

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود، حديث رقم: ٥٦٩٣، والترمذي، برقم: ٢٩٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٥٥

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، الآية: ٢٠

<sup>(</sup>٥) سورة ص، الآية: ٧١

<sup>(</sup>٦) سورة الصافات، الآية: ١١



وقد كان إبليس موجوداً في الجنّة، يرى مراحل خلق آدم -عليه السّلام - قال تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ عَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ فَي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴿ ﴾(٢) المرحلة الرابعة: خلقه من صلصال من حماً مسنون:

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقً بَشَرًا مِّن صَلْصَلٍ مِّنْ حَمَا مِ مَّسْنُونِ ﴿ وَالصلصال هو الطين الجاف اليابس، لأنه مشتق من الصلصلة، وهو ما يُصدر الصوت الشديد. والطين اليابس صلصال لأنك إذا نقرته، أو ضربت عليه فإنه يُخرج صوتاً.

والحمأ هو الطين الأسود المسنون أي المتغير، فالحمأ المسنون هو الطين المنتن والأسود المتغير.

# المرحلة الخامسة: مرحلة خلقه من صلصال كالفخار:

قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلَّإِنسَينَ مِن صَلَّصَيلٍ كَٱلْفَخَّارِ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والصلصال هنا هو الطين اليابس، وسمّي صلصالاً لأنّه يخرج صوتاً.

هذه المراحل الخمسة كانت قبل مرحلة نفخ الروح، بقي آدم جسداً مصوّراً، وتمثالاً مجسّماً بدون روح ولا حياة، مدّة من الزمن لا يعلمها إلا الله، وبعد ذلك نفخ الله تعالى فيه الروح.

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسَنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ مَن سَجِدِينَ ﴿ (٥).

# المرحلة السادسة: آدم قبل نفخ الروح:

ولما كان آدم جسداً تمثالاً في الجنة، كان إبليس ينظر إليه ويتعجّب.

عن أنس بن مالك - رسول الله على قال: (لما صوّره في الجنّة، تركه، ما شاء الله أن يتركه، فجعل إبليس يطوف به، وينظر إليه، فلمّا رآه أجوف، عرف أنّه خلق لا يتمالك) (٦)

ومعنى لا يتمالك: لا يملك نفسه عند الغضب، أو عند الشهوة، أي تضعف قواه عند الغضب أو عند الشهوة. عن أبي هريرة - إلى الله على الله على بيدي فقال: (... وخلق آدم بعد العصر من يوم الجمعة، في



<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٧١

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٢

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٢٨

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن، الآية: ١٤

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٢٨-٢٩

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم، حديث رقم: ٢٦١١، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: خلق الإنسان خلقاً لا يتمالك.



آخر الخلق، في آخر ساعةٍ من ساعات الجمعة، فيما بين العصر إلى الليل) (١).

#### المرحلة السابعة: مرحلة خلق آدم:

عن أبي هريرة - في رسول الله على ، قال: (خَلق الله آدم على صورته، وطوله ستون ذراعاً. ثمّ قال: إذهب، فسلّم على أولئك النفر -وهم نفرٌ من الملائكة جلوس - فاستمع ما يحيونك، فإنما تحيّتك وتحيّة ذريّتك. فذهب فقال: السلام عليكم.

فقالوا: وعليكم السلام ورحمة الله. فزادوه: ورحمة الله.

فكل من يدخل الجنّة على صورة آدم، فلم تزل الخلق تنقص حتى الآن)  $(\tau)$ .

وعن أبي هريرة — رهي الله على الله على قال: (لما خلق الله آدم، ونفخ فيه، عطس، فقال: الحمد الله الله بإذنه، فقال له ربه: يرحمك الله يا آدم) (٣).

وفي رواية أخرى: عن أبي هريرة - رهي الله عليه عن رسول الله عليه قال: (خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه أخرج منها) (٤).

وأخبرنا رسول الله على أن أول ما خلق من الإنسان هو عجب الذنب، وهو آخر فقرات العمود الفقري، من أسفل الظهر، وهو المعروف باسم "العصعص"، عن أبي هريرة — في — عن رسول الله على قال: (ليس من الإنسان شيءٌ الا يبلى، إلا عظماً واحداً وهو عجب الذنب، ومنه يركب الخلق يوم القيامة) (٥).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، حديث رقم: ٢٧٨٩، كتاب: صفات المنافقين، باب: ابتداء الخلق، وخلق آدم عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، حديث رقم: ٣٣٢٦، كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: خلق آدم عليه السلام وذريته. ورواه مسلم، حديث رقم: ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي، حديث رقم: ٣٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) رواه أبي داود، حديث رقم: ١٠٤٦.



وعندما قال الله لإبليس: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ ۖ ﴾ (١) أجاب إبليس قائلاً: ﴿ قَالَ أَناْ خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴿ قَالَ أَناْ خَيْرٌ مِّنَهُ ۖ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ (٢)، قال تعالى: ﴿قَالَ يَتَإِبِّلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ۖ فَالَ أَناْ خَيْرٌ مِّنَهُ ۖ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ و مِن طِينٍ ﴾ (٣).

وجواب إبليس (أنا خير منه) يدلّ على التكبّر والاستعلاء والغرور، والأنانيّة والافتخار، والاعتداد بالنفس، وكلّها صفات مهلكة، من خلالها يتمكّن إبليس من إغواء وإضلال ذريّة آدم، وعندما يرى إبليس الإنسان المؤمن يعبد الله ويسجد له، يندم على رفضه السجود لآدم، ندم عجز وحسرة لأن رفضه سبّب له طرد الله له من الجنة، وغضبه عليه ووعد له بعذاب النار.

وأصرّ إبليس على عصيانه وكفره وتمرّده، وتعهّد لله أن يقوم بإغواء بني آدم وذريته (لأنهم السبب في إخراجه من الجنّة) ووعد أن يبذل أقصى جهده في سبيل إبعاد ذريّة آدم عن صراط الله المستقيم، وأخذهم إلى طريق الكفر والعصيان. قال تعالى: ﴿قَالَ فَبِمَآ أَغُويَتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلْهُسْتَقِيمَ ۚ ثُمَّ لَا تِيَنَّهُم مِّنُ بَيْنِ أَيْدِيمِمْ وَمِنْ وَالعصيان. قال تعالى: ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلْهُسْتَقِيمَ ﴿ وَقَالَ أَيضَاء ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ خَلُوهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ وَكُن أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴿ وَقَالَ أَيضًا اللهُ عَبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُحْلَصِينَ ﴾ (١٠).

هذا هو سرّ عداوة إبليس لآدم وذرّيته، وهذا هو العهد الذي قطعه إبليس على نفسه أمام ربه الله تعالى: ﴿قَالَ أَرْءَيْتَكُ هَنذَا ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَىّٰ لَإِن أَخْرَتَنِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَعَمَةِ لَأَحْتَنِكُ . ذُرِّيَّتَهُ ۚ إِلّا قَلِيلاً ﴿ قَالَ ٱذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآؤُكُمْ جَزَآءً مَّوْفُورًا ﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَشَارِكُهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآءً مَّوْفُورًا ﴿ وَالسَّتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأُمُولِ وَآلُأُولَئِدِ وَعِدْهُمْ أَولَا اللّهُ يَعْدُهُمُ ٱلشَّيْطَنُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ إنّ عِبَادِى لَيْسَ لَك وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأُمُولِ وَآلُولُولَ ﴿ وَعِدْهُمْ أَولَا لِيس لَلِهِ اللّهِ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ وَكُهُمْ وَضَلّته عليّ ، وَضَلّته عليّ ، وَكُهُمْ وَكُهِلًا فَي كرّمته وفضّلته عليّ ،



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٢

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآيات:٧٥-٧٦.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم، حديث رقم: ٨١، وانظر الأحاديث الصحيحة رقم ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآيات:١٦ - ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة ص، الآيات: ٨٦ – ٨٣.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء، الآية: ٢٦ - ٦٥



ولعنتني بسببه، سلّطني على ذريّته، ومكّني منهم حتى أريك ماذا سأفعل بهم: لأغوينّهم، وأضلّنهم، وأحتنكنّهم، وأسيطرّن عليهم، والكلمة مأخوذة من "الحنك" وحنك الدابة هو الذي يوضع فيه لجامها ومقودها لتقاد به. فكأن إبليس يعتبر جنوده وأتباعه من ذرّية آدم، من البهائم والدواب، يضع في حَنَكِ كلِّ منهم خطاماً ورسناً، يقوده به، وذاك المسكين يسير خلفه مستسلماً منقاداً ذليلاً، كما تسير الدابة خلف صاحبها.

وقد سلّط الله إبليس على ذرّية آدم، ومكّنه منهم وجعل له مجالا لإغوائهم والوسوسة لهم، وذلك ابتلاءً وامتحاناً لهم.

ومن أسلحة الشيطان في إغواء بني آدم، التي ذكرتما الآيات:

- 1- ﴿ وَٱسْتَفْرِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ إنّ إبليسَ يؤثِّر في جنوده بصوته، حيث يزعجهم ويستفرّهم به. قال الراغب في الإستفزاز بالصوت: والاستفزاز هو الإزعاج والتأثير. يقال: استفرّه بصوته أي أزعجه بالصوت. وصوت الشيطان هو كلُّ الأصوات والعبارات المحرّمة التي تنتشر في حياة النّاس، بهدف التأثير فيهم، ودعوهم إلى التخلّي عن منهاج الله، وارتكاب ما نهى الله عنه. وما أكثر هذه الأصوات الشيطانية المجلجلة في هذا الزمان.
- ٢- ﴿وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ إبليس يجلب على أتباعه وجنوده، ويسوقهم أمامه، ويصبح عليهم، كالراعي الذي يجلب على غنمه، ويسوقها أمامه، خيل الشيطان فرسانه الذين يركبون الخيول ويسمّون الخيالة. ورَجِلُ الشيطان: جمع راجل، وهم المشاة المراجلون الذين يمشون على أقدامهم.
- ٣- ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأُمُولِ وَٱلْأُولَيهِ ﴾ إنه يشارك حزبه في أموالهم وفي أولادهم. (الأموال جمعها من حرام وانفاقها في حرام والأولاد بأن لا يراعوا منهج الله في الزواج والتناسل، فلا يكون الزوج ولا الزوجة من الصالحين، ولا يقيمون أسرتهم على منهاج الله، ومن ثمّ لا يكون أولادهم صالحين، وإنما يكونون فاسدين ضائعين، أسرى للشيطان.
- ﴿ وَعِدْهُمْ قَلَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ إنّ إبليس يَعِدُ جنوده الوعود الفارغة، ويُمنيّهم الأماني الخيالية. قال تعالى: ﴿ وَلَا أُضِلْنَهُمْ وَلاَ مُرَيّبَهُمْ وَلاَ مُرَيّهُمْ فَلَيْبَتِكُنَ ءَاذَات ٱلْأَنْعَلِمِ وَلاَ مُرَيّهُمْ فَلَيْبَتِكُنَ ءَاذَات ٱلْأَنْعَلِمِ وَلاَ مُرَيّهُمْ فَلَيْبَتِكُنَ ءَاذَات ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا ﴿ فَلَيْعَيِّرُنَ خُلُورًا ﴿ وَلَا مُرْتِلًا مَنْ يَتَخِذِ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴿ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمنِيمٍ مُ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴿ اللهِ الصالحين قال تعالى: ﴿ وَعِدْهُمْ قَلَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ [دم فإنه عاجز عن إغواء عباد الله الصالحين، قال تعالى: ﴿ وَعِدْهُمْ قَلَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا )





وإبليس يعلم عجزه عن التأثير في عباد الله الصالحين. (١)

كيف سيكون موقف بني آدم من إبليس، وهل سيُغويهم وينتصر عليهم بالرغم من أن الله ميّزهم بالعقل وعلّمهم الأسماء كلّها، وبالرغم من أخذه الميثاق عليهم، وبالرغم من تسليح الله لهم بالفطرة التي جعلها فيهم؟ وما هو الميثاق الذي أشهدهم الله تعالى عليه وأقرّوا هم بمضمونه؟

عندما خلق الله عزّ وجلّ آدم عليه السلام -، جمع بني آدم (ذريته الكائنة من بعده)، وعرّفهم بنفسه، وأنه وحده لا شريك له، ولا إله غيره. قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ وحده لا شريك له، ولا إله غيره. قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ وحده لا شريك له، ولا إله غيره. قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ اللهِ عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ ﴾ (٢)

روى الإمام أحمد أثراً عن أُبِيّ بن كعب، في قول الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشَهُكَهُمْ عَلَى أَنفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدُنَا أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِم أَلُواحاً، ثم صوّرهم، فاستنطقهم فتكلّموا، ثم أخذ عليهم العهد والميثاق، وأشهدهم على أنفسهم الست بربكم؟ قال: فإني أُشْهِدُ عليكم السموات السبّع والأرضين السبع، وأشهد عليكم أباكم آدم أن تقولوا يوم القيامة لم نعلم بحذا، إعلموا أنه لا إله غيري، ولا ربَّ لكم غيري، فلا تشركوا بي شيئاً، وإني سأرسل إليكم رسلي يذكّرونكم عهدي وميثاقي، وأُنْزِلُ عليكم كتبي، قالوا شهدنا بك ربنا وإلهنا، لا ربّ لنا غيرك. فأقرّوا بذلك ". (٣)

هذا الميثاق هو أساس فطرة التوحيد في كل إنسان، فالفطرة التي فطر الله الخلائق عليها اقتضت أن تلجأ النفوس إلى قوّة عليا عند ضعفها، وتطلب غنيّاً أعلى عند فقرها، وتوّاباً رحيماً عند ذنبها، وسميعاً قريباً بصيراً مجيباً عند سؤالها، وكلُّ ذلك يدعو النفس إلى التوحيد والإسلام، والعودة بالضرورة إلى الملك القدوس السلام. (٤)

قال: قال رسول الله على: (ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهوّدانه، أو ينصّرانه، أو يمجّسانه، كما



<sup>(</sup>١) الخالدي، صلاح، القصص القرآني، دار القلم، دمشق، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م، الطبعة الثانية، الجزء الأول، ص ١١٦ – ١١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد، كتاب مسند الأنصار، رقم الحديث ٢٠٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) الرضواني، منة القدير، مكتبة سلسبيل، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م، ج٢، ص ٥٦٨ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآية: ٣٠ .



تنتج بهيمة (١) جمعاء (٢)، هل تحسّون فيها من جدعاء) (٣)، ثمّ يقول: (.. فطرة الله التي فطر الناس عليها) فله هي فطرة الإيمان.



<sup>(</sup>١) بميمة: أي الناقة إذا ولدت .

<sup>(</sup>٢) جمعاء: أي بميمة سليمة من العيوب، مجتمعة الأعضاء كاملتها فلا جدع ولاكي.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، حديث رقم: ١٣٥٨، كتاب: الجنائز، باب: إذا أسلم الصبي فمات، فهل يصلي عليه. ورواه مسلم، حديث رقم: ٢٦٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، الآية: ٣٠ .



## بسم الله الرحمن الرحيم

#### المحاضرة الرابعة: مِمَّ يتكون الإنسان عموماً ؟؟

يتكوّن الإنسان من الأقسام والأجزاء التالية:

- ١- الجسد: هو ما خلقه الله -عز وجل من تراب وماء فكان طيناً وبعدها صار طيناً لازباً ثم تُرك ليجف في الهواء، فكان صَلصالاً، ثم صلصالاً من حَمَإ مَسْنون، ثم صلصالاً من فحّار.
- الحواس: هي منافذ للإنسان يتعرّف بواسطتها إلى ما يحيط به من حاجات وأشياء ومخلوقات، ففي داخل الإنسان قوة إدراكية كبيرة ولكن إدراكها لا ينبع من داخلها وإنما يأتيها من العالم الخارجي عنها. ولهذه القوة الإدراكية في الإنسان منافذ تطل منها على العالم الخارجي ألا وهي (الحواس الخمس): حاسة البصر وحاسة السمع وحاسة الشم وحاسة الذوق وحاسة اللمس. كما لها صلات أخرى تطل منها على عالم النفس ٣.
- ١٤- العقل: هو ذاك الفكر والإحساس الذي يجعل الإنسان العاقل يحبس نفسه ويردّها عن هواها. والتّعقّل ضدّ الحماقة وسمّي العقل عقلاً، لأنه يعقل (يحجز ويمنع) صاحبه عن التورّط في المهالك، أي يحبسه، والعقل في اللغة: هو الحِجْر والنهي وهو ضِدُّ الحمق والجهل(٤).

أما العقل في القرآن: فقد قال الله تعالى فيه: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ هَمُمْ قُلُوبُ اللَّ يَعْقِلُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي يَعْقِلُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلطَّدُورِ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

وقد بين القرآن الكريم أن العقل الفطري هو العقل الذي يميّز الأمر البديهي على مقتضى مدارك اليقين المعروفة. وقد ورد العقل بمعنى قوّة التمييز التي تقوم بالتعقّل والتروّي، ففي البخاري من حديث أبي سعيد الخدري أنه قال:



<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

٣ عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، العقيدة الإسلامية وأسسها، دمشق، دار القلم، الطبعة الثالثي، ١٩٨٣م - ١٤٠٣هـ، ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، لابن منظور، ١١/٤٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.



خرج رسول الله على عيد الأضحى أو عيد الفِطْر إلى المصلّى، فمرّ على النساء فقال: «يا معشر النساء تصدّقنّ، فإنيّ أُريتُكُنَّ أكثر أهل النار، فقلن: ويم يا رسول الله؟ قال: تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ، وَتَكْفُرْن العَشير، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للبّ الرجل من إحداكنّ، قلن: وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله؟ قال: أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل؟ قلن: بلى. قال: فذلك من نقصان دينها» أ.

أما العقل في المعنى الإصطلاحي العقدي فهو غريزة وضعها الله –عزّ وجلّ – في قلوب الممتَحنين من عباده لا نعرف كيفيّتها، ولكن نتعرف على وجودها من قول اللسان وأفعال الإنسان<sup>(٢)</sup>.

والدليل على أنّ العقل موجود في القلب قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلِّتِي يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِهِمَا فِي ٱلصَّدُورِ فِي القلب: وقد ساد عند كثير من علماء الطّبّ فهما مفاده أن القلب عبارة عن مضخة ميكانيكية للدّم، وأن مصدر العاطفة والمشاعر هو العقل، والمراد به المخ وليس القلب...

وقد جاءت معطيات العلم الحديث أخيراً لتؤكد أنّ العقل في القلب، وأنّ القلب هو المهيمن المتحكّم في المشاعر والسلوك، ففي آخر الأبحاث العلمية حول الخلايا العصبية وعلم الأعصاب، ظهرت تفسيرات علمية محضة عن محفزات السلوك الإنساني وبواعثه كمسألة إخلاصه وولائه، والثقة والالتزام، والتغيّر السلوكي أكثر من أي وقت مضى في تاريخ البشرية، وكل هذه التفسيرات عادت لتصب في بوتقة الدليل النصي الظاهر من الوحي في نصوص القرآن والسنة.

في القديم، كانوا يقولون إن إشارات حواسنا الخمسة تنتقل عبر الجهاز العصبي بدائرة كهربائية مباشرة إلى المخ، فنفكر فيها ثمّ نستجيب بسلوك معيّن، وقد ثبت الآن خطأ هذه الفرضية، فالآن يقولون إننا عندما نقابل شخصاً لأول مرة، أو نواجه تحدّياً، أو مشكلة، أو عندما تلوح لنا فرصة، فإن الموقف سواء كان تجربة، أو خبرة لا تذهب مباشرة إلى المخ لكي نفكّر فيها، بل تأتي من الحواس المادية وتذهب في البدء إلى الشبكة العصبيّة في القلب وليس إلى المخ، فالمكان الذي تذهب إليه كل مؤثرات المواقف الإبتلائية هو القلب لا المخ.

وهناك اكتشاف آخر أدهش الكثيرين، وهو أن دقات القلب ليست نبضات ميكانيكية لمضخة، بل لديها لغة ذكية بالغة الذكاء، تؤثر على كيفية فهمنا، وتفاعلنا مع العالم الخارجي. إن الدراسات الحديثة في علم الأعصاب توضح أن كل خفقة للقلب يتدفق منها شلال عصبي يرمز له بحرمون التوازن، ويطلق من خلايا عصبية من القلب لترسل فوراً إلى



١ لسان العرب، لابن منظور، ٤٥٨/١١.

<sup>(</sup>٢) الرضواني، محمود عبد الرزاق، منة القدير، مكتبة سلسبيل، القاهرة، المجلد الثاني، ٤٣٠ هـ، ٢٠٠٩م، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ٤٦.



#### المخ عبر العصب الشوكي.

ويعتبر هذا الهرمون، من خلال الدراسات الحديثة، الباعث الأساسي للسلوك الداخلي لجميع أعمال القلوب كالإخلاص والنيّة والمحبة والولاء والقبول والبغض والكره والحسد والحقد وغير ذلك، ومن حكمة الله تعالى أنّ جعل العقل صمام الأمان وميزانه، يوازن به بين مقدار الخير والشر، وجعله الله في قلب الإنسان يتحسّن النظر في الأمور والأشياء فيحرص على ما ينفعه ويصل به إلى محض الإيمان (١).

وليعلم الإنسان أن الله حزّ وجل حين كرّمه على باقي خلقه، حين قبول الأمانة، فاستخلفه في أرضه، وأستأمنه في ملكه في دار الابتلاء والامتحان، هذه المعرفة لا يمكن أن يصل إليها العقل بمفرده، لأن ما يدرك الإنسان بعقله، كما ورد في القرآن أمران اثنان:

الأمر الأول: وهو معرفة الأسماء، وحدود الأشياء. والعلم وهب تلقائي في حياته إلى يوم مماته. لذلك رُفِعَ القلمُ عن ثلاثة منهم: الغلام حتى يحتلم، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا عن ثلاثة منهم: الغلام حتى يحتلم، وقال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ يَتِكُمُ لَا تَعَلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ أُخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ يَتِكُمُ لَا تَعَلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ يَتَعَلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ يَتَعَلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَاللَّهُ أَغْدَة لَا تَعْلَمُونَ مَنْ بُطُونِ أُمَّةً يَشْكُرُونَ ﴾ ٣.

أما الأمر الثاني: والذي يجب على العقل إدراكه، فهو العلم بما جاءت به الرسل السماوية من أحكام شرعية وهداية دينية. فالله حزّ وجل – بعد أن علّم آدم – عليه السّلام – وتحقّق فيه الأمر الأول، كلّفه بمنهج شرعي يلتزمه فيما استخلفه واسترعاه واستأمنه، وابتلاه بأن يفعل أموراً محدّدة، ولا يفعل أموراً أخرى فقال تعالى: ﴿وَقُلْنَا يَتَادَمُ السَّكُنُ أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلجُنّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيثُ شِعْتُما وَلا تَقُرَبا هَاذِهِ الشَّكُنُ أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلجُنّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيثُ شِعْتُما وَلا تَقُرَبا هَاذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقال تعالى بعدما أنولهما من الجنة: ﴿قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا لَّ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولُ ۖ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن يَأْتِينَكُم مِنِي هُدُى هَا فَمَن أَعْرَضَ عَن إِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ خَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ قَالَ كَذَالِكَ أَتَتُكَ ءَايَئنَا فَنَسِيتَا وَكَذَالِكَ أَتَتُكَ ءَايَئنَا فَنَسِيتَا وَكَذَالِكَ حَشَرَتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ قَالَ كَذَالِكَ أَتَتُكَ ءَايَئنَا فَنَسِيتَا وَكَذَالِكَ



<sup>(</sup>١) الرضواني، محمود عبد الرزاق، منة القدير، المجلد الثاني، ص ٢٥٤ – ٢٥٦ – ٢٥٧ بتصرف.

٢ سورة الإنسان، الآية: ٢.

٣ سورة النحل، الآية: ٧٨.

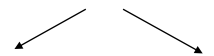
<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٣٥.



# ٱلۡيَوۡمَ تُنسَىٰ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١) (٢).

فالعقل على هذا المعنى، ينطبق على الإرادة الحازمة القويّة القادرة على ضبط النفس والمستندة إلى نتائج العقل العلمي الواعي.

والعقل ينقسم إلى قسمين (٣):



# قسم عقل علميّ: مثل الإنسان المؤمن يعقل معرفة علمية ويتأكد منها لكنه يكون عاجزاً عن علمية ويتأكد منها فيمسك بإرادته نفسه ضبط النفس وحبسها عن الانطلاق مع عن الهوى والشهوات فينجوا العقل ويسلم أهوائها وشهواتها التي تدفعه إلى المهالك وتقذف به إلى سوء المصير. قال تعالى: ﴿أَتَأُمُونَ وَأَنتُمْ تَتُلُونَ وَتَنسَوْنَ وَأَنتُمْ تَتُلُونَ وَتَنسَوْنَ وَأَنتُمْ تَتُلُونَ وَلَيْاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ اللَّهُ اللَّهُ



<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية:١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الرضواني، منّة القدير، المجلد الثاني، ص ٢٥٩ — ٢٦٤ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) الميدايي، عبد الرحمن حسن، الأخلاق الإسلامية وأسسها، دار القلم، دمشق، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م، ط٣، الجزء الأول، ص ٣٢٨ – ٣٢٩ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٦) سورة العنكبوت، الآية: ٤٣.



أ- أمّا القلب من الجانب المحسوس<sup>(۱)</sup>: فهو الآلة الخارقة، التي لا تعرف التعب، إنما عضلة من أعقد العضلات بناءً، وعملاً، وأداءً، وهي من أمتنها وأقواها، تنقبض وتنبسط ثمانين مرة في الدقيقة. إنه مضخة مزدوجة تضخ الدم الذي يحمل الغذاء والوقود إلى كل خليّة، ونسيج، وعضو، وجهاز عن طريق شبكة من الأوعية، يزيد طولها على مئةٍ وخمسين كيلو متراً. يضح القلب ثمانية آلاف لترٍ في اليوم الواحد، أي ما يعادل ثمانية أمتار مكعبةٍ من الدّم، ويبدأ عمل القلب من حياة الجنين ويستمر دون توقف حتى الموت.

وينفرد القلب في استقلاله عن الجهاز العصبيّ، فتأتمر ضرباته، وتنتظم بإشارة كهربائية من مركز توليد ذاتيّ. وقلب المرأة أصغر من قلب الرجل، لكن نبضها أسرع من نبضه.

ب - أما القلب من جانبه الغيبيّ: فهو الذي تتحقّق فيه أحد مقوّمات الإختيار في الإنسان، فكما وصفنا سابقاً الحكمة من خلق الإنسان للامتحان والابتلاء وأنّه -عزّ وجلّ - (خلق فيه مقوّمات للعيش على الأرض لإعمار الكون ومنها أن جعل لهم إرادة حرة، وسلطة على بعض ما وضع في ذواتنا من قوى وطاقات وأشياء، أمانة على سبيل الإعارة، وأذن لنا بالتصرف فيها بإرادات حرة). (٢)

فمن مظاهر الحكمة الإلهية، ومقوّمات الحرية والمسؤوليّة، أن الإنسان له حرية الإختيار، وبناء عليه فإن القلب له في جسم الإنسان المكان الأول، وهو المعوّل عليه في جميع الأمور، فهو القائد، والجوارح هي الجنود له والخدم، وهو الآمر الناهي، والأعضاء هم أتباع له وحشم، والقلب هو الجانب المدرك من الإنسان، وهو المخاطب والمطالب، والمعاتب، وهو محل العلم، والتقوى، والإخلاص، والذكر، والحب، والبغض، والخطرات، وهو موضع الإيمان والكفر، والإنابة، والإصرار، والطمأنينة والاضراب.

أمّا الجانب الغيبيّ من القلب فهو تابع للروح، وهو أساس كل فعل إراديّ في جسم الإنسان، وينقسم الجانب



<sup>(</sup>١) الرضواني، محمود عبد الرزاق، منة القدير، المجلد الثاني، ص ١٢٤ – ١٢٨، بتصرف

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري عن أبي هريرة ﴿ محديث رقم: ٤٩٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، حديث رقم: ٥٦ / ٢٨.



## الغيبيّ إلى منطقتين ا:

- ١- مركز الخواطر وحديث النفس.
- ٢- منطقة الكسب وأعمال القلوب والحكمة في خلق مقوّمات الاختيار في الإنسان.

أولاً: مركز الخواطر وحديث النفس: (منطقة حديث النفس مصدر الخواطر والأفكار في القلب).

وينقسم إلى ركنين:

الركن الأول: نازعان. وهما: نازع الخير والتقوى، ونازع الشر والفجور.

والركن الثاني: هاتفان. وهما: لمية القرين (قرين الشيطان)، ولمية الملك (قرين الملك).

حديث النفس: هذه المنطقة مصدر الخواطر والأفكار، ومحل الإلهام في الإنسان، وهذه المنطقة لا حساب لها على ما يدور فيها من خواطر أياً كانت، عن أبي هريرة - في النبيّ - في النبيّ - قال: (إنّ الله تجاوز لأمتي ما حدّثت به أنفسها ما لم يتكلموا به أو يعلموا به) ٢٠

الدليل على أن منطقة حديث النفس في القلب؟

١ - قال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّلَهَا ﴾ فَأَلْهَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولَهَا ﴾ ١ الشمس: ٧ - ٨].

٢ - قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْهُ أُو خَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ
 ١٦: ١١].

ولا يوجد مصدر للعلم بالغيب إلا ما ورد من الخبر الصادق عن الله ورسوله وله فنصدق الخبر تصديقاً جازماً على وجه اليقين، ونؤمن به كحقائق بينها الخالق ربّ العالمين. أما الدليل على أن الخواطر تدب في القلب وأن منطقة حديث النفس كائنة في قلب كل إنسان، فقد ورد في الحديث القدسي الذي رواه البخاري من حديث أبي هريرة في أن النبي وقال عن الله تعالى: (أعدّدت لعبادي الصّالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر) ".

وروى البخاري من حديث أبي هريرة في أن النبي قل قال: (إذا نودي بالصلاة أدبر الشيطان وله ضراط، فإذا قضي أقبَل، فإذا ثوبَ بَعا أدبَر، فإذا قضي أقبل حتى يخطر بين الإنسان وقلبه، فيقول: اذكر كذا وكذا، حتى لا يدري أثلاثاً صلى أم أربعاً؟ فإذا لم يدر ثلاثاً صلى أو أربعاً، سجد سجدي السهو)<sup>3</sup>.



<sup>(</sup>١) الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص١٢٧.

٢ رواه البخاري، كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق والكره والسكران والمجنون ٢٠٢\ (٤٩٦٨)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر ١١٦١ (١٢٧).

٣ البخاري في بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنّة وأنها مخلوقة (٣٠٧٢).

٤ رواه البخاري في بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده (٣١١١).



والأحاديث واضحة الدلالة في كون الخواطر ترد على القلب في كل أفراد النوع الإنساني، وأن القلب هو محل توارد الخواطر التي تتراءى لكل إنسان ١.

الركن الأول: (في منطقة حديث النفس النازعان: دلت نصوص الوحي أن الله عزّ وجلّ ابتلى العباد بإيجاد الخواطر في القلب، وأن مصدر تلك الخواطر يتكون من ركنين اثنين، هما النازعان والهاتفان، والأول منهما يتكون من باعثين اثنين يسهمان في تشكيل مجموع الخواطر والأفكار، والهاتفان يهتفان بالخواطر في لمتين اثنتين بنوعين من الدواعي، أحدهما يدعو ويحض على فعل الخير، والآخر يدعو ويحض على فعل الشر) ٢.

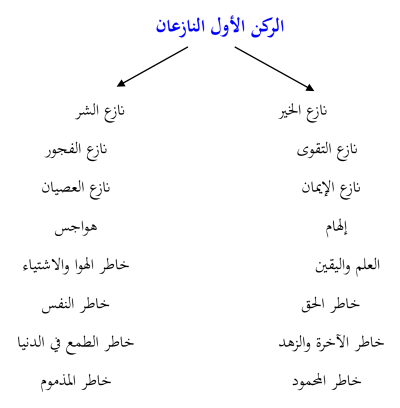
النازعان: في الركن الأول في منطقة حديث النفس، وهما غريزتان متقابلتان، ونازعان متضادان، ليس لأحدهما غلبة على الآخر من حيث صلاحية العمل في بعث الخواطر في قلب الإنسان.



١ الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص١٣١.

٢ الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص١٣٧.





وأياً كان المصطلحات التي أطلقت على النازعين؛ فإنها جميعاً تشير إلى وجود غريزتين متقابلتين؛ ونازعين نفسيين متضادين؛ مغروزين في قلب كل إنسان على وجه الابتلاء وتحقيق الحكمة في خلق الاختيار للإنسان أ.

الدليل على النازعين ما ورد في وصف النفس في القرآن: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنْهَا ﴾ . قال إن الجوزي: (الإلهام إيقاع الشيء في النفس)؛ قال سعيد بن جبير: (ألزمها فجورها وتقواها).

قال برهان الدين البقاعي: الخواطر الواردة على الإنسان قد تكون وسوسة، وقد تكون إلهاماً، والإلهام تارة يكون من الله بلا واسطة، وتارة يكون بواسطة ملك، ويكون كل منهما في القلب، والوسوسة تارة من الشيطان، وأخرى من الهوى، وكلاهما يكون في الصدر ٢.

وقال ابن القيم: (هيأ الله الإنسان لقبول الكمال بما أعطاه من الأهلية والاستعداد ثم ذكر هذه الآية ثم قال: (أخبر الله عن قبول النفس للفجور والتقوى)، وإن ذلك نالها منه امتحاناً واختباراً، ثم خص بالفلاح من زكاها، فنماها وعلاها، ورفعها بآدابه التي أدب بها رسله، وأنبياءه وأولياؤه، وهي التقوى، ثم حكم بالشقاء على من دساها، فأخفاها وحقرها وصغرها وقمعها بالفجور) .

ويذكر أبو القاسم القشيري أن الخواطر خطاب يرد على الضمائر، وهو قد يكون بإلقاء ملك، وقد يكون بإلقاء



١ الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص١٣٨.

٢ الرضواني، منة القدير، ص١٣٨.

٣ ابن القيم، مدارج السالكين، المجلد الثاني، ص٣٨١.



شيطان، ويكون أحاديث النفس، ويكون من قبل الحق سبحانه. فإذا كان من الملك فهو الإلهام، وإذا كان من قبل النفس قيل له الهواجس، وإذا كان من الشيطان فهو: الوسواس، وإذا كان من قبل الله سبحانه وإلقائه في القلب فهو خاطر حق، وجملة ذلك من قبيل الكلام النفسي، فإذا كان من قبل الملك، فإنه يعلم صدقة بموافقة العلم والشريعة، وإذا كان من قبل المنفس فأكثره يدعو إلى اتباع شهوة، أو استشعار كبر، أو ما هو من خصائص النفس وأوصفها الله .

أما معنى أوزعني: ففي قوله تعالى: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أُوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱللَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَىٰ وَالِدَكَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ ﴿ [النمل: ١٩].

ومعنى أوزعني ألهمني، يقال: أوزعته بالشيء أغريته به فأوزع به فهو موزع به، فأوزعني أي استلهمته فألهمني ٢. وأغلب المفسرين على أن الله ابتلى الإنسان بإيجاد نازعين في النفس أحدهما للفجور والآخر للتقوى.

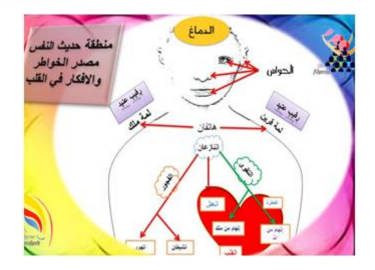


<sup>500</sup> 

١ الرضواني، منّة القدير، المجلد الثاني، ص١٣٩.

۲ لسان العرب، لابن منظور، ۸ / ۳۹۰.





(والنازعان كائنان في القلب في منطقة حديث النفس، نازع الخير يلهمه الله عزّ وجلّ خواطر الخير التي تدعوه إلى الآخرة وتحضه على تقوى الله، ونازع الشر يلهمه الهوى خواطر الشر ويحضه على الرغبة في المشتهيات حتى تُعبد من دون الله، والنازعان يسهمان في تشكيل الخواطر خيرها وشرها بهذه المنطقة.

نازع الشر هو مصدر خواطر الشهوات في الإنسان وغايته وبغيته متاع الحياة الدينا، فالهوى يدفع النفس ونازع الشر فيها إلى التعلق بالحياة الدنيا ومشتهياتها حتى يعبد الإنسان هواه، كما قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَخَذَ إِلَىٰهَهُ هَوَنهُ وَأَضَلّهُ اللّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِه عِشَنوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللّهِ ۚ أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِه عِشَنوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللّهِ ۚ أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴾ [الخالية: ٢٣]. وقال: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ الْحَالَىٰ مِّنَ ٱللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّيلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠] الله قَوْمَ ٱلظّيلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠] .

وقد وصف الله – عزّ وجل ّ – القلب " بأنه يمرض ويقسو بالنفاق، وأنه يصح بالصدق والإخلاص والتوحيد، وقد يغدو القلب كالبيت المقفل، فهو لا ينفتح لواردات الخير والهداية إلا بمفاتيح خاصة.



١ الرضواني، منة القدير، ص١٤٢.

٢ الرضواني، محمود عبد الرزاق، منة القدير، المجلد الثاني، ص٢٩٠، بتصرف.

٣ الميداني، عبدالرحمن حسن حبنكة، الأخلاق الإسلامية وأسسها، ص٢٧٣ - ٢٧٩ بتصرف.



.[170

﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۗ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ﴾ ﴿ [البقرة: ١٠].

﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلِقِى ٱلشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ ۖ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ، فَتُخْبِتَ لَهُ وَقُلُوبُهُمُ ۗ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ ﴿ الحج: ٥٣ - ٥٤].

وقد يصل إلى القلب وينفذ إلى داخل منطقة حديث النفس، ما يكون شديداً من انفعالات النفس وعواطفها وأخلاقها، فيكون كسب الإنسان وفق إرادته التي هي أساس الاختيار وسيدة أعمال القلب، فيتحرك البدن تبعاً لهذا الاختيار ونتيجة لهذه الانفعالات.

أما الجانب الثاني الغيبي الذي ينقسم فيه القلب هو منطقة الهاتفان:

الهاتفان: وتلك الأركان جعلها الله عزّ وجلّ من مقومات الاختيار والحرية؛ والركن الثاني لنشأة الخواطر في منطقة حديث النفس؛ ويتمثل في الهاتفين؛ هذان الهاتفان القرينان؛ متقابلان ومتضادان؛ ليس لأحدهما جبر أو غلبة على إرادة الإنسان؛ الأول منهما يسمى الملك أو هاتف الخير؛ أو داعي التقوى والثاني يسمى العدو؛ أو هاتف الشر أو وسواس الشيطان هذان الهاتفان عاملان خارجيان وقرينان ملازمان للإنسان؛ يسهمان في تشكيل الخواطر خيرها وشرها بمنطقة حديث النفس في الإنسان، العلة في الأذن للشيطان بأن يوسوس بالعصيان للإنسان.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتهِ كَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنَىٰ وَٱسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتهِ كَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنَىٰ وَٱسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُو يَنَّهُمُ أَلْمُخْلُصِينَ ﴾ فَإِنَّا مَمْلُنَّ جَهَنَّمُ وَلَا عَبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلُصِينَ ﴾ فَإِنَّا فَٱلْحُقُّ وَٱلْحُقُّ وَٱلْحُقُّ أَقُولُ ﴾ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمُ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أُجْمَعِينَ ﴾ في إس ٢٩ - ١٥٠].

﴿ قَالَ آخَرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْحُورًا ۖ لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿ وَالْعَرَافَ: ١٨].

﴿ قَالَ أَرَءَيْتَكَ هَلَذَا ٱلَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى لَإِنْ أَخَّرْتَنِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَلِمَةِ لَأَحْتَنِكَ ۚ ذُرِّيَّتَهُ ۚ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ﴿

[الإسراء: ٢٦].

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمَ ۖ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَ وَلَا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمَ ۖ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَوُدُرِّيَّتَهُ وَالْكِهْفِ: ٥٠].

وقد جعل الله كيد الشيطان الأكبر محصوراً في الوسواس للإنسان وليس له سلطان أو جبر على إرادته ﴿ قَالَ



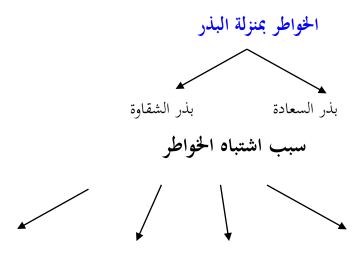
رَبِ مِمَاۤ أُغۡوِيۡتَنِى لَأُزَيِنَنَّ لَهُمۡ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَأُغۡوِيَّهُمۡ أَجۡمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ قَالَ هَاذَا صِرَاطُ عَلَى مُسۡتَقِيمُ ﴾ وَالْأَرْضِ وَلَأُغُوينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمُ صِرَاطُ عَلَى مُسۡتَقِيمُ ﴿ وَالَّا عَلَيْمِ مُسُلَطَىنَ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمُ لَمُوْعِدُهُمُ أَجۡمَعِينَ ﴾ ﴿ وَالْحَرِ: ٣٩ - ٤٤].

وكل الله بالإنسان ملك قرين في مقابل الشيطان روى الإمام مسلم في حديث عبدالله بن مسعود في أن رسول الله؛ قال: الله في قال: (ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن وقرينه من الملائكة، قالوا: وإياك يا رسول الله؛ قال: وإياي ولكن الله أعانني عليه فلا يأمرني إلا بحق) \.

أما لمية ما يقع في القلب بواسطة الشيطان أو الملك؛ فإن الملك والشيطان يتعاقبان على القلب تعاقب الليل والنهار فإن إلمام الملك من الله (يعني ما يحبه الله ويرضاه) فليحمد الله على ذلك. ومن وجد لمية الشيطان فليتعوذ بالله من الشيطان.

١ رواه مسلم، في كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب تحريش الشيطان وبعثه سراياه لفتنة الناس وأن مع كل إنسان قرين، ٢٨١٤.
 ٢ رواه الترمذي في كتاب تفسير القرآن، باب سورة البقرة، ٥\٩٦٦ (٢٩٨٨).





ضعف اليقين قلة العلم متابعة الهوى محبة الدنيا ومالها وجاهها

إذا وصلت إلى القلب تسبب له الأمراض: لذا ضرب الله لنا مثلاً: «ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً صِرَاطاً مُسْتَقِيماً وَعَلَى جَنْبَتَي الصِّرَاطِ مَهِ وَعَلَى الْأَبْوَابِ سُتُورٌ مُرْحَاةٌ وَعَلَى بَابِ الصِّرَاطِ دَاعٍ يَقُولُ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ادْخُلُوا الصِّرَاطَ جَمِيعاً سُورَانِ فِيهِمَا أَبْوَابُ مُفَتَّحَةٌ وَعَلَى الأَبْوَابِ الصِّرَاطِ فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يُفْتَحَ شَيْئاً مِنْ تِلْكَ الأَبْوَابِ قَالَ وَيُحْكَ لاَ تَفْتَحُهُ فَإِنَّكَ إِنْ وَلاَ تَتَفَرَّجُوا وَدَاعِي يَدْعُو مِنْ جَوْفِ الصِّراطِ فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يُفْتَحَ شَيْئاً مِنْ تِلْكَ الأَبْوَابِ قَالَ وَيُحْكَ لاَ تَفْتَحُهُ فَإِنَّكَ إِنْ تَفْتَحُهُ تَلِجُهُ والصَّرِاطُ الإِسْلاَمُ وَالسُّورَانِ حُدُودُ اللهِ تَعَالَى وَالأَبْوَابُ الْمُفَتَّحَةُ مَحَارِمُ اللهِ تَعَالَى وَذَلِكَ الدَّاعِي عَلَى رَأْسِ الصِّرَاطِ وَاعِظُ اللهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُسْلِمِ» ١.

المقصود بالقرينين الذين ورد ذكرهما في سورة ق: ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ۚ ذَالِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ۚ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴿ وَجَآءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ ﴿ إِنَّ ١٢ - ٢٢].

كل قرين يتكلم يوم القيامة بما دار بينه وبين الإنسان.

﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ مُ هَنَدًا مَا لَدَى عَتِيدٌ ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَمْ كُلَّ كُنَّاحٍ عَنِيدٍ ﴿ مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ مُّرِيبٍ اللَّهِ وَقَالَ قَرِينُهُ مَا لَكُ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ مُّرِيبٍ اللَّهِ عَنِيدٍ ﴾ ﴿ وَقَالَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ ﴾ ﴿ وَقَالَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ ﴾ ﴿ وَقَالَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ ﴾ ﴿ وَقَالَ مَعَ اللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ ﴾ ﴿ وَقَالَ مَعْ اللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ الشَّدِيدِ ﴾ ﴿ وَقَالَ عَنِيدٍ ﴿ وَهِ اللَّهِ إِلَنهَا عَامَلُوا مِنْ اللَّهُ إِلَيْهَا عَالِمُ اللَّهُ إِلَيْهِا عَالِمُ اللَّهُ إِلَيْهَا عَالَمُ إِنْ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهَا عَالَمُ لَهُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَالِمُ اللَّهِ إِلَيْهِا عَالَمُ عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَالَمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهَا عَامِينُهُ إِلَيْهَا عَالَهُ إِلْمِيا عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِا عَامِهُ اللَّهُ إِلَيْهَا عَامُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَامِلَهُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَالَمُ إِلَيْهَالَةٍ إِلَيْهَا عَامُونُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهَا عَامُ إِلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلْمُعْلِيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلْمُعْلَى الْمِنْ الْعَلَيْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِا عَلَيْهِ إِلْمُ الْعَلَقِي الْمُعْلِقِي الْعَلَالِي اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَا عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْمُعْلَقِي الْعَلَامِ عَلَيْهِ إِلَا عَلَيْهِ إِلْعَالَامِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلَا عَلَيْهِ إِلَا عَلْمِ اللَّهُ إِلَا الْعَلَامُ الْعَلَامِ عَلَيْهِ إِلَا عَلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْمُ إِلَّا عَلَيْهِ إِلْهُ إِلَا إِلْعَلَامِ أَلْهُ إِلَا عَلَيْهِ أَلِي أَلْهُ إِلَا عَلَيْهِ إِلْهُ أَلْهُ إِ

فقال تعالى عن الملك الذي اقترن بأحد الكفار ورافقه طول الحياة؛ طالما حثه على الخير ودعاه.

معنى السائق والشهيد: أي ملك يسوقه إلى المحشر والشهيد يشهد عليه بأعماله.

أما موقف الشيطان الذي اقترن للإنسان للوسواس بالعصيان فيقوا متملصاً من أفعال الكافر العنيد (قَالَ قَرِينُهُ وَرَبَّنَا مَآ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِينَ كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ) هَ [ق: ٢٧].





ينفى الشيطان عن نفسه المشاركة في الطغيان، وينسب الضلالة والعصيان إلى الإنسان ١.

وبعد أن تعرفنا إلى مقومات الاختيار في الإنسان، وعلمنا إن حديث النفس كائنة في القلب، وأن الله عزّ وجلّ جعل للخواطر في القلب ركنين نفسيين، ونازعين ذاتيين، متقابلين ومتضادين، أحدهما يدعو للتقوى ولإيمان، والآخر يدعو إلى الفجور والعصيان.

وجعل الله عزّ وجلّ ركنين خارجيين، من خلال وجود هاتفين قرينيين متقابلين ومتضادين، ليس لأحدهما جبر أو غلبة على إرادة الإنسان، الأول يسمى الملك أو هاتف الخير وداعي الإيمان، والثاني يسمى هاتف الشر أو الشيطان، والهاتفان والنازعان يسهمان في تشكيل الخواطر خيرها وشرها.

كما أنه من كمال عدل الله عزّ وجل أنه أوجد في منطقة حديث النفس العقل يمثل صمام الأمان، يضبط الأفكار والخواطر في قلب الإنسان، ويميز به بين ما ينفع وما يضر، ويقيس من خلاله معاني الخير والشر ٢.

ومن أدلة الاختيار ومقوماته في الإنسان منطقة الكسب التي تحوي مشيئاته واختياراته وجميع أعمال القلوب، وهي مصدر أصيل للنيات والإرادات والباعث السببي للحركات والسكنات في الإنسان وعليها تقع المساءلة عن إرادته للكفر أو الإيمان، وكل ما يكتسبه الإنسان في الدنيا والآخرة.

والأدلة على كسب الإنسان كثيرة في القرآن والسنة:

- ١٠ قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ
   ١٠ قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ
   ١٥ قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ
   ١٥ قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَصَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ
   ١٥ قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ
- ٢. وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَآسَتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ فَأَخَذَ بَهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ بِمَا
   كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾ [نصلت: ١٧].
  - ٣. وقوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴾ [الشورى: ٣٠].

والدلائل تشهد بأن المسؤولية تقع على عاتق الإنسان في الدنيا والآخرة بسبب كسبه وسعيه، واختياره وفعله، وأنه لا يصح من جهة النقل والعقل الاحتجاج بالجبر على نفي الاختيار والكسب، بل إن الفطرة شاهدة على أن الإنسان حريص كل الحرص على دفع الأذى والمضرة التي تقع من كسب الآخرين عليه وسعيهم، وحريص أيضاً على القاء المسؤولية على عواتقهم بأدنى فعل.

وأما الأدلة على أن الإنسان يحاسب على كسبه وسعيه في الآخرة:

١. قال تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَنَهُمْ لِيَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥].



١ الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص١٧١ – ١٧٥.

٢ الرضواني، منة القدير، المجلد الثاني، ص٢٨٦.



- ٢. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَغُلُ ۚ وَمَن يَغْلُلُ غَلَ بِمَا يَأْتِ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ ۚ تُوَفَىٰ ثُمَّ كُلُ نَفْسٍ مَّا
   كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٦١].
- ٣. وقوله تعالى: ﴿ وَٱنَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ (البقرة: ٢٨١].

قال ابن القيم: (الأحكام في الدنيا والآخرة مرتبة على ماكسبه القلب، وعقد عليه، وأراده من معنى كلامه) \. وهذا الكسب الذي يوجد في القلب بما يحويه من مشيئات وإرادات وقصود واختيارات من أعجب الدلالات على كمال حكمة الله عزّ وجل وقدرته وقيام حجته على عباده.

الأدلة من القرآن على أن منطقة الكسب محلها القلب:

والقلب كما يتضمن حديث النفس، ويحتوي على غريزة العقل كوسيلة للمعرفة والتميز، فإنه يحتوي على منطقة الكسب التي تمثل منبع الاختيارات والإرادات والقصود والنيات وجميع أعمال القلوب التي يحاسب عليها الإنسان. والدليل على أن منطقة الكسب في القلب قوله تعالى: ﴿ ٱللّهُ لاَ إِلَنهَ إِلاَّ هُو ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ للَّهُ اللهُ مَا اللهُ عَلَى أَن منطقة الكسب في القلب قوله تعالى: ﴿ ٱللّهُ لاَ إِلَنهَ إِلاَّ هُو ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ مِسْنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ للهُ مَا فِي ٱلسَّمَواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلاَّ بِإِذْنِهِ عَلَى مَا بَيْنَ اللهُ مَا بَيْنَ اللهُ مَا بَيْنَ اللهُ مَا بَيْنَ عَلْمِهِ وَمَا خَلْفُهُمْ اللهُ وَلاَ يُعُودُهُ وَفَا الْعَلِي وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَآءً وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضَ وَلا يَعُودُهُ وَفَا الْعَلِي اللهُ اله

وأن العبد غير مؤاخذ بأعمال القلب ما لم يتحدث أو يعمل به للحديث السابق ذكره: «إنّ الله تجاوز لأمتي ما حدّثت به أنفسها، ما لم يتكلموا أو يعملوا به» ٢.

وبعد اتخاذ قرار القلب. الملائكة (رقيب عتيد) تكتب تلك المواقف والأعمال، محددة بالزمان، والمكان، بعد اتخاذ النية، والتي هي أساس العمل فالحساب عند الله على النية.

وأعمال القول في منطقة الكسب تخضع للأحكام التكليفية، على اختلاف أنواعها، فأحكام التكليف الخمسة، الواجب، المستحب، المباح، المكروه، المحرم، هذه الأحكام تتعلق بأعمال القلوب جميعاً.

أما الاستدلال على أن الملائكة اسمهم رقيب عتيد ﴿ إِذْ يَتَلَقَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ إِنْ ١٨،١٧].



١ ابن القيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، الجزء الرابع، ص٣٢٢.

٢ رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر (١٢٧).



وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة في: أنه سمع رسول الله في يقول: «إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بألا يرفعه الله كما درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى لها بالا يهوى بما في جهنم» ١.

صاحب اليمين يكتب الحسنات والآخر يكتب السيئات:

في معجم الطبراني الكبير بإسناد حسن عن أبي أمامة: أن رسول الله على قال: «إن صاحب الشمال ليرفع القلم ست ساعات عن العبد المسلم المخطئ، فإن ندم واستغفر الله منها ألقاها، وإلا كتبت واحدة» ٢.

فأين هي حجتنا يوم القيامة، بعد هذا العرض الدقيق لما أنعم الله علينا من نِعمَ الاختيار والكسب، فيا مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك.



١ صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، حديث رقم ٦٤٧٨.



## بسم الله الرحمان الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين مُجَّد عليه أفضل الصلاة والتسليم:

#### المحاضرة الخامسة: قصى نوح عليه السلام:

(نوح عليه الصلاة والسلام نبي ورسول، ومن أولي العزم من الرسل أرسله الله إلى قومه.

وقد ورد اسم «نوح» عليه السلام في القرآن، ثلاثاً وأربعين مرة وذكر «نوح» في القرآن على حالتين:

الحالة الأولى: ذكر اسمه مجرداً، أو مضافاً إلى قومه، ضمن الحديث عن قصته، وذلك في إحدى وعشرين مرة.

الحالة الثانية: ذكر اسمه مجرداً، أو مضافاً إلى قومه، ولكن ليس ضمن الحديث عن قصته، وإنما في إشارة سريعة إليه، أو إلى شريعته، أو إلى كفر قومه وتكذيبهم، وذلك بما يتفق مع موضوع السورة، أو الوحدة التي وردت فيها الإشارة) \tag{.}

أما السور التي ذكر اسم نوح مجرداً أو مضافاً إلى قومه، ولكن ليس ضمن قصته فقط وحسب أسباب النزول:

- ١ النجم.
- ۲ (ق).
- ٣ (ص).
- ٤ الأعراف.
  - ه الفرقان.
    - ٦ مريم.
- ٧ الإسراء.
  - ۸ هود.
- ٩ الأنعام.
- ۱۰ الشوري.
- ١١ الذاريات.
  - ۱۲ نوح.
  - ١٣ إبراهيم.

والسور التي وردت فيها مشاهد ولقطات من قصة نوح عليه السلام حسب أسباب النزول:

١٠ القمر من الآية ٩ إلى ١٧ ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مَجْنُونٌ وَٱزْدُ حِرَ ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ رَ القمر من الآية ٩ إلى ١٧ ﴿ فَفَتَحْنَا أَبُوابَ ٱلسَّمَآءِ مِمَآءٍ مُنْهَمِرٍ ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا فَٱلْتَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰ أَيْ مَغْلُوبٌ فَٱنتَصِرْ ﴿ فَفَتَحْنَا أَبُوابَ ٱلسَّمَآءِ مِمَآءٍ مُنْهَمِرٍ ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا فَٱلْتَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰ





أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ وَدُسُرٍ ﴾ تَجُرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَآءً لِّمَن كَانَ كُفِرَ ﴿ وَلَقَد تَبَرَّنَا الْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ وَلَقَدْ يَشَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ ورقمها حسب أسباب النزول (٣٧).

- ٢. الأعراف من الآية ٥٥ إلى ٦٤ لَقَد ﴿ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَظَيمُ وَاعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيهٍ غَيْرُهُ وَ إِنِّ الْعَرَاكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ ۚ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّ الْمَلا مِن قَوْمِهِ آ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ ۚ قَالَ يَنقَوْمِ لَإِنِّ الْمَلا مِن قَوْمِهِ آ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ ۚ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْ اللّهِ لَيْ اللّهِ لَيْسَ بِي ضَلَنَاةٌ وَلَكِتنِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ الْعَالَمِينَ ۚ أَلْمَالُا مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ ۚ أَلْمِيلُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِن اللّهِ لَيُسْرِي ضَلَنَاةٌ وَلَكِتنِي رَسُولٌ مِن رَّبِ الْعَالِمِينَ ۚ أَلْمِيلُ مِن رَبِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِتَتَقُواْ وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ۚ أَوْعَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَبِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِتَتَقُواْ وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ۚ أَن جَآءَكُمْ فِي اللّهُ لَكُوا قَوْمًا وَلَعَلَكُمْ لَيُنذِرَكُمْ وَلِتَتَقُواْ وَلَعَلّمُونَ قَوْمًا عَلَىٰ وَعْمَالِي وَأَغْرَقَنَا اللّذِينَ كَذَبُواْ بِعَايَتِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ فَى وَقِمِها حسب أسباب النزول (٣٩).
- ٣. الشعراء من الآية ١٠٥ إلى ١٢٦ ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ نُوحُ أَلَا تَتَقُونَ وَ إِنِّ الْمَرْسَلِينَ ۚ إِنَّ أَخُوهُمْ نُوحُ أَلَا تَتَقُونَ اللهَ وَأَطِيعُونِ ۚ فَا اللهَ وَأَطِيعُونِ ۚ فَالُواْ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ۚ قَالَ وَمَا عِلْمِي رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ فَاتَقُواْ ٱللهَ وَأَطِيعُونِ ۚ فَ قَالُواْ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ۚ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ فَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ إِنْ أَنَا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ فَالُواْ لِإِن لَمْ تَنتَهِ يَنتُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ۚ قَالُواْ لِإِن لَمْ تَنتَهِ يَنتُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ قَالُ رَبِ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ لَا لَا يَعْمَلُونَ ۚ مِنَ اللهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَلَا لَكُونَ عَلَى اللهُ وَمَا كَانُواْ لَكِن لَكُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَ اللهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَاللَّهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَاللَّهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعُونِ قَ قَلُوا لَكِن لَكَ لَكَ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكُمُومُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَكُونَا بَعْدُ ٱللّٰهُ وَمِن مَعْهُ وَمَن مَعُهُ وَمَا كَانَ أَكُمُومُ مُؤُونِينَ هَا وَمَا كَانَ أَكُمُومُ مُؤُونِينَ هَا وَمَا كَانَ أَكُمُومُ الْعَرِيلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلُولًا لَكُونَ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكُمُومُ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكُمُومُ الْمُؤْمِنِينَ هَا وَلَاكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَكُونُ الرّحِيمُ فَلَهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَلْ كَاكُونُ الرَّحِيمُ هُمْ وَلِيلًا لَكُونُ الرَّعِيمُ فَي وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا
- يونس من الآية ٧١ إلى ٧٧ ﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْم مَن أَنُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَينَقُومِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَقَامِي وَتَذْكِيرِي بِعَايَتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ تَوَكَلْتُ فَأَجْمِعُوٓا أَمْرَكُم وَشُرَكَآءَكُم ثُم ثُم لَا يَكُن أَمْرُكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم وَثُم وَشُرَكَآءَكُم ثُم ثُم لَا يَكُن أَمْرُكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم وَثَم أَعْدَو اللّه عَلَى ٱللّه وَأُمِرت أَنْ أَكُون اللّه وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ فِي ٱلْفُلْكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتِهِ وَأَعْرَقُنا ٱلّذِينَ كَذَّبُوا مِن اللّه عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَمَن مَعَهُ وَمِن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ وَمَن مَعَهُ عَلَيْكُم عَلَى اللّه وَاعْرَقْنَا ٱللّذِينَ كَذَّبُوا اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَنْ أَخْر عَن اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُونَ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُونَ عَلَيْكُون عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُون عَلَيْكُون عَلَيْكُول عَلْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُون عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُولُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُ





- هود من الآية ٧٥ إلى ٨٢ (إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّهُ مُنِيبٌ ﴿ يَتَإِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَاذَا أَلِيهُ وَضَافَي عِبْم وَضَافَي عِبْم ذَرَعًا وَقَالَ هَاذَا رَبِكَ أَوَا يُهُمْ ءَاتِيهِمْ عَذَابُ عَيْرُ مَرُدُودٍ ﴿ وَ وَلَمًا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓ ءَ عِبْم وَضَافَي عِبْم ذَرَعًا وَقَالَ هَاذَا يَوْمُ عُرِيبٌ ﴿ وَجَآءَهُ وَ قَوْمُهُ وَيُهُمُ عُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيْعَاتِ قَالَ يَاتَقُوهُ هِ هَاوُلاَ عِنْمَالُونَ ٱلسَّيْعَاتِ قَالَ يَاتَقُوْمِ هَاوُلاَ عِبْنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ أَفُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ أَفَاتُلُواْ اللَّهَ وَلا تُخْرُونِ فِي ضَيْفِي ۖ أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلٌ رَّشِيدٌ ﴿ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي مَنْ أَطْهَرُ لَكُمْ أَفُوا لَقَدْ عَلِمْ مَا نُرِيدُ ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِي إِلَىٰ رُكُنٍ شَدِيدٍ ﴿ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْ مَا نُرِيدُ ﴾ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْ مَا نُرِيدُ ﴾ قَالُواْ لِقَدْ عَلِمْ مِن ٱليَّلِ وَلا يَلْتَفِتْ مِنتُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّ الْمَاتِكَ أَنْ يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ ٱلْيلُو وَلا يَلْتَفِتْ مِنتُ مِنْ اللَّ لَا اللَّ الْمَالَالَ عَلَيْهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا مَا مَا أَنْ مُوعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلْيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴿ فَلَا مَا جَآءَ أَمْرُنَا عَلَيْهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا وَأَمْطُودٍ ﴿ وَمِها حسب أسباب النزول (٢٥).
- ٦. الصافات من الآية ٧٥ إلى ٨٢ ﴿ وَلَقَدْ نَادَئِنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ وَنَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ مِرَ ٱلْكَرْبِ
   ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ مُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْاَخِرِينَ ﴿ سَلَمُ عَلَىٰ نُوحٍ فِى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ وَمِنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْاَحْرِينَ ﴾ ﴿ ورقمها حسب إنَّا كَذَالِكَ نَجْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَتَمها حسب النول (٥٦).
  - ٧. نوح السورة كاملة ورقمها حسب أسباب النزول (٧١).
- ٨. الأنبياء من الآية ٧٦ إلى ٧٧ونُوحًا ﴿ إِذْ نَادَىٰ مِن قَبْلُ فَٱسۡتَجَبْنَا لَهُ وَفَنَجَّيْنَهُ وَأَهۡلَهُ وَرَ ٱلۡكِرْبِ
   ٱلۡعَظِيمِ ﴿ وَنَصَرۡنَنَهُ مِنَ ٱلۡقَوۡمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا ۚ إِنَّهُمۡ كَانُواْ قَوۡمَ سَوۡءٍ فَأَغۡرَقُنَهُمۡ أَجۡمَعِينَ ﴾ ﴿
   ورقمها حسب أسباب النزول (٧٣).
- ٩. المؤمنون من الآية ٢٣ إلى ٣٠ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَعْقُومِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيهٍ غَيْرُهُ وَ الْفَالُ اللَّهُ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيهِ غَيْرُهُ وَ الْفَلَكُم مِّ الْفَكُم مِّ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللِّه





فَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى نَجَّىٰنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّيلِمِينَ ﴿ وَقُل رَّبِ أَنزِلَنِي مُنزَلاً مُّبَارَكا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ إِنَّ ۚ فِي ذَالِكَ لَاَيَتٍ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴾ ﴿ ورقمها حسب أسباب النزول (٧٤).

العنكبوت من الآية ١٤ إلى ١٥ وَلَقَدْ ﴿ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِير َ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَان وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ فَأَنجَيْنَهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلِمُون ﴾ قامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَان وهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ فَأَنجَيْنَهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلَمِين ﴾ ﴿ ورقمها حسب أسباب النزول (٨٥).

أما السور المدنية التي ذكر اسمه عليه السلام مجرداً أو مضافاً، ولكن ليس ضمن قصته هي السور التالية:

- ١. آل عمران.
- ٢. الأحزاب.
  - ٣. النساء.
  - ٤. الحديد.
  - ٥. الحج.
  - ٦. التحريم.
  - ٧. التوبة.

#### ما عرضته كل سورة من قصته:

#### ١ – سورة القمر من الآية ٩ إلى ١٧:

ذُكرت القِصة مجملة وغير مفصلة، حيث ذكرت فقط عداء قوم نوح عليه السلام له، واستنصار نوح عليه السلام ربّه لينصره على القوم الكافرين، وتعذيب قومه بالطوفان، ونجاته هو وأهله من الغرق وبقاء السفينة آية لهم.

#### ٢ – سورة الأعراف:

تحدثت عن سبب بعث نوح عليه السلام إلى قومه، ودعوتهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، والتحدث الملأ من قومه وما نالوا من إيذائهم لنوح عليه السلام.

#### ٣ – سورة الشعراء وردت من الآية ١٠٥ إلى ١٢٢:

زادت عن سابقاتها بما طلبوه منه:

١ – طرد المؤمنين المستضعفين.

۲ – تقديدهم له برجمه.

والباقى مثل الآيات السابقة.



لە.

#### ٤ - سورة يونس من الآية ٧١ إلى ٧٣:

تحدثت عن تحدي نوح عليه السلام لقومه وعدم خوفه منهم لأنه مؤمن بالله، واعتماده على الله وحده لا شريك

زاد هنا: عدم طلبه الأجر منهم.

#### ٥ - سورة هود من الآية ٢٥ إلى ٤٩:

أما سورة هود فذكرت قصة نوح عليه السلام في أطول المشاهد، فكانت مفصلة لسورة القمر، وزيادة عن سابقاتها إثارة الشبهات ونقضه لهذه الشبهات، وهنا عرض كيف إنّ قلة من قومه سيؤمن به، واستهزائهم حين صنعه السفينة. وكيف حمل كل زوجين اثنين، وما جرى مع ابنه الكافر، وهلاكه غرقاً، وغرق الكفار، واستقرار السفينة على جبل الجودي....

#### أما سورة الصافات وهي من الآيات ٧٥ إلى ٨٢:

تتحدث عن أهمية استنجاد نوح عليه السلام بربه.

#### أما سورة نوح الكاملة:

فتحدثت عن أساليب الدعوة إلى الله التي دعا فيها نوح عليه السلام قومه، وكيف واجهه قومه بالكفر والعناد.

#### أما سورة الأنبياء وآياتها ٧٦ إلى ٧٧:

فقد عرضت لقطة سريعة لاستنجاد نوح بربه، واستجابة الله له.

#### وسورة المؤمنون من الآيات ٢٣ إلى ٣٠:

كان فيها الأمر الإلهي بعمل السفينة.

#### أما سورة العنكبوت الآيتين ١٤ إلى ١٥:

فقد وردت معلومة جديدة لم تذكر من قبل ألا وهي أنّ نوح عليه السلام مكث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً.

وسنتحدث بالتفصيل عن قصة نوح عليه السلام وسنبدأ منذ البداية:

أولاً: يجب أن نعلم أنّ أول نبي على وجه الأرض هو آدم عليه السلام وأنّ المدة بين نوح عليه السلام وبين آدم عليه السلام عشرة قرون.

وحين قلنا أن آدم عليه السلام حين نزوله إلى الأرض هو وحواء ومعهم إبليس.

قال تعالى: ﴿ قَالَ آهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولٌ ۗ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَنَعٌ إِلَىٰ حِينِ ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْرُجُونَ ﴿ قَالَ آهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولٌ فَي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَنَعٌ إِلَىٰ حِينِ ﴾ [سورة الأعراف: ٢٤ – ٢٥].





وقال تعالى: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ۖ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُر لِبَعْضِ عَدُوُ ۗ وَلَكُر فِي وَاللَّهُ وَمَتَنَعُ إِلَىٰ حِينٍ ﴿ فَاللَّهُمَا اللَّهِمَا مَن رّبِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ مُ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُ وَمَتَنَعُ إِلَىٰ حِينٍ ﴿ فَتَلَقَّى ءَادَمُ مِن رّبِهِ عَلَيْمِ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ مُ هُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ﴿ فَ ٱللَّوْدَ: ٣١ - ٣٦].

لذا فإنّ آدم عليه السلام كان نبياً لأنه بعثه الله عزّ وجلّ ليعلم أولاده منهج الله عزّ وجلّ، أو (ما يريده الله عزّ وجلّ من الإنسان في رحلة الامتحان)، وهكذا علّم آدم أبناؤه الإيمان والتوحيد. لكن كيف طرأ عليهم الشرك وما معنى الشرك والذي سيتوضح لنا من حديث لرواية مسلم: «ألا إن ربي أمرين أن أعلمكم ما جهلتم ممّا علمي... قراءة من صحيح مسلم».

## فكيف انحرف الناس إلى الكفر:

«كان الناس بعد آدم عليه السلام مؤمنين موحدين لله ومرت أجيال منهم على الإيمان فقد روى ابن عباس في صحيح البخاري حديثاً موقوفاً عليه؛ في كيفية انحراف قوم نوح عليه السلام في كتاب التفسير، باب ﴿ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا ﴿ وَلَا تَذَرُنَّ وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا ﴿ ).

قال ابن عباس - رضى الله عنهما -: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد:

أما «وَدُّ» فكانت لكلب بدومة الجندل.

وأما «سُواعٌ» فكانت لهذيل.

وأما «يغوث» فكانت لمراد، ثمّ لبني غطيف بالجُرْف، عند سبأ.

وأما «يَعوقُّ» فكانت لهمذان.

وأما «نَسْرٌ» فكانت لحمير، لآل ذي الكلاع.

وكانت هذه أسماء رجال صالحين، من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم، أن انصبِوا إلى مجالسهم - التي كانوا يجلسون - أنصاباً، وسمّوها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك، ونسخ العلم، عبدت» .

ومعنى موقوف، أي: أنّ الراوي هو ابن عباس رهي القد انحرف قوم نوح، واستجابوا لدعوة الشياطين إلى الشرك بالله، وعبدوا أصناماً خمسة، هي: ود، وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسراً ٢.

ونوح عليه السلام هو أول رسول إلى الأرض.

روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة في عن رسول الله في عن الشفاعة الطويل، في كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ٓ إِنّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴾ [هود: ٢٥]، أنه قال:



١ رواه البخاري، حديث رقم (٩٢٠).

٢ صلاح الخالدي، القصص القرآني، المجلد الأول، ص١٦٣٠.



«... فيأتون نوحاً، فيقولون: يا نوح، أنت أول الرسل إلى أهل الأرض، وسمّاك الله عَبداً شكوراً، أما ترى إلى ما نحن فيه، ألا ترى إلى ما بلغنا...» ١.

إنّ آدم عليه السلام أول نبي، بعثه الله إلى أولاده. أما نوح فهو نبي، وهو أول رسول أرسله الله إلى قومه.

فآدم عليه السلام أول نبي على الأرض، فهو أول الأنبياء، روى أحمد والحاكم عن أبي أمامة في: أن رجلاً قال: يا رسول الله، أنبيُّ كان آدم، قال: «نعم معلمٌ مكلم وقد بعثه الله نبياً إلى بنيه حيث بلغهم دين الله، ودعاهم إلى عبادته، وحذرهم من الشيطان» ٢.

## المدة بين آدم ونوح عليهما السلام:

فقد روى الحاكم في المستدرك عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان بين نوح وآدم عشرة قرون، كلهم على شريعة الحق، فاختلفوا فبعث الله النبيين، مبشرين ومنذرين» ".

وفي معجم الطبراني الكبير<sup>3</sup>، بإسناد حدثنا أحمد بن خليد الحلبي، حدثنا أبو توبة حدثنا معاوية بن سلام عن أخيه زيد بن سلام قال: سمعت أبا سلام قال: سمعت أبا أمامة أن رجلاً قال: يا رسول الله، أنبي كان آدم؟ قال: «عشرة قرون». قال: كم كان بين نوح وإبراهيم؟ قال: «عشرة قرون». قال: كم كان بين نوح وإبراهيم؟ قال: «ثلاث مئة وثلاثة عشر».

#### كيف انحرف الناس إلى الكفر:

روى الإمام مسلم في صحيحه عن عياض بن حمار المجاشعي في أن رسول الله في قال ذات يوم في خطبته: «ألا إنّ رتي أمرين أن أعلمكم ما جهلتم ممّا علّمني، يومي هذا: كلُّ مالٍ نحلته عَبْداً حَلالٌ، وإنّي خلقت عبادي



١ رواه البخاري، حديث رقم ٣٣٤٠.

٢ رواه أحمد والحاكم.

٣ أخرجه الحاكم ٢/٢ ٥ - ٥٤٧ . وقال صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

٤ معجم الطبراني الكبير، [٨/٨] (٧٥٤٥)].



حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرقهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً...» \.

(وهذا حديث صحيح صريح في أن الناس بدأوا على وجه الأرض حنفاء، مؤمنين موحدين، وهذا ما جرى للقرون والأجيال بعد آدم عليه السلام) ٢.

(دلت الآيات وأحاديث رسول الله وأن البشر على وجه الأرض كانوا مؤمنين بالله، موحدين له، أمّة واحدة، وأن الشرك كان طارئاً بعد ذلك، حيث أتت الشياطين الناس، فحازتهم، واستحوذت عليهم، واجتالتهم وصرفتهم عن الدين الحق، وحللت لهم ما حرم الله عليهم، وحرمت عليهم ما أحل الله لهم، وأمرتهم أن يكفروا بالله، وأن يشركوا معه الأصنام والأوثان. عند ذلك بعث الله نوحاً عليه الصلاة والسلام نبياً ورسولاً) ٣.

إذن نوح عليه السلام جاء ليدعوا إلى تطبيق دين الله عزّ وجلّ وأن يعبدوا الله وحده لا شريك له، فقبل أن نكمل قصة نوح عليه السلام علينا أن نتعرف على معنى الدين والعبادة وما مفهومها لدى كفار قريش وهل كانت تنطلق أيضاً زمان أهل مكة أم هي طارئة بعد بعثة رسول الله على.

#### أما معنى الدين 2:

- تُستعمل كلمة الدين في كلام العرب بعدة معانٍ ٥.
- القهر والسلطة والحكم والأمر والإكراه على الطاعة، واستخدام القوّة القاهرة فوقه، وجعلُه عبداً مُطيعاً فيقولون: [دان الناس]، أي: قهرهُم على الطاعة. وجاء في الحديث النبوي في «الكيّسُ مَنْ دانَ نفسَه وعَمِلَ لِما بَعْدَ الموت»، أي: قَهَرَ نَفْسَه وذَلّلها، ومِنْ ذلك يُقال [دَيّانٌ] للغالِبِ القاهِرِ على قُطرٍ أَو أُمّةٍ أَو قبيلةٍ والحاكِمُ عَلَيْها.
- الطَّاعَةُ العَبدِيّةُ والخِدْمَةُ والتَّسَخُّرُ لأَحد، أي: الائتمارُ بأمرِ أَحد، وقَبولُ الذِلَّةِ والْخُضوعِ تحتَ غَلَبَةِ أَحدٍ وَقَهرهِ. هِذا الْمَعنى، قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كَلِمَةً تَقولونها تَدينُ لكم هِمَا العرب»، أي: تُطيعكم وتَخْضَعُ لَكُمْ.
- الشرعُ والقانونُ والطريقةُ والمذهبُ والْمِلّةُ والعادَةُ والتقليد، أيْ: مَنْ كانَ على طريقةٍ وعاداتٍ اتَّبَعَها (قومٌ) ومِنْ ذلك، قولُ الله تعالى عن يوسف عليه السلام: ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ ٦، يقول رَسُول اللهِ ﷺ:



١ رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجنّة، وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنّة وأهل النار، حديث رقم
 (٢٨٦٥).

٢ صلاح الخالدي، القصص القرآني، ص١٦١.

٣ صلاح الخالدي، القصص القرآني، المجلد الأول، ص١٦٢.

٤ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، دار العروبة للدعوة الإسلامية، لاهور باكستان، ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٥م، طبعت في الشام أيضاً باللغة العربية، ص١١٤ – ١٢٨.

ه لسان العرب، ۲٤/۱۷ – ۳۰.

٦ سورة يوسف، الآية: ٧٦.



«إِنَّهُ كَانَ عَلَى دينِ قَومِهِ»، أي: كَانَ يَتَّبِعُ الْحُدودَ والقواعدَ الرائجةُ في قومِهِ، في شؤونِ النِّكَاحِ والطلاقِ والميراث، وغيرِ ذلكِ مِنَ الشؤونِ الْمَدَنِيَّةِ والاجْتِماعيةِ.

• الجزاءُ والمكافأةُ والقضاءُ والحِساب. فمِنْ أمثالِ العرب [كما تَدينُ تُدان].

## استعمالُ كلمةِ دين في القرآنِ الكريمِ:

إِنَّ كَلَّمَةُ (الدين) قائمٌ بُنْيانُهَا على معانِ أربعة:

أولاً: القَهرُ والغَلَبةُ مِنْ ذي سُلْطَةٍ عُليا.

ثانياً: الطاعةُ والتعَبُّدُ والعَبَدِيَّةُ مِنْ قِبَلِ خاضعِ لذي السُلطة.

ثالثاً: الحدودُ والقوانينُ والطريقةُ التي تُتَّبَع.

رابعاً: الْمُحاسبة والقضاء والجُزاء والعِقاب.

كلمة (الدّين) في القرآنِ، تقومُ مَقامَ نِظامٍ بِأَكْمَلِهِ، يَتَرَكّبُ مِنْ أَجْزاءٍ أَربعةٍ هي:

١. الحاكِمِيّة والسُلْطَةُ العُليا.

٢. الإطاعةُ والإذعانُ لِتلكَ الحاكِمِيَّةِ والسُلْطة.

٣. النظامُ الفَكريُّ والعَمليّ، والْمُتَكوِّنُ تَحْتَ سُلطانِ تِلْكَ الحاكِمِيّة.

٤. المكافأةُ التي تُكافِئُها السُلْطّةُ العُليا عَلى اتِّباع ذلكَ النِّظام، والإخلاصِ له، أو عَلى البَغْي عَلَيْهِ وَالعِصيانِ له.

#### الدينُ بالمعنى الأول والثاني:

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ۚ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ۚ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْخَارِكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْخَلَمِينَ ﴾ أَلْحَمُ لَا إِلَاهَ إِلَّا هُوَ فَٱدْعُوهُ مُخْلِطِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ٱلْخَمْدُ لِللَّهُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في السَّمَاءَ بناءً وصَوَّرَكُمْ فَاللَّهُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في اللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في اللهُ اللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في اللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في اللهُ اللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ في اللهُ اللهِ رَبِّ اللهُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ في اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ رَبِّ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ قُلْ إِنِّي ٓ أُمِرْتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ ٢.

﴿ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا ۚ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ تَتَّقُونَ ﴿ ﴾ ٣.

﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ مَ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ﴿

﴿ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعۡبُدُوا ٱللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوة ۚ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيَّمَةِ ﴾ ١



١ سورة غافر، الآيتان: ٦٥، ٦٥.

٢ سورة الزمر، الآيتان: ١١، ١٢.

٣ سورة النحل، الآية: ٥٢.

٤ سورة آل عمران، الآية: ٨٣.



في جميع هذه الآيات، وَرَدتْ كلمةُ (الدين) بمعنى السُلْطَةِ العُليا، ثُمُ الإذعانِ لتلكَ السُلْطَةِ، وقَبولِ إطاعَتِها وَعَبَدِيَّتِها، والمرادُ بإخلاصِ الدينِ لله، ألاّ يُسلِمَ الْمَرْءُ لأحَدٍ مِنْ دونِ اللهِ بالحاكِمِيَّةِ والحُكْمِ والأمْرِ، ويُحْلِصُ إطاعَتَهُ وَعَبُدِيَّتِها، والمرادُ بإخلاصاً لا يَتَعَبَّدُ بعدَهُ لِغَيْرِ اللهِ، ولا يُطيعُه إلا طاعةً لله.

الدينُ بالمعنى الثالث:

﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَآءً سَمَّيْتُمُوهَآ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّآ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَننٍ ۚ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ \* اللَّهُ أَمْرَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ \* اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِحَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِلَكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِمَ ۚ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ "

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ۗ وَإِنَّ الطَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابً أَلِيمٌ ﴾ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

( لَكُرُّ دِينُكُرُّ وَلِيَ دِينِ ) 🚳 ٥٠

فالمرادُ بالدينِ في جَميعِ هذه الآيات، هو القانونُ واخْدودُ والشَرعُ والطَّريقَةُ والنِّظامُ الفِكْريَّ والعَمَلِيُّ الذي يَتَقَيَّدُ بِهِ الإِنْسان.

فإن كانتِ السُلطةُ التي يَستَنِدُ الْمَرْءُ لا تِبّاعِهِ قانوناً مِنَ القُوانين، أو نِظاماً مِنَ النُّظُمِ سُلْطَةَ الله، فَالْمَرْءُ لا شَكَّ في دينِ الله عَزَّ وَجَلَّ. وأمّا إِنْ كانتْ تِلْكَ السُلْطَةَ مَلِكٍ مِنَ الْمُلوك، فالمرءُ في دينِ الملِك، وإنْ كانتْ سُلْطَةَ المشايخ والقُسوس، فهو في دينهم. وكذلك إِنْ كانتْ تِلْكَ السُلْطَةُ سُلْطَةَ العائِلةِ أو العَشيرةِ أو جَماهيرِ الأُمة، فَالْمَرْءُ لا جَرَمَ في دينِ هَوْلاء، وموجَزُ القَوْلِ: إِنَّ مَنْ يَتَّخِذُ المرءَ سَنَدَه أَعلى الإسناد، وحُكْمَهُ مُنْتَهى الأحكامُ، ثُمُّ يَتَّبِعُ طَريقاً بِعَيْنِهِ. فَإِنَّهُ لا شَكَّ – بدينِهِ يَدين.

الدينُ بالمعنى الرابع:

﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴾ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ ١٠

﴿ وَمَآ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ۞ ثُمَّ مَاۤ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ۞ ١٠.



١ سورة البينة، الآية: ٥.

٢ سورة يوسف، الآية: ٤٠.

٣ سورة الروم، الآية: ٣٠.

٤ سورة الشورى، الآية: ٢١.

٥ سورة الكافرون، الآية: ٦.

٦ سورة الذاريات، الآيتان: ٥، ٦.



## الدينُ: الْمُصْطَلَحُ الجامِعُ الشّامِل:

يَسْتَعمل القرآن كلمة الدين مصطلحاً جامعاً شاملاً، يُريدُ به نِظاماً لِلحياة، يُذْعِنُ فيه المرءُ لِسُلْطَةٍ عُليا، لكائنٍ ما، ثم يَقْبَلُ إِطاعَتَهُ وَاتِبَاعَهُ، وَيَتَقَيَّدُ في حَياتِهِ بِحُدودِهِ وَقُواعِدِه وقُوانينهِ، وَيَرجو في طاعته العِزةَ والتَرقي في الدَّرجات، وحُسنَ الجَزاء، ويَخْشى في عِصيانِه الذِلّة والخِزْي وسوءَ العَقاب.

قال تعالى: ﴿ قَنتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحُرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَلَا يَعلَوْنَ وَلَا يَحُرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴾ ﴿ اللهُ وَرَسُولُهُ، وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أَوْتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴾ ﴿ اللهُ وَرَسُولُهُ، وَلَا يَدِينُ آلْحَقِ مِنَ ٱلَّذِينَ أَلْهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴾ ﴿

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ ﴾ ٣. وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ . وقولِهِ تَعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ أَرْسَلَ رَسُولَهُ وَ بِٱلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ وَعَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ .

المرادُ بِالدينِ في جَميعِ هَذه الآيات، هُوَ نِظامُ الحياةِ الكامِلُ، الشّامِلُ لِنواحيها الاعتِقادِيّة والفِكْرِيّة والخُلُقِيّةِ والعَمَلِية. وإنَّ نِظام الحياة الصحيح المرضي عند الله، تعالى هو النظام المبنيُّ على طاعةِ اللهِ وعُبودِيَّتِهِ. وأمّا ما سِواهُ مِنَ النُّظُمِ المبنيَّة على إطاعةِ السُلطةِ المفروضةِ مِنْ دونِ الله، فِإنَّهُ مَردودٌ عِنْدَهُ، وذلك لأَنَّ الإنسانَ ما هو إلا تَخْلوقُ مِنْ مَعْلُوقاتِه.

## معنى ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ ﴾:

ومعنى الدين في هذا الموضع: الطاعة والذِّلة، من قول الشاعر:

| وكان الناس إلا نحن ديناً | ويو الحزن إذ حشدت معد             |
|--------------------------|-----------------------------------|
|                          | يعني بذلك: مطيعين على وجه الذُّل. |

الدين: الطاعة، وكذلك الإسلام، وهو الانقياد بالتذلل والخضوع وترك الممانعة فإذا كان ذلك كذلك، فتفسير قوله: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ ﴾ إن الطاعة هي الطاعة عنده، الطاعة له، والإقرار بالألسن والقلوب له بالعبودية والذلة، وانقيادها له بالطاعة فيما أمر ونهي، وتذللها له بذلك من غير استكبار عليه ولا انحراف عنه دون إشراك غيره من خلقه معه في العبودية والألوهية فإذا كانت طاعة المرء تابعة لإطاعة الله تعالى، ومتضمنة فيما قد



١ سورة الانفطار، الآيتان: ١٨، ١٨.

٢ سورة التوبة، الآية: ٢٩.

٣ سورة آل عمران، الآية: ١٩.

٤ سورة آل عمران، الآية: ٨٥.

٥ سورة الصف، الآية: ٩.



رسم لها من الحدود، فإنها عين إطاعة الله، فطاعة الولد لوالده وإطاعة المرأة لزوجها، وإطاعة الخادم لسيده وما شاكلها من الإطاعات، إن كانت بأمر من الله ومتضمنة فيما قد وضع لها من الحدود، وأما إذا كانت خارجة عن تلك الحدود أو مستقلة بذاتها، فإنها البغي والعصيان. فجميع القوانين في أي نظام يجب أن تكون مبنية على ما جاء من عند الله — عزّ وجل — وقامت بانفاذ حكم الله في أرضه، فإن إطاعتها واجبة، وإن لم تكن كذلك، بل كان أساسها القوانين الوضعية فإن إطاعتها جريمة.

هذا هو الإسلام، دين الإنسان المفطور عليه، وهو كما قلنا لا يختص بأمة دون أمة، كل من عرف الله يدين بدين الإسلام، وكل من عرف الله كان يتبع قانونه، كل من عرف الله سلك الصراط المستقيم، في أي زمن أو أمة أو قطر، سواء سمى دينه الإسلام أو بغيره من الألفاظ بلسان قومه.

#### أمّا مفهوم العبادة:

العبادة أفي المفهوم اللغوي العام: سلوك إراديٌ نفسيٌ أو ظاهر في دوافع باطنة يقصد به إرضاء معبودٍ مرى عابدة فيه أنه الربّ المتصف جميع صفات من الخلق والإمداد والتمكين والمعونة.

والعبادة في مفهوم الدين الرباني الحق: سلوك إراديٌ نفسي أو ظاهر ذو دوافع باطنةٍ يقصد به أداء ما يحب الربّ عزّ وجلّ – وما يرضيه منهم، وما يقربهم إليه.

خلق الله – عزّ وجلّ ٤ – الناس بصفاتهم التي ميّزهم بها، ووضعهم في ظروف هذه الحياة الدنيا للامتحان، ثمّ لتحقيق لوازم هذا الامتحان والغاية منه.

إنّ الامتحان يستلزم بعد انتهاء ظروفه المحاسبة والمحاكمة وفصل القضاء، وهذه تكون يوم الدين. أما الغاية منه فهي الجزاء بالعدل في أحوال الطاعة وفعل الخير والبّر والإحسان.

وقد دلّ على أن الغاية من الخلق الامتحان لتحقيق لوازمه ثمّ لتحقيق الغاية منه، نصوص متعددة من القرآن المجيد:

قال تعالى: ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَتُكُرُ أَحْسَنُ عَمَلًا ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ۞ ﴾ • .

ليبلوكم: أي ليمتحنكم ويختبركم.



١ الميداني، عبدالرحمن حسن حبنكة، ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة، ص٢٠٢.

٢ نفسي: سلوك صادر عن إيمان وحرية بالتصرف (سلوك نابع عن النفس والذات).

٣ ظاهر: سلوك يراد منه رضى الحاضرين (مراع لخواطر الحاضرين).

٤ الميداني، عبدالرحمن حسن حبنكة، ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة، ص٢٠٥.

٥ سورة الملك، الآيتان: ١، ٢.



والموت هو نهاية رحلة الامتحان في الحياة الأولى، والحياة الأخرى هي معدة في خطة الخلق للحساب والمحاكمة وفصل القضاء.

ومواد الامتحان أنواع كثيرة يصعب حصرها مما يحبّ الإنسان ومما يكره، وهي تتناول كل الحركات الإرادية في الإنسان، الجسدية، والفكرية والنفسية، والعاطفية والإيمانية.

المصائب والنّعم من أنواع مواد الامتحان – الإيمان الكفر من مواد الامتحان – ما يحب الإنسان وما يكره في الحياة من مواد الامتحان – الناسُ بعضهم بعض ممتحنون – الشهوات والغرائز والأهواء من مواد الامتحان المال والمطاعم والمشارب والمناكح والملابس من مواد الامتحان – وهكذا.

وكل ما جاء في النصوص القرآنية من فعلَيْ: بلى وابتلى، ومشتقاتهما فقد جاء مقترناً بما يدل على نوع أو أكثر من أنواع مواد الامتحان.

ونظيرهما معظم ما جاء فيها من فعل «فتن يفتن» ومشتقاته، إذا جاءت في معظم النصوص بمعنى الامتحان ومطلوب الرب من عباده في هذا الامتحان هو أن يعبدوه ولا يشركوا بعبادته شيئاً، وقد دلّ على هذا المطلوب قول الله – ومطلوب الرب من عباده في هذا الامتحان هو أن يعبدوه ولا يشركوا بعبادته شيئاً، وقد دلّ على هذا المطلوب قول الله عزّ وجلّ – في سورة الذاريات: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ هَا مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ هَا ﴾ ١٠.

ولما كانت العبادة اعترافاً لذي الكمالات بكمالاته، ومقابلتها بالحمد والثناء، واعترافاً لذي الأنعام بإنعامه، وأداء لواجب الشكر عليها، كانت واجباً تدعو إليه مكارم الأخلاق في النفوس، وكان رفضها أو التقصير بها يمثل جحوداً للحق، أو إهمالاً لأداء الواجب، وذلك من سوء الخلق النفسي.

#### التحقيق اللغوي٢:

العبودية والعبودية والعبدية، معناها اللغوي: الخضوع والتذلل، أي: استسلام المرء وانقياده لواحد ما انقياداً لا مقاومة معه ولا عدول عنه ولا عصيان له، حتى يستخدمه هو حسب ما يرضى وكيفما يشاء.

وكل خضوع ليس فوقه خضوع فهو عبادة، طاعة كان للمعبود أو غير طاعة.

وعلى ذلك تقول العرب: (بعير معبّد) للبعير السلس المنقاد و(طريق معبّد) للطريق الممهد بكثرة الوطء.

المعنى اللغوي: نشأت في مادة هذه الكلمة معاني العبودية والإطاعة والتأله والخدمة والقيد والمنع. فقد جاء في لسان العرب تحت مادة (ع ب د) ما نلخصه فيما يلي:

١. [العبد] المملوك خلاف الحر: [تعبد الرجل]: اتخذه عبداً، أي: مملوكاً أو عامله معاملة العبد، وكذلك [عبد الرجل وأعبده واعتبده].



١ سورة الذاريات، الآيتان: ٥٦، ٥٧.

٢ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص٩٣ – ٩٥.



- إلعبادة]: الطاعة مع الخضوع: ويقال: [عبد الطاغوت]، أي: أطاعه، و[إياك نعبد]، أي: نطيع الطاعة التي يخضع معها، و[اعبدوا ربكم]، أي: أطيعوا ربكم، و[قومهما لنا عابدون]، وقال ابن الأنباري: [فلان عابد] وهو الخاضع لربه المستسلم المنقاد لأمره.
  - ٣. [عبده عبادة ومعبداً ومعبداً] تأله له، و[التعبد]: التنسك. هو [المعبد] المكرم المعظم: كأنه يعبد.

ويتضح من هذا الشرح اللغوي لمادة (ع ب د) أن مفهومها الأساسي أن يذعن المرء لإعلاء أحد وغلبته، ثم ينزل له عن حريته واستقلاله ويترك إزاءه كل المقاومة والعصيان وينقاد له انقياداً. وهذه هي حقيقة العبدية والعبودية، ومن ذلك أول ما يتمثل في ذهن العربي لمجرد سماعه كلمة (العبد) و(العبادة) هو تصور العبدية والعبودية. وبما أن وظيفة العبد الحقيقية هي إطاعة سيده وامتثال أوامره، فحتماً يتبعه لصور الإطاعة. ثم إذا كان العبد لم يقف به الأمر على أن يكون قد أسلم نفسه لسيده طاعة وتذللاً، بل كان مع ذلك يعتقد بعلانة ويعترف بعلو شأنه وكان قلبه مفعماً بعواطف الشكر والامتنان على نعمه وأياديه، فإنه يبالغ في تمجيده وتعظيمه ويتفنن في إبداء الشكر على آلائه وفي أداء شعائر العبدية له، وكل ذلك اسم التأله والتنسك، وهذا التصور لا ينضم إلى معاني العبدية إلا إذا كان العبد لا يخضع لسيده رأسه فحسب، بل يخضع معه قلبه أيضاً، وأما المفهومان الباقيان فإنهما تصوران فرعيان لا أصليان للعبدية.

#### استعمال كلمة العبادة في القرآن 1:

وإذا رجعنا إلى القرآن بعد هذا التحقيق اللغوي فإنا نرى أن كلمة «العبادة» قد وردت فيه غالباً في المعاني الثلاثة الأولى، ففي بعض المواضع قد أريد بها المعنيان الأول والثاني معاً، وفي الأخرى المعنى الثاني وحده، وفي الثالثة المعنى الثالث الأولى والثاني في فحسب، كما قد استعملت في مواضع أخرى بمعانيها الثلاثة في آن واحد، أمّا أمثلة ورودها في المعنيين الأول والثاني في القرآن فهى:

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى ۚ وَأَخَاهُ هَـٰرُونَ بِعَايَىتِنَا وَسُلْطَنِ مُّبِينٍ ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۗ فَٱسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ ۚ فَقَالُوۤاْ أَنُوۡمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَبِدُونَ ﴾ ﴿ `

﴿ وَتِلُّكَ نِعْمَةٌ تَمُّهُمَ عَلَى أَنْ عَبَّدتَّ بَنِي إِسْرَ وِيلَ ﴾ ٢٠

والمراد بالعبادة في كلتا الآيتين هو العبودية والإطاعة.

العبادة بمعنى العبودية والإطاعة ٤:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ ﴿



١ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص٩٦.

٢ سورة المؤمنون، الآيات: ٥٥ – ٤٧.

٣ سورة الشعراء، الآية: ٢٢.

٤ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص٩٧.

ه سورة البقرة، الآية: ١٧٢.



إن المناسبة التي أنزلت بها هذه الآية هي أن العرب قبل الإسلام كانوا يتقيدون بأنواع من القيود في المآكل والمشارب، امتثالاً لأوامر أثمتهم الدينيين واتباعاً لأوهام آبائهم الأولين، فلما أسلموا قال الله تعالى: إن كنتم تعبدونني فعليكم أن تحطموا جميع تلك القيود وتأكلوا ما أحللناه لكم هنيئاً مريئاً. ومعناه أنكم إن لم تكونوا عباداً لأحباركم وأئمتكم، بل عباداً لله تعالى وحده، وإن كنتم قد هجرتم طاعتهم إلى طاعته، فقد وجب عليكم أن تتبعوا ما وضعه الله لكم من الحدود، لا ما وضعوه في الحلال والحرام والجائز والمحظور، ومن ذلك جاءت كلمة «العبادة» في هذا الموضع أيضاً في معاني العبودية والإطاعة.

﴿ قُلْ هَلْ أُنَئِئُكُم بِشَرِّ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ ۚ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ ۚ أُوْلَتِكَ شَرُّ مَّكَانًا وَأَضَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيل ﴾ ١ ﴿

﴿ وَلَقَدۡ بَعَثۡنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجۡتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ۖ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلظَّلَوَاْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ ﴿ .

# ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُواْ ٱلطَّنعُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلْبُشِّرَى ۚ فَبَشِّرْ عِبَادِ ﴾ ٣ .

والمراد بعبادة الطاغوت في كل من الآيات الثلاث هو العبودية للطاغوت وإطاعته. ومعنى الطاغوت في اصطلاح القرآن - كما سبقت الإشارة إليه - كل دولة أو سلطة وكل إمامة أو قيادة تبغي على الله وتتمرّد، ثم تنفذ حكمها في أرضه وتحمل عباده على طاعتها بالإكراه أو بالإغراء أو بالتعليم الفاسد، فاستسلام المرء لتلك السلطة وتلك الإمامة والزعامة. وتعبّده لها ثم طاعته إياها - كل ذلك منه عبادة - ولا شك - للطاغوت!

#### العبادة بمعنى الطاعة ٤:

وخذ بعد ذلك الآيات التي قد وردت فيها كلمة «العبادة» بمعناها الثاني فحسب؛ قال الله تعالى:

# ﴿ \* أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَسَنِي ءَادَمَ أَن لا تَعْبُدُواْ ٱلشَّيْطَسَ ۗ إِنَّهُ لكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴿ ﴾ ٩.

والظاهر أنه لا يتألّه أحد للشيطان في هذه الدنيا، بل كل يلعنه ويطرده من نفسه، لذلك فإن الجريمة التي يصم بحا الله تعالى بني آدم يوم القيامة ليست تألههم للشيطان في الحياة الدنيا، بل إطاعتهم لأمره واتباعهم لحكمه وتسرّعهم إلى السبل التي أراهم إياها.

# ﴿ \* آحْشُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَامَُواْ وَأَزْوَ جَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَآهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ ﴿ ا



١ سورة المائدة، الآية: ٦٠.

٢ سورة النحل، الآية: ٣٦.

٣ سورة الزمر، الآية: ١٧.

٤ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص٩٩.

٥ سورة يس، الآية: ٦٠.



# ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُوٓا إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴿ قَالُواْ بَل لَّمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُواْ إِنَّكُمْ كُنتُمْ قَوْمًا طَنِعِينَ ﴾ ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِّن سُلْطَنِ اللَّهُ كُنتُمْ قَوْمًا طَنِعِينَ ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ويتضح بإتمام النظر في هذه المحاورة التي حكاها القرآن بين العابدين وبين ماكانوا يعبدون، إن المراد بالمعبودين في هذا المقام ليست الآلهة والأصنام التي كان يتأله لها القوم، بل المراد أولئك الأئمة والهداة الذين أضلوا الخلق متظاهرين بالنصح، وتمثلوا للناس في لبوس القديسين المطهّرين، فخدعوهم بسبحاتهم وجبّاتهم وجعلوهم تبعاً لهم، والذين أشاعوا فيهم الشر والفساد باسم النصح والإصلاح. فالتقليد الأعمى لأولئك الخداعين والاتباع الصادق لأحكامهم هو الذي قد عبر الله عنه بكلمة العبادة في هذه الآية.

# ﴿ ٱتَّخَذُوۤا أَحۡبَارَهُمۡ وَرُهۡبَنَهُمۡ أَرۡبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبۡنَ مَرۡيَمَ وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعۡبُدُوۤا إِلَهُا وَالْمَسِيحَ ٱبۡنَ مَرۡيَمَ وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعۡبُدُوۤا إِلَهُ اللّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبۡنَ مَرۡيَمَ وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعۡبُدُوۤا إِلَهُ إِلّهُ هُو ۚ سُبۡحَننَهُۥ عَمَّا يُشۡرِكُونَ ﴾ ٣٠.

والمراد باتخاذ العلماء والأحبار أرباباً من دون الله ثم عبادتهم في هذه الآية هو الإيمان بكونهم مالكي الأمر والنهي، والإطاعة لأحكامهم بدون سند من عند الله أو الرسول، وقد صرح بهذا المعنى رسول الله في نفسه في الأحاديث الصحيحة، فلما قيل له: أننا لم نعبد علماءنا وأحبارنا، قال: «ألم تحلوا ما أحلوه وتحرّموا ما حرّموه؟».

# العبادة بمعنى التألُّه <sup>ع</sup>:

ولننظر بعد ذلك في الآيات التي قد وردت فيها كلمة «العبادة» بمعناها الثالث، وليكن منك على ذكر في هذا المقام أن العبادة بمعنى التألّه تشتمل على أمرين اثنين حسبما يدل عليه القرآن:

أوهما: أن يؤدي المرء لأحد من الشعائر كالسجود والركوع والقيام والطواف وتقبيل عتبة الباب والنذر والنسك، ما يؤديه عادة بقصد التأله والتنسك، ولا عبرة بأن يكون المرء يعتقده إلها أعلى مستقلاً بذاته، أو يأتي بكل ذلك معتقداً إيّاه وسيلة للشفاعة والزلفي إليه أو مؤمناً بكونه شريكاً للإله الأعلى وتابعاً له في تدبير أمر هذا العالم.

والثاني: أن يظن المرء أحداً مسيطراً على نظام الأسباب في هذا العالم ثم يدعوه في حاجته ويستغيث به في ضره وآفته، ويعوذ به عند نزول الأهوال ونقص الأنفس والأموال.

فهذان الوجهان من عمل المرء كلاهما داخل في معاني التأله، والشاهد بذلك ما يأتي من آيات القرآن:

﴿ \* قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ﴿ اللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ﴿ اللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ



١ سورة الصافات، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

٢ سورة الصافات، الآيات: ٢٧ - ٣٠.

٣ سورة التوبة، الآية: ٣١.

٤ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص١٠١.



﴿ وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَىٰٓ أَلَآ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴿ فَلَمَّا ٱعْتَرَافُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ ٓ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۖ وَكُلاَّ جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ ﴿ ' .

﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ ٓ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنفِلُونَ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ ٓ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنفِلُونَ ﴾ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءً وَكَانُواْ بِعِبَادَةٍ مِ كَنفِرِينَ ﴾ في ".

ففي كل من هذه الآيات الثلاث قد صرح القرآن نفسه بإن المراد بالعبادة فيها هو الدعاء والاستغاثة.

- ﴿ قَالُواْ سُبْحَسَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم ۖ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ۖ أَكُثَرُهُم بِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠
  - ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ ٢

فيتبين منه أن المراد بعبادة الجن هو العياذ بهم واللجوء إليهم في الأهوال ونقص الأنفس والأموال، كما أن المراد بالإيمان بهم هو الاعتقاد بقدرتهم على الإعاذة والمحافظة.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَتَؤُلَآءِ أَمْ هُمْ ضَلُّواْ ٱلسَّبِيلَ

قَالُواْ سُبْحَننَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِى لَنَآ أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَآءَ وَلَكِن مَّتَّعْتَهُمْ وَءَابَآءَهُمْ حَتَّىٰ نَسُواْ

ٱلذِّكْرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ﴾ ﴿ ﴾ .

ويتجلى من أسلوب هذه الآية أن المقصود بالمعبودين فيها هم الأولياء والصلحاء، والمراد بعبادتهم هو الاعتقاد بكونهم أجل وأرفع من خصائص العبدية والظن بكونهم متصفين بصفات الألوهية وقادرين على الإعانة الغيبية وكشف الضر، والإغاثة، ثم القيام بين يديهم بشعائر التكريم والتعظيم مما يكاد يكون تألهاً وقنوتاً:

﴿ وَيَوْمَ تَحَشُّرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتَهِكَةِ أَهَتَؤُلَآءِ إِيَّاكُرُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَسَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم ۖ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ اللهِ ٢ مِن دُونِهِم ۖ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ اللهِ ٢ مِن دُونِهِم ۖ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ اللهِ ٢ مَنْ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُو

والمقصود بعبادة الملائكة في هذه الآية هو التأله والخضوع لهياكلهم وتماثيلهم الخيالية، كما كان يفعله القوم في الجاهلية، وكان غرضهم من وراء ذلك أن يرضوهم، فيستعطفوهم ويستعينوا بهم في شؤون حياتهم الدنيا.



١ سورة غافر، الآية: ٦٦.

٢ سورة مريم، الآيتان: ٤٨، ٩٤.

٣ سورة الأحقاف، الآيتان: ٥، ٦.

٤ سورة سبأ، الآية: ٤١.

٥ سورة الجن، الآية: ٦.

٦ سورة الفرقان، الآيتان: ١٨،١٧.

٧ سورة سبأ، الآيتان: ٤٠، ٤١.



﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَؤُلَآءِ شُفَعَتُؤُنَا عِندَ ٱللَّهِ ۚ قُلْ أَتُنبَّؤُونَ وَيَقُولُونَ هَتَؤُلَآءِ شُفَعَتُؤُنَا عِندَ ٱللَّهِ ۚ قُلْ أَتُنبِّؤُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلشَّمَوَٰ تِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ شُبْحَننَهُۥ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ شُبْحَننَهُۥ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱللَّهِ زُلْفَى إِنَّ ٱللَّهَ تَكُمُ مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَارُ ﴿ ) \* . اللَّهَ مَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ مَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارُ ﴿ ) \* .

والمراد بالعبادة في هذه الآية أيضاً هو التأله، وقد فصل فيها أيضاً الغرض الذي كانوا لأجله يعبدونهم.

#### العبادة بمعنى العبدية والإطاعة والتأله":

ويتضح كل الوضوح من جميع ما تقدم من الأمثلة أن كلمة «العبادة» في القرآن قد استعملت في بعض المواضع بعنيي العبودية والإطاعة وفي الأخرى بمعنى الإطاعة فحسب، فالثالثة بمعنى التأله وحده. والآن قبل أن نسوق لك الأمثلة التي قد جاءت فيها كلمة «العبادة» شاملة لجميع تلك المعاني الثلاثة، لابد أن تكون على ذكر من بعض الأمور الأولية. ان الأمثلة التي قد سدناها آنفاً، تتضمن جمعاً ذكر عبادة غم الله، أما الآبات التي قد وردت فيها كلمة

إن الأمثلة التي قد سردناها آنفاً، تتضمن جميعاً ذكر عبادة غير الله، أما الآيات التي قد وردت فيها كلمة «العبادة» بمعنى العبودية والإطاعة، فإن المراد بالمعبود فيها إما الشيطان، وإما الأناس الباغون الذين جعلوا أنفسهم طواغيت، فحملوا عباد الله على عبادتهم وإطاعتهم بدلاً من عبادة الله وإطاعته، أو هُمُّ الأئِمة والزعماء الذين قادوا الناس المعارة وطرق المعاش جاعلين كتاب الله وراء ظهرهم. وأما الآيات التي قد وردت فيها «العبادة» بمعنى التأله، فإن المعبود فيها عبارة إما عن الأولياء والأنبياء والصلحاء الذين اتخذهم القوم آلهة لهم على رغم أنف هدايتهم وتعليمهم، وإما عن الملائكة والجن الذين اتخذهم القوم لسوء فهمهم شركاء في الربوبية المهيمنة على قانون الطبيعة. أو هو عبارة عن تماثيل القوى الخيالية وهياكلها، التي أصبحت وجهة عبادتم وقبلة صلواتم بمجرد إغراء من الشيطان، والقرآن الكريم يعد جميع أولئك المعبودين باطلاً ويجعل عبادتم خطأً عظيماً سواء أتعبدهم الناس أو أطاعوهم أن تألهوا لهم، ويقول: إن جميع من طفقتم تعبدونهم عباد الله وعبيده، فلا يستحقون أن يعبدوا ولا أنتم مكتسبون من عبادتم غير الخيبة والمذلة والخزيان مالكهم في الحقيقة ومالك جميع ما في السماوات والأرض هو الله الواحد، وبيده كل الأمر وجميع الصلاحيات، ولأجل ذلك لا يجدر بالعبادة إلا هو وحده.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادً أَمْثَالُكُمْ ۖ فَٱدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللهِ عَبَادُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبَادُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدُوا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبَادُ اللهِ عَبَادُ اللهِ عَبَادُ اللهِ عَبْدُوا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدُوا اللهِ عَبْدُوا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدُوا اللّهِ عَبْدُولِ اللّهِ عَبْدُولُ اللّهِ عَبْدُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَبْدُوا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَبْدُولُ اللّهُ عَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَالِهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَالِهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَالِهُ عَلَالِكُولُولُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَالِكُولُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالِهُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالِهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالِهُ عَلَالِمُ عَلَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَا عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَا عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَا عَلَاللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَ



١ سورة يونس، الآية: ١٨.

٢ سورة الزمر، الآية: ٣.

٣ المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص١٠٥.



قُلِ آدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا تُنظِرُونِ ﴿ إِنَّ وَلِيِّى ٱللَّهُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْكِتَبَ وَهُوَ يَتَوَلَّى ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾ ﴿ ا

﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا لَّ سُبْحَنِنَهُ وَ بَلَ عِبَادُ مُّكْرَمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ و بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ 
يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَا اللهِ عَبَادُ مُكْرَمُونَ ﴿ لَا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُ مُشْفِقُونَ ﴾ ٢.

﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتِهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَندُ ٱلرَّحْمَنِ إِننَا ۚ أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ ۚ سَتُكَتَبُ شَهَندَ أَجُمْ وَيُسْعَلُونَ ﴾ ٣٠. ﴿ وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ۚ وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ ٢٠.

﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا ٱلْمَلَتَهِِكَةُ ٱلْقَرَّبُونَ ۚ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ - وَيَسْتَكِبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ ﴿ وَيَسْتَكِبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ ﴿ وَيَسْتَكُ لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَى اللَّهُ

﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ شِحُسَّبَانٍ ۞ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾ ۞ ٦٠.

﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَاوَاتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ كِمَدهِ وَلَلِكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ۚ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ كُلُّ أَهُ و قَايِتُونَ ﴾ كُ ^.

﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُم ۚ مَّا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ بِنَاصِيَتِهَآ ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ ٢٠

﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحُمُنِ عَبْدًا ﴿ لِنَ كُلُّهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيَهَةِ فَرِدًا ﴾ ﴿ اللهُ مَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللهُ اللهُ اللهُ



١ سورة الأعراف، الآيات: ١٩٧ - ١٩٧٠.

٢ سورة الأنبياء، الآيات: ٢٦ – ٢٨.

٣ سورة الزخرف، الآية: ١٩.

٤ سورة الصافات، الآية: ١٥٨.

٥ سورة النساء، الآية: ١٧٢.

٦ سورة الرحمن، الآية: ٥، ٦.

٧ سورة الإسراء، الآية: ٤٤.

٨ سورة الروم، الآية: ٢٦.

٩ سورة هود، الآية: ٥٦.



﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلْكِ تُوْتِى ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَآءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَآءُ اللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْخَيْرُ ۗ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ ٢.

كذلك بعد أن يقيم القرآن البرهان على كون جميع من عبدهم الناس وجه من الوجوه عبيداً لله وعاجزين أمامه، يدعو جميع الأنس والجن إلى أن يعبدوا الله تعالى وحده بكل معنى من معاني «العبادة» المختلفة، فلا تكن العبدية إلا له، ولا يطع إلا هو، ولا يتأله المرء إلا له، ولا تكن حبة خردل من أي تلك الأنواع للعبادة لوجه غير الله.

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ۖ فَمِنَّهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ عَلَيْهِ وَلَقَدْ بَعِثَ اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ عَلَيْهِ الطَّلَالَةُ ۚ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ ﴿ \* مَنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَنْ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّنغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلْبُشۡرَىٰ ۚ فَبَشِّرْ عِبَادِ ﴾ ٢٠

﴿ ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَسَنِيٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُواْ ٱلشَّيْطَنَ ۖ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ ﴾ وَأَنِ ٱعْبُدُونِ ۚ هَنذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ ﴿ ﴾

﴿ ٱتَّخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوۤا إِلَنهًا وَحِدًا لَّا اللهَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ ٢.

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ ﴿ لَ

قد أمر الله تعالى في هذه الآيات أن تختص له العبادة التي هي عبارة عن العبدية والإطاعة والإذعان، وقرينة ذلك واضحة في الآيات، فإن الله تعالى يأمر فيها أن اجتنبوا إطاعة الطاغوت والشيطان والأحبار والرهبان والآباء والأجداد واتركوا عبديتهم جميعاً، وادخلوا في إطاعة الله الواحد الأحد وعبديته.

﴿ \* قُلْ إِنِّى نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ﴿ ^ .



١ سورة مريم، الآيات: ٩٣ – ٩٥.

٢ سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

٣ سورة النحل، الآية: ٣٦.

٤ سورة الزمر، الآية: ١٧.

٥ سورة يس، الآيتان: ٦٠، ٦٠.

٦ سورة التوبة، الآية: ٣١.

٧ سورة البقرة، الآية: ١٧٢.

٨ سورة غافر، الآية: ٦٦.



﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ ٱلْمَتَجِبِ لَكُرُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ۚ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ ٣٠.

وقد أمر الله تعالى في هذه الآيات أن تختص له العبادة بمعنى التأله، وقرينة ذلك أيضاً واضحة في الآية، وهو أن كلمة «العبادة» قد استعملت فيها مرادفة للدعاء، وقد جاء فيما سبق وما لحق من الآيات ذكر الآلهة الذين كانوا يشركونهم بالله تعالى في الربوبية المهيمنة على ما فوق الطبيعة.

فالآن ليس من الصعب في شيء على ذي عينين أن يتفطن إلى أنه حينما ذكرت في القرآن عبادة الله تعالى ولم تكن في الآيات السابقة أو اللاحقة مناسبة تحصر كلمة العبادة في معنى بعينه من معاني الكلمة المختلفة، فإن المراد بما في جميع هذه الأمكنة معانيها الثلاثة: العبودية والإطاعة والتأله. فانظر في الآيات التالية مثلاً:

﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴾ ٢٠

﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم ۗ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُو ۗ خَالِقُ كُلِّ شَيِّءٍ فَٱعْبُدُوهُ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ٥٠

﴿ قُلۡ يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمَ فِي شَكِّ مِّن دِينِي فَلَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَلِكِنْ أَعْبُدُ ٱللهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنكُم ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ يَتَوَفَّنكُم ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ يَتَوَفَّنكُم ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُو

﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَاۤ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَن ۚ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِئ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ \*



١ سوةر غافر، الآية: ٦٠.

٢ سورة فاطر، الآيتان: ١٢، ١٤.

٣ سورة المائدة، الآية: ٧٦.

٤ سورة طه، الآية: ١٤.

٥ سورة الأنعام، الآية: ١٠٢.

٦ سورة يونس، الآية: ١٠٤.

٧ سورة يوسف، الآية: ٤٠.



﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأُمْرِ رَبِّكَ ۖ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَالِكَ ۚ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ رَّبُّ لَكُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ وَمَا بَيْنَ أَيْدِينَا ﴿ وَمَا نَتْعَلَمُ لَهُ مَا يَيْنَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ ﴿ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَٱعْبُدُهُ وَٱصْطَبِرُ لِعِبَىدَتِهِ ۚ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ مَسَمِيًّا ﴾ ﴿ اللَّهُ مَا يَيْنَهُمَا فَٱعْبُدُهُ وَٱصْطَبِرُ لِعِبَىدَتِهِ ۚ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ مَسَمِيًّا ﴾ ﴿ اللَّهُ مَا يَنْهُمُ اللَّهُ مَا يَنْهَا لَهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ لَلَّهُ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لَلَّهُ لَلَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ لَلَّهُ لَلْهُ لَلَّهُ مَا لَا لَا لَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّ

﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرٌّ مِّثْلُكُرْ يُوحَىٰ إِلَى أَنَّمَاۤ إِلَهُ كُمۡ إِلَهُ وَحِدُّ ۖ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ ـ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ـ أَحَدًا ﴾ ﴿ '.

فلا داعي لأن تخص كلمة «العبادة» في هذه الآيات وما شاكلها بمعنى التأله وحده أو بمعنى العبدية والإطاعة فحسب. بل الحق أن القرآن في مثل هذه الآيات يعرض دعوته بأكملها، ومن الظاهر أنه ليست دعوة القرآن إلا أن تكون العبدية والإطاعة والتأله، كل أولئك خالصاً لوجه الله تعالى.

ومن ثم إن حصر معاني كلمة «العبادة» في معنى بعينه، في الحقيقة، حصر لدعوة القرآن وتحديد لها في معاني ضيقة، ومن نتائجه المحتومة أن من آمن بدين الله وهو يتصور دعوة القرآن هذا التصور الضيق الحدود، فإنه لن يتبع تعاليمه إلا اتباعاً ناقصاً محدوداً.

# لا وساطة في العبادة بين العبد وربّه":

ممّا امتازت به العبادات في الإسلام أنّما صلةٌ مباشرة بين العبد وربّه، فليس فيها وساطة مخلوقٍ ما من مخلوقات الله، مهما كانت منزلته عند ربّه، فليس لرئيسٍ دينيّ وساطة، ولا لملك، ولا لنبيّ ولا لرسول، وأجلهم الرسول على وهو حامل رسالةٍ عن ربّه يُبَلَّعُها للناس، فلا يكون في عبادة العباد لربّم وسيطاً بينهم وبينه، غاية ما أُذِن له به أن يَسْتَغفِر لهم، وأن يَدْعُو لهم، وأعطاه الله الشفاعة يوم الدين.

حتى إكرام الرسول وتعظيمه وتوقيره ومحبّتُه كلُّها تعامُلُ مع الله وسبيلُ للظفر برضوانه وثوابه العظيم، كما قال الله عزّ وجلّ في سورة [الفرقان: ٢٥، مصحف: ٤٢ نزول] لرسوله: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ قَمْ مَآ

# أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ - سَبِيلًا ﴾ .

أي: إلا من شاء أن يتَّخِذَ إلى رَبّه سبيلاً يُحَقِّقُ به رضوانه وثوابه العظيم.

فإنّه يُقدِّم إلى رسوله شيئاً، كالصلاة عليه، ومحّبته وتوقيره وتعظيمه، وإكرامه في حياته، وإكرام آله.

والمناجاة في العبادة تكون مع الله مباشرة، وحظ الرسول من صلواتنا أنْ نخاطبه بالصلاة والتسليم، باعتبار أنّه مبلّغ رسالة ربّه، وأن ندعو له جزاء ما قدّم لأمته من خير، وما تحمّل في سبيل هداية الناس من متاعب وآلام.

١ سورة مريم، الآيتان: ٢٤، ٦٥.

٢ سورة الكهف، الآية: ١١٠.

٣ الميداني، عبدالرحمن حسن حبنكة، ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة، دار القلم، دمشق، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م، طبعة أولى، ص٢٨٣ – ٢٨٦.

هذه الصلة المباشرة بين العبد وربّه في عباداته له هي الأمر الطبيعيّ المنطقيّ، المنسجم مع القاعدة الإيمانية في الإسلام، إذْ إنّ القاعدة الإيمانية تتألف من عناصر لا تدخُل الوساطة في واحدةٍ منها، فمن هذه العناصر أن لا إله إلاّ الله، أي: لا معبود في الوجود بحقّ إلاّ الله، ومنها أنّ العبادة لا تكون إلاّ لله عزّ وجلّ بلا شريك ولا وسيط، وأنّ الله سميع بصير عليم بعباده قريب منهم، وأنّه لا تخفى عليه منهم خافية، وأنّ عبادة غيره معه ولو على سبيل الوساطة شرك به، وأنّ الله جلّ جلاله أغْنَى الشركاء عن الشرك، وأنّه لا يغفر أن يُشْرَكَ به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء.

فما الداعي إذن لاتخاذ الوسطاء، والعقيدة الإسلامية الحقّ قائمة من أساسها على حقيقة أن لا وساطة في الخلّق، بين الخالق والمخلوق.

فالله هو وحده الرّب الخالق، فلا وساطة في الربوبية، وهذا يلزم عنه أن لا تكون وساطةٌ في الإلهية، فلا مُسْتَحِق للعبادة غير الله.

والله عزّ وجل محيطٌ بكلِّ شيءٍ علماً، وهو على ما يشاء قدير، فهو غنيٌّ عن الوسطاء.

وأنّه سبحانه لا يَبْعد عن عاصِ مُسْرفٍ على نفسه إذا تاب إلى ربّه وأناب، فلا حاجة للوسطاء.

لكل هذا لا نجد في العبادات في الإسلام أثراً لتدخُّل الوسطاء، لا من قريب ولا من بعيد، وفي هذا تحرير كامل من كل عبودية إلا العبودية لله عرّ وجل.

فالعابد لله حقاً يحرّر وعمله من قصد غير الله، ومن توجيههما لغير الله.

إنّ النيّة في العبادة الصحيحة المقبولة هي ابتغاء مرضاة الله، ومتى كانت النيّة لغير الله لم تكن العبادة عبادة له، ومتى دخل فيها عُنْصُرٌ فإذا كان على وجه العبادة والتقرب لهذا الشريك فسدَت العبادة، لأنّ الله عزّ وجلّ لا يقبل الشركة في عبادته، وإذا كان على غير وجه العبادة، كان دخل فيها ملاحظة غرض من أغراض الدنيا ومصلحة من مصالحها حَبِطَ من العمل بمقدار العنصر المشارك في النية، ويكون العمل عندئذ مشوباً بالرّياء، وهو من قبيل المتاجرة بالدين.

ولا نجد في التلاوات والأذكار وسائر الأقوال والأعمال الثابتة في النصوص الإسلامية أثراً للوسطاء بين العباد وبارئهم في كل العبادات الإسلامية.

- فالتكبير والتعظيم والثناء والتلبية كُلُّ ذلك لله عز وجل وحده.
  - والاستعانة والاستعاذة تكون بالله وحده.
- والدعاء يُوجه له وحده لا شريك له، فلا يتوجه المؤمنون في دعائهم لأية قوة أو ذاتٍ غيبية إلا لله عزّ وجلّ وحده، فلا يدعون مع الله إلهاً آخر، ولا يلتجئون إلاّ إليه.
- والركوع والسجود والطواف وذبح القرابين والأضاحي والهدي، ونحو ذلك، كلُّ أولئك لله وحده، لا شيء من ذلك لغير الله، وإلا دخل الشرك في العبادة، أو دخل الرياء الذي هو من ضلال الشرك.

قال الله - عزّ وجل " في سورة [فصلت: ٤١، مصحف: ٦٦ نزول]: ﴿ وَمِنْ ءَايَئِتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ

وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ ه



وأبان الله – عزّ وجل – كذب ادعاء المشركين إذْ عَلَلوا عبادتهم لشركائهم بأنّ هؤلاء الشركاء يقرّبُونهم إلى الله زُلفى، فقال تبارك وتعالى في سورة [الزمر: ٣٩، مصحف: ٥٥ نزول]: ﴿ أَلَا لِللّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينِ ٱلْخَالِمِ ٱللّهِ وَلَفَى مِنْ هُو وَنِهِ ۖ أَوْلِيَاءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلّا لِيُقرّبُونَا إِلَى ٱللّهِ زُلْفَى إِنَّ ٱللّهَ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنذِبٌ كَفَارً ﴾ ق.

## لا تكون العبادة المحضة فيما لم يأذن به الله – عزّ وجلّ ا -:

لا بدّ من التّنبيه على أنّ العبادات المحضة التي تؤدّى بالأعمال والأشكال الجسدية والأقوال الخاصة لا تكون إلا فيما شرعه الله لعباده، أو أذن لهم به، وذلك لئلا يختلفوا، ولئلا يخترعوا من عند أنفسهم أشكالاً من العبادات منافيةً للحكمة وللواقعية الإنسانية، أو مصادمة للحق والخير والفضيلة، أو مدخولة بمعاني الشرك بالله، أو فيها إعناتٌ للأنفس ومشقاتٌ زائداتٌ على الأجسام، أو أضرارٌ ومفاسدُ وانتحارات، أو فيها أهواء وشهواتٌ وإباحياتٌ، على اعتبارها ألواناً من العبادات، إلى غير ذلك ممّا تتشعّبُ له آراء الناس وأغراضهم وأهواؤهم وشهواقم ومصالحهم، ومصالح الكهنة والسدنة وجُعار بيوت العبادة، والمشرفين على طقوسها، وإدارة تطبيقاتها، وإدارة مبانيها، وإدارة الأموال التي بمُحيى من أجلها.

وقد حدّد لنا الإسلام الأشكال والصور العملية والقولية التي نعبد الله بما، وأطلق لنا في الأذكار والأدعية العامة، بشرط أن لا تحل محل عبادة منصوص عليها، وأن لا تصادم أصلاً من أصول الدين، أو من أصول العبادات في الإسلام، وأن لا تكون بألفاظ غامضة مجهولة المعاني لم ترد في النصوص الدينية الثابتة، على أن أفضل الأذكار والأدعية ما جاء منها في القرآن المجيد، أو في السُّنة المطهرة.

إن الابتداع في الدين والاختراع في العبادات منزلقٌ خطيرٌ جداً، يستدرج إليه بصدق إلى مواقع الشرك، أو دين الله وتغييره، ومن هذا المنزلق الخطير استَدْرج الشيطانُ المشركين إلى الشرك بالله، والمحرّفين لدين الله إلى تحريفاتهم، والمخرّفين إلى تخريفاتهم، والمغالين إلى غلوّهم.

ولما كان تشريعُ العبادات هو لله – عزّ وجلّ – وحده، وليس لغيره منه شيء، فقد شرع لنا من الدين ما وصى به الأنبياء السابقين، وما أوحاه إلى خاتم رسله مُحِدّ على.

وجعل الله - عرّ وجل - لكل أُمَةٍ ضمن عباداتهم لربّهم منسكاً هم ناسكوه، وأبان لنا مناسِكَنَا في الرسالة الخاتمة.

قال الله – عزّ وجلّ – في سورة [الحج: ٢٢، مصحف: ١٠٣ نزول] خطاباً لرسوله مُجَّد على الله

۱ الميداني، عبدالرحمن حسن حبنكة، ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة، دار القلم، دمشق، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م، طبعة أولى، ص٢٨٨ – ٢٩١.



﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنزِعُنَّكَ فِي ٱلْأَمْرِ ۚ وَآدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ۖ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدًى مُسْتَقِيمٍ ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ٱللَّهُ تَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِن جَندَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ٱللَّهُ تَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ مَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُولُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

نوح عليه السلام يدعو إلى عبادة الله:

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَنهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ ۞

﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ وَيُمْدِدُكُم بِأُمُوالِ وَبَنِينَ وَجَعُلَ لَكُمْ جَنَّنتٍ وَجَعُعَل لَكُمْ أَنْهَرَ أَنْهَرًا ۞ مَّا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا ۞ أَلَمْ تَرُواْ كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ۞ وَٱللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاكُوا هِنَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مِعَلَ اللَّهُ وَاللَّهُ أَنْ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مِعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَعَلَ الللَّهُ وَيُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ مَعَلَ اللَّهُ مَا عَلَى الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مُعَلَى اللَّهُ عَلَا لَا اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الأساليب التي اتبعها في الدعوة إلى الله:

- ١. ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَقَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾.
- ٢. ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ٓ إِنِّى لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينَ ۚ أَن لا تَعْبُدُوۤ الله الله ۖ أَلِي الله الله الله الله عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمِ ﴿
   عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمِ ﴿
- ٣. ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ وَيُمْدِدُكُم بِأَمْوَالٍ ۞ وَبَنِينَ وَبَجُعُل لَّكُو جَنَّنتٍ وَبَجْعَل لَّكُو أَبْهَرًا ۞ مَّا لَكُو لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُو أَطُوارًا ۞ وَبَنِينَ وَبَجُعُل لَكُو جَنَّنتٍ وَبَجُعُل لَكُو أَبْهَرًا ۞ مَّا لَكُو لَا تَرْجُونَ لِلَهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُو أَطُوارًا ۞ أَلَمْ تَرَواْ كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ۞ وَآللَهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُو فِيهَا وَنُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُو ٱلْأَرْضَ بَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُو فِيهَا وَنُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُو ٱلْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ لِتَسْلُكُواْ مِنْهَا شُبُلًا فِجَاجًا ۞ ﴾.





- ﴿ أَنِ آعۡبُدُواْ وَٱتَّقُوهُ ٱللَّهَ وَأُطِيعُونِ ﴿ يَغۡفِرْ لَكُر مِّن ذُنُوبِكُرْ وَيُؤَخِرْكُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى ۚ إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا
   جَآءَ لَا يُؤَخَّرُ ۖ لَوْ كُنتُمْ ﴿ تَعْلَمُونَ ﴾.
- وَ قَالَ رَبِ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا ﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَآءِ يَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِعَالَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَأَصَرُّواْ وَآسْتَكْبَرُواْ آسْتِكْبَارًا ﴿ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ لِتَعْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَا نِهِمْ وَآسْتَغْشُواْ ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّواْ وَآسْتَكْبَرُواْ آسْتِكْبَارًا ﴾ ﴿ وَهَارًا ﴾ ﴿ جَهَارًا ۞ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنتُ هُمْ وَأُسْرَرْتُ هُمْ إِسْرَارًا ﴾ ﴿ حَهَارًا ۞ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنتُ هُمْ وَأُسْرَرْتُ هُمْ إِسْرَارًا ﴾ ﴿ .

دعوته ألف سنة إلا ٥٠ عاماً في سورة العنكبوت، الآية: ١٤: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفُونَ فِيهِمْ أَلْفُوفَانُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾.

نوح عليه السلام يواجه الملأ من قومه:

- ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٓ إِنَّا لَنَرَنكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾ ٥٠.
- ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمَّ أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ بَلْ نَظُنُكُمْ كَنذِبِينَ ﴾ ﴿
  أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ بَلْ نَظُنُكُمْ كَنذِبِينَ ﴾ ﴿
  أما شبهات الملأ في سورة الأعراف:
- ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي ضَلَىٰلٍ مُّبِينِ ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَىٰلَةٌ وَلَكِتِنِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أَيْلِغُكُمْ رِسَلَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أَيْلِغُكُمْ وَسَلَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ هي مَن رَبِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِتَتَّقُواْ وَلَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ هي
  - ١. أنه في ضلال مبين. وأنه تخلى عن دين آبائه وأجداده.
  - ٢. أجابهم أنه ليس في ضلال وإنه رجل منهم جعله الله رسولاً منهم، وهذا بمشيئة الله عزّ وجلّ.

أما الشبهات الملأ في سورة هود:

﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلْنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ بَلْ نَظُنُكُمْ كَنذِبِينَ ۚ قَالَ يَنقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ وَ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَمَا كَرِهُونَ ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ وَ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَمَا كَرِهُونَ ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَيْ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَ إِنَّهُم مُّلَنقُواْ رَبِّمَ وَلَنكِيْ أَرَنكُمْ قَوْمًا جَهَلُونَ ﴾ هَاللَّ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَ إِنَّهُم مُّلَنقُواْ رَبِّمَ وَلَنكِيْ أَرَنكُمْ قَوْمًا جَهَلُونَ ﴾

﴿ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَلِينُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَآ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِىَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ إِنِّي الْمَالِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَآ أَقُولُ لِلَّذِينَ لَا اللَّهُ عَيْرًا ۗ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِم ۗ إِنِّي إِذًا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ ﴿





- ١. إنه ليس رسول من عند الله لأنه بشر.
  - ٢. اتبعه أراذل الناس وضعفائهم.
- ٣. ردّ نوح عليه السلام بقوله: إنه رسولٌ من عند الله وهو على يقين كامل، وبينة قاطعة بذلك.

### أما في سورتي المؤمنون والشعراء:

- ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلُوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرٌّ مِّثْلُكُرْ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ بِهِ عِنَّةٌ فَتَرَبَّصُواْ بِهِ حَتَّىٰ حِينِ ﴿ قَالَ لَأُنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ قَالَ رَجُلُ بِهِ عِنَا شُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ﴾ ﴿
- ﴿ \* قَالُوٓا أَنُوۡمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ ٱلْأَرۡذَلُونَ ﴿ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّي ۗ لَوْ تَشْعُرُونَ ﴾ ﴾ عَلَىٰ رَبِّي ۗ لَوْ تَشْعُرُونَ ﴾ ﴾

عناد قوم نوح عليه السلام وإصرارهم على تكذيبه:

#### حصيلة دعوته:

﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُورُ قُلْنَا ٱحْمِلَ فِيهَا مِن كُلِّ ِ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ مَعَهُ ٓ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ﴿ اللَّهُ وَمَنْ ءَامَنَ ۚ وَمَاۤ ءَامَنَ مَعَهُ ٓ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ﴿

لم يؤمن بنوح عليه السلام إلا العدد القليل من قومه نوح يصنع السفينة:

﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُۥ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا تَبْتَبِسْ بِمَا كَانُواْ يَفَعُلُونَ ﴾ وَآصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخْلِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ۚ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ﴿ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ وَآصِنَعِ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَا أُمِّن قَوْمِهِ عَرُواْ مِنْهُ ۚ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ مَذَابُ مُعْمِولُ عَلَيْهِ عَذَابُ مُقِيمً ﴾ وَذَابُ مُقِيمً ﴾

#### دعاء نوح عليه السلام:

﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبٌ لَا تَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ۞ إِنَّكَ إِن تَذَرَهُمْ يُضِلُّواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوٓاْ إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ۞﴾.





### مبهمات تتعلق بسفينة نوح عليه السلام:

وكل ما يتعلق بالسفينة مبهم في الكتاب والسنة، لم تبينه ولم تفصله الآيات والأحاديث الصحيحة، ما نوع الخشب الذي صنع منه السفينة؟ وأين قطع ذلك الخشب؟ وأين كان يقيم وهو يصنع السفينة؟ وكيف قطع ألواح الخشب وركّ بمنها السفينة؟ وما مساحة السفينة؟ وكم كان طولها وعرضها وارتفاعُها؟ وماذا كان شكلها؟

كل هذه الأسئلة وغيرها، عليها إجابات في الأساطير واليهوديات، لكن لا جواب عليها عندنا، ولا يضرنا عدم العلم بها، فلا تضيف لنا علماً ولا تقدم لنا عبرة أو عظة ١.

فقط ما قاله تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ وَدُسُرٍ ﴾ ﴿ [القمر: ١٣].

والدسر هي المسامير، أي: إنها سفينة ذات ألواح خشبية، وذات مسامير تثبت تلك الألواح بعضها ببعض. فوران التنور والطوفان:

﴿ حَتَّىٰٓ إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُورُ قُلْنَا ٱحْمِلُ فِيهَا مِن كُلِّ ِزَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ مَعَهُ ۚ إِلَّا قَلِيلٌ ۞ \* وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِيهَا بِسْمِ ٱللَّهِ مَجْرِلِهَا وَمُرْسَلِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ اللَّهِ مَجْرِلِهَا وَمُرْسَلِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ اللَّهِ عَجْرِلِهَا وَمُرْسَلِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ اللَّهِ عَجْرِلِهَا وَمُرْسَلِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ اللَّهِ عَجْرِلُهَا وَمُرْسَلِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُرْسَلِهَا أَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُرْسَلِهَا أَلِنَا لَكُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَا اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللْفَالِقُولِ اللَّلِي الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

كان نوح عليه السلام ينتظر علامة بدء الطوفان، كما أمره الله عزّ وجلّ، فقد صنع السفينة وصار ينتظر العلامة، وتباعه المؤمنون جاهزون منتظرون، والكفار غافلون لاهون ساخرون.

﴿ فَدَعَا رَبَّهُ ۚ أَنِي مَغَلُوبٌ فَٱنتَصِرْ ﴿ فَفَتَحْنَآ أَبُوّابَ ٱلسَّمَآءِ مِمَآءِ مُّنْهَبِرٍ ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا فَٱلْتَقَى اللهِ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ﴾ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُوّاحِ وَدُسُرٍ ﴾ [القسر: ١٠ - ١٣].

﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ﴿ فَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُورُ فَالسَلُكَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا تَخْلَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ التَّنُورُ فَالسَلُكَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا تَخْلَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ التَّالُونُ فَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي نَجَّلِنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ اللَّهُ اللَّهِ مَنْعُونَ ٢٠ اللَّهِ ٱللَّذِي نَجَّلِنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِي نَجَّلِنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ اللَّهُ اللَّذِي لَكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي لَكُولُولُ اللَّهُ اللَّذِي لَا اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ ا

وكانت علامة بدء الطوفان فوران الماء من التنور، والتنور هو: الفرن الذي يخبز فيه، وسمّي «تنور» لأنّ النار تكون موقدة مشتعلةً فيه.



١ صلاح الخالدي، القصص القرآني، ص١٨٧.



#### حمولة السفينة من المؤمنين فقط:

قال تعالى: ﴿ قُلْنَا ٱحْمِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾ . ما حدث بين نوح عليه السلام وابنه ومعاتبة الله عزّ وجل لنوح عليه السلام:

﴿ وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحٌ اَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَنبُنَى ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحٌ ٱبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَنبُنَى ٱلْمُورِينَ ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَا مَن رَّحِمَ أَمْ وَاللهِ إِلَا مَن رَّحِمَ أَوْ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾ ﴿ [هود: ٢٤ - ٤٤].

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَّهُۥ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُۥ فَقَالَ رَبِّ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ۖ فَلَا تَسْعَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۖ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَنهِلِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِلَكَ أَنْ أَسْعَلَكَ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمٌ ۗ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِى وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمٌ ۗ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِى وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمٌ ۗ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِى وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ أَمْعَلَكُ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمٌ ۖ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِى وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِنَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ أَمْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَيْسَ لِى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا لَيْسَ لِى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِكُ أَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ أَلْعَلَاكُ مَا لَيْسَ لِى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكِ مَا لَيْسَ لِلْ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلْكَ عَلْمَ اللَّهُ عَلِيْلُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي اللَّهُ عَلَيْكُو

#### الاستواء على الجودي:

﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلجُودِي ۖ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ الطَّلِمِينَ ﴾ ﴿ وَدَ: ٤٤].

واستقرت السفينة على جبل الجودي.

وجبل الجودي: ما زال اسمه حتى الآن جبل «الجودي»، وهو مطل على جزيرة، وهو قريب من مدينة الموصل العراقية المعروفة.

ولما استقرت سفينة نوح على جبل الجودي، نزل منها نوح عليه السلام، والمؤمنون الذين معه، واستؤنفت الحياة من جديد على وجه الأرض قال تعالى: ﴿ قِيلَ يَننُوحُ آهْبِطْ بِسَلَمِ مِنّا وَبَرّكُنتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِّمَّن مَّعَكَ ۖ وَأُمَمُّ مَن جديد على وجه الأرض قال تعالى: ﴿ قِيلَ يَننُوحُ آهْبِطْ بِسَلَمِ مِنّا وَبَرّكُنتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِّمَّن مَّعَكَ ۖ وَأُمَمُ مَن مَنهُمَ تِعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُم مِّنا عَذَابُ أَلِيمُ عَلَى المُود: ٤٨].

وجعل الله عزّ وجلّ السفينة آية وعبرة للعالمين جميعاً حين قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَلَمِتُ فَلَمِثَ وَجَعَلُ اللهُ عَرِّ وَجَلِّ السفينة وَعَبَرَ السَّفينة وَأَصْحَلَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَ آ اَيَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ١٥،١٤].





المرحلة الثانية: ما بين نبوته والطوفان. وهي حوالي ألف سنة: ﴿ أَلُّفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمَّسِينَ عَامًا ﴾.

المرحلة الثالثة: ما بين نزولِه من السفينة إلى وفاته، وهذه لم يخبرُنا الله عنها، فلا نخوضُ فيها.

أما والداه، فقد آمَنا به بعد نبوته، ودَخَلا في دينه، وتخلّيا عن الكفرِ بالله بدليل قوله تعالى: ﴿ رَّبِّ ٱغْفِرْ لِي

وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِيتِ وَلَا تَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ١٥٠ [نح: ٢٨].

لقد سأل نوخ ربَّه أنْ يغفر له أولاً، ولأمه وأبيه ثانياً، ولمن دخلَ بيتَه مؤمناً ثالثاً، ثم لجميع المؤمنين والمؤمنات على اختلافِ الزمان والمكان، أينما كانوا، وحيثُما وُجدوا.

فلو لم يكن أبواه مؤمنين لما استغفرَ لهما، فهو لم يستغفرُ لامرأتِه وابنه لأنحما كَفَرا به.

#### وصية نوح لابنه قبيل موته:

وعندما حانت وفاةُ نوح عليه السلام، بعدَ هذا العمر الطويل الذي عاشه، أحضرَ ابْنَه المؤمن وأوصاهُ وصيةً إيمانيةً جامعة، أخبرَنا عنها رسولُ الله على.

روى أحمد والبيهقي عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال:

(كنا عند رسولِ الله على، فجاء رجلٌ من أهل البادية، عليه جُبَّةُ سِيجان، مزرورةٌ بالديباج ١، فقال رسولُ الله على:

«ألا إنَّ صاحبكم هذا قد وضعَ كلَّ فارسِ ابنِ فارس، ورفعَ كلَّ راع ابنِ راع»!

فأخذَ رسولُ الله بمجامع جُبَّته، وقال له: أرى عليك لباسَ مَنْ لا يعقل!!

ثم قال عليه الصلاة والسلام: «إن نبيَّ اللهِ نوحاً عليه السلام لما حضرَتْه الوفاة، قال لابنه:

إِنِي قَاصُّ عليك الوصية: آمُرُك باثنتيْن، وأَغْاك عن اثنتيْن: آمُرُك بلا إله إلا الله. فإنَّ السماوات السبع والأَرضين السبع، لو وُضعت في كفة، ووُضعتْ لا إله إلا الله في كفة، رجحتْ بَعنَّ لا إله إلا الله. ولو أنَّ السماواتِ السبع والأَرضين السبع حُنَّ حَلَقَةً مُبْهَمَة، ضَمَّتْهُنَّ لا إله إلا الله.

وآمُرُك بالتسبيح وبالتكبير، فإنَّ بما صلاةَ كل شيء، وبما يُرزَقُ الخلق.

وأهاك عن: الشرك، والكبر».

قال: يا رسول الله، هذا الشركُ قد عَرَفناه، فما الكبر؟ هو أنْ يكونَ لأحدنا نَعلان حسنتان لهما شِراكان

#### حسنان؟

قال عليه الصلاة والسلام: «لا».

قال: هو أنْ يكونَ لأحدِنا حلةٌ يلبسها؟

قال عليه الصلاة والسلام: «لا».

قال: هو أن يكونَ لأحدنا دابةٌ يركبها؟

١ السيجان :جمعُ ساج، وهو الثوبُ الطيلسانُ الأخضر. وكان الأعرابيّ قد زررَ ثوبَه الأخضر بأزرار من الديباج، وكان لباسُه يشير إلى تكبره، ولذلك كره الرسولُ عليه السلام لبسه، وذكّره بوصية نوح عليه السلام لابنه.



قال عليه الصلاة والسلام: «لا».

قال: هو أن يكونَ لأحدنا أصحابٌ يجلسون إليه؟

قال عليه الصلاة والسلام: «لا».

قال: يا رسولَ الله فما الكِبْر؟

قال عليه الصلاة والسلام: «هو سَفَهُ الحق وغَمْطُ الناس!») ١.

إن المتكبرَ هو الذي يسفهُ الحقُّ ويغمطُ الناس.

ومعنى سَفَه الحق: الاستخفاف به، ورفضُه، وعدمُ قبوله.

ومعنى غمط الناس: عيبُهم وازدراؤُهم وانتقاصهم واحتقارُهم.

ويهمنا هنا أن نتعرفَ على وصيةِ نوح عليه السلام لابنه عندما قربتْ وفاتُه. إنه يوصيه بالإيمانِ والعبادة، وينهاه عن الشرك والمعصية.

لقد أُمره بالتوحيد، والإكثارِ من قول: لا إله إلا الله، لأنها أفضلُ ما قاله أيُّ مخلوق. كما أمره بالإكثارِ من التسبيح والتكبير والعبادة.

ونهاهُ عن أقبح رذيلتين، وهما الشركُ بالله، والتكبرُ على عباد الله.

ثم توفي نوح عليه الصلاة والسلام.

ولم تفصِّل النصوصُ من الآياتِ والأحاديث الصحيحة كيفيةَ احتضارِ نوح ووفاتهِ عليه السلام، ولا كيفيةَ دفنه، كما أنها لم تحدِّد المكانَ الذي دُفن فيه، ولا البقعةَ التي كان قبره فيها.

وبما أن النصوصَ المعتمدةَ قد سكتتْ عن ذلك، فنحنُ ملزمون أن نسكتَ عنه، وأن لا نحاولَ أخذه من اليهوديات ٢.



١ أخرجه أحمد في المسند ١٦٩/٢، ١٢٠، ٢٢٥. والبيهقي في الأسماء والصفات: ٧٩. وانظر الأحاديث الصحيحة. رقم: ٥٦.



# بين نوح وأمة مُجَّد ﷺ يوم القيامة

أخبرَنا رسولُ الله على عن أمرين، يكونان بين نوح عليه الصلاة والسلام، وبين أمة مُحَّد عليه

الأمر الأول: هو استشفاعُهم بنوحٍ عليه السلام. فعندما يكونون في أرض الموقف، يُعانون أهوالَ الحشر، يأتون إلى آدم عليه السلام، يستشفعون به، فيُحيلهم إلى نوح عليه السلام.

روى البخاريُّ ومسلم وغيرُهما عن أبي هريرة هِي، عن رسول الله رضي الله عليه، في حديث الشفاعة الطويل، أنه قال:

«.. فيقول لهم آدمُ عليه السلام: اذْهَبوا إلى غيري، اذْهَبوا إلى نوح.

فيأتون نوحاً، فيقولون: يا نوح: أنت أولُ الرسل إلى الأرض، وسمّاكَ الله عبداً شكوراً. اشفْع لنا إلى ربك! ألا ترى ما قد بلغنا؟

فيقولُ لهم: إن ربي قد غضبَ اليوم غضباً، لم يغضبُ قبلَه مثله، ولن يغضبَ بعدَه مثله، وإنه قد كانت لي دعوة، دعوتُ بما على قومى، نفسى نفسى، اذْهَبوا إلى غايري، اذهبوا إلى إبراهيم الله على الله عل

ويبقون يذهبون إلى الأنبياء الكرام عليهم الصلاة والسلام، يستشفعونَ بمم، حتى يَصِلوا إلى مُحَّد ﷺ، فيشفعُ لهم عند الله، لأنه صاحبُ مقام الشفاعة!

# شهادة الأمة لنوح بتبليغ قومه:

الأمر الثاني: شهادةُ أمةِ مُحَّد ﷺ، لنوح عليه الصلاة والسلام، أنه بلَّغَ قومه، وذلك بعد أنْ يكذب قومُه، وينكروا تبليغَه لهم.

فيقول لأمته: هل بلَّغكم؟

فيقولون: لا. ما جاءنا مِن نبي!

فيقول لنوح: مَن يشهدُ لك؟

فيقول: مُحَّد عَلَيْ وأمتُه!

قال عليه الصلاة والسلام: وهذا هو قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]. والوسط: العدل.

قال عليه الصلاة والسلام: فَيُدْعَوْن. فيشهدون له بالبلاغ، ثم أشهدُ عليكم» ٢.

وفي رواية النسائي تفصيل أكثر، مع إبمام اسم النبي الذي تشهد له هذه الأمة.



١ أخرجه البخاري برقم: ٣٣٤٠، ومسلم برقم: ١٩٤. انظر الأحاديث الصحيحة رقم: ٣٦٤.

٢ أخرجه البخاري برقم: ٣٣٣٩. انظر الأحاديث الصحيحة: رقم ٥٥.



روى النسائي عن أبي سعيد الخدري ﴿ عن رسول الله ﷺ قال: «يجيءُ النبيُّ يومَ القيامة معه الرجل، ويجيءُ النبيُّ معه أكثر من ذلك!

فيقال له: هل بلُّغتَ قومك؟

فيقول: نعم.

فيُدْعُون: فيقال لهم: هل بلَّغكم؟

فيقولون: لا.

فيقال: مَنْ يشهدُ لك؟

فيقول: أمةُ مُحَد عَلِيٍّ.

فتُدعى أمةُ مُحِد عَلِين الله فيقال لهم: هل بلَّغَ هذا؟

فيقولون: نعم.

فيقال: وما عِلْمُكم بذلك؟

فيقولون: أخبرَنا نبيُّنا ﷺ أن الرسلَ قد بلَّغوا، فصدِّقْناه.

فذلك قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهِدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

ومعنى: ﴿ وَسَطَّا ﴾: عَدْلاً » .

إن أمةَ مُحَّد الله هي الأمةُ الوسطُ العادلة، هي أمةُ العدالة والشهادة، التي تحبُّ الأنبياءَ السابقين جميعاً، ولذلك نشهدُ لهم بالصدق والعدل، بأنهم بلَّغوا أقوامهم، ولكن أقوامهم يُنكرون ويَكذبون.

ومن هذه الشهادات الصادقة العادلة، هذه الشهادةُ التي يقدمونها لصالح نوح عليه الصلاة والسلام يوم القيامة، وقد عَلِموا ذلك من كتاب الله، ومن حديثِ رسولِ الله على، فآمنوا به وصدَّقوه، وشهدوا به.





# الفهرس

| ٤   | المحاضرة الأولى: قصص الأنبياء: قراءة تأصيلية جديد |
|-----|---------------------------------------------------|
| 9   |                                                   |
| 9   | ثانياً: أخبار ما بعد البعثة:                      |
| 1   | ثالثاً: أما من أهداف القصص القرآني فنذكر:         |
| 17  |                                                   |
| ١٨  |                                                   |
| 7٣  | المحاضرة الثانية:                                 |
| ٣٣  |                                                   |
| ٣٣  | خلق آدم – عليه السلام:                            |
| ٣٧  | المرحلة الأولى: من حفنة تراب:                     |
| ٣٧  | المرحلة الثانية: خلقه من طين:                     |
| ٣٧  | المرحلة الثالثة: هو الطين اللازب:                 |
| ٣٨  | المرحلة الرابعة: خلقه من صلصال من حمأ مسنون       |
| ٣٨: |                                                   |
| ٣٨  |                                                   |
| ٣٩  | المرحلة السابعة: مرحلة خلق آدم:                   |
| ٤٤  |                                                   |
| ٥١  | الركن الأول النازعان                              |
| ٥٦  | الخواطر بمنزلة البذر                              |
| ٦٦  |                                                   |
| ٦٦  | كيف انحرف الناس إلى الكفر:                        |
| ٦٨  | استعمالُ كلمةِ دينٍ في القرآنِ الكريم:            |
| ٦٨  |                                                   |
| γ   | الدينُ: الْمُصْطَلَحُ الجامِعُ الشَّامِل:         |
| ٧١  | _                                                 |
| ٧٢  | التحقيق اللغوي                                    |
| 91  | بين نوح وأمة مُحَّد ﷺ يوم القيامة                 |

