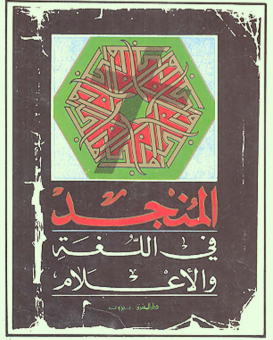
# النزعة النصرانية في في المنافقة في المنافق



ت أليف (الركور (الركوب تم حوك مي جامع دام القريك



11316 - 19919



MMM GORE Adll Leg









## النزغة النصرانية في في المنطقة المنطقة

تَأْلِيفُ الرُّوْر (اِرُّهُ مِنْ مِنْ مُحْوَمِيْ جَامِعَتْ أُمَّ القَّحِثُ

11312-119919















### حقوق الطبع محفوظة



### تطلب کتب دار الفـاروق مــن

مكتبة شقير بالطائف - ت ٧٤٢٣٥١٦ فاكس ٧٤٥١٤٨٧ دار طيبة مكة المكرمة - تليفون ٩٤٥٧٨٠ دار ابن القيم بالدمام - تليفون ٨٢٦٨٣٤٣









«المنجد» قاموس معروف ، ويشيع بين الطلاب اقتناؤه لأنه معجم عصري وفيه صور ملونة كثيرة . ومع أنني كنت أستعمله بين الحين والحين إذا وقع في يدي ولم أجد غيره فإنني لم أفكر في شرائه رغم حرصي الشديد على الاستكثار من القواميس ودوائر المعارف ، سواء باللغات التي أقرأ بها أو تلك التي لا أعرفها ، وذلك لعدم اطمئناني التام إليه .

ثم حدث أن أتيت إلى المملكة العربية السعودية ، واحتجت إلى بعض المعاجم إلى جانبي لابتعادي عن مكتبتي في القاهرة بها فيها من قواميس وموسوعات ، وتصادف أن وجدتُ «المنجد» في إحدى مكتبات الطائف بثمن مُغْرِ نسبياً ، فاشتريته ولم أشتر معجهاً آخر من المعاجم المتعددة التي عندي في مصر . وأخذت أستعمله هو والصحاح» وغيرهما من القواميس التي كان يمدني بها بعض زملائي في جامعة أم القرى ، فلاحظت في بعض ماكنت أراجعه أو يلفت نظري من مواده مسحةً نصرانية غريبة على معجم لغوي تاريخي .

اللهام في نفسي أن أراجعه مراجعة شاملة ، فهالني حينئذ تلك النزعة

وهام في نفسي أن أراجعه مراجعه سامله ، فهالتي حيسد للك الراحة النصرانية العارية الفجة التي تطل برأسها القبيح في كل فرصة تتاح لها ، بل وبغير مناسبة في كثير من الأحيان . فكان لابد أن أنبه قومي إلى ذلك وأستصرخهم أن يعمل القادرون منهم على إخراج منجد إسلامي يضع الأمور في نصابها لغوياً ودينياً وتاريخياً وعلمياً . واقترحت أن يسمَّى «الهدى» ، إشارة إلى ما ينبغي أن يتسم به من موضوعية واحترام لحقائق العلم والتاريخ والإسلام الحنيف .

ولابد أن أشير إلى أن نسخة «المنجد» التي اعتمدت عليها قد صدرت سنة ١٩٨٦ ، وهي الطبعة الثامنة والعشرون من «المنجد» اللغوي ، والطبعة الخامسة عشرة من «منجد» الأعلام . وأرجو أن ينفع الله بهذه الدراسة وأن تؤتى أُكُلها .

ري الحه الماري الطائف الطائف

۲۰ رمضان ۱۵۱۰هـ / ۱۵ إبريل ۱۹۹۰م







## النزعة النصرانية في قاموس «المنجد»

### بقلم : د. إبراهيم عوض

«المنجد» هو قاموس كان ولا يزال نصرانياً ، فقد وضعه عام ١٩٠٨ راهب نصراني هو الأب لويس معلوف اليسوعي ، ووضع قسم «الأعلام» منه راهب نصراني آخر هو الأب فرنارد توتل اليسوعي(١) ، وطبعته المطبعة الكاثوليكية(٢) .

وما زال القائمون على تحريره من النصارى ، وفي مقدمتهم فيها يخص القسم اللغوي كرم البستاني ، والأب اليسوعي بولس موترد ، وعادل أنبوبا ، وأنطوان نعمة ، وفيها يخص قسم «الأعلام» بولس براورز ، وسليم دكاش ، ولويس عجيل ، وميشال مراد .

صحيح أن لبعض المسلمين مشاركة في تحرير بعض مواده ، لكن ذلك مقصور على قسم «الأعلام» ، ومحصور في المواد الخاصة بد «تاريخ العالم العربي والحضارة الإسلامية»، ومع هذا فإنهم لم ينفردوا بتحرير هذه الزاوية الضيقة ، بل شاركهم فيها بعض النصارى (٣) . أما الأداب العربية . . الأداب العربية التي تتصل



١ \_ انظر مادة «المنجد» في قسم «الأعلام» ٣/٥٤٧ .

٢ ـ مقدمة الطبعة السابعة عشرة .

٣ ـ انظر صفحة «المساهمون في التحرير» في بداية قسم «الأعلام» ط ١٥ .

إهداء من شبكة الألوكة

بالإسلام وتاريخه بأوثق سبيل ، فقد انفرد بها ثلاثة من النصارى لم يشركهم في تحريرها مسلم واحد فرد ، وهؤلاء الثلاثة هم فؤاد أفرام البستاني ، وهنري فليش . وبالمثل احتكر تحرير مواد «الفلسفة والعلوم العربية» نصرانيان هما حميد موراني ، وسليم دكاش ، وليس للمسلمين ، خارج نطاق «تاريخ العالم العربي والحضارة الإسلامية» ، الذي لم ينفردوا كما رأينا به ، أي وجود ، اللهم في رسم الخرائط ، حيث نجد اسهاً مسلماً واحداً هو «محمد حمادة» إلى جانب اثنين نصرانيين .

«المنجد» إذن معجم نصراني ، وهو من ثمة يمثل الرأي النصراني ، ويعكس المشاعر النصرانية ، ويعطى الصدارة دائماً لكل ماهو نصراني ومع ذلك تجد هذا المعجم في مئات الألوف من البيوت المسلمة ، وأصحابها في الغالب لا يعرفون مدى السَّمّ الكفرى المراق فيه .

وأول شيء يعكس الروح النصرانية أنه لا وجود للبسملة في أول الكتاب. ليس ذلك فقط ، بل إننا حين نصل إلى مادة «بسمل» نجد ذكر النصارى وصيغة البسملة عندهم (وهي «بسم الآب والابن وروح القدس») تسبق صيغة البسملة الإسلامية : «بسم الله الرحمن الرحيم»(١) . كذلك لم يحدث أن شفع اسم النبي البتة بالصلاة عليه .

١ - ص ٣٨/ نهر ٣ (سأكتفي في الهوامش القادمة بإيراد الرقمين من غير كتابة رمزى الصفحة والنهر)



ومن ذلك أن «القرآن» لم يوصف قط في هذا المعجم بـ «الكريم» أو «المجيد» ، على حين أن كتاب اليهود والنصاري يطلق عليه دائما اسم «الكتاب المقدس» أو «الأسفار المقدسة». وحين يستشهد بشيء من القرآن الكريم لا يقدم للشاهد بـ «قال تعالى» مثلا ، بل لا يشار عادة إلى أنه مستمد من القرآن ، اكتفاء بكلمة «نحو:» أو «ومنه:» أو «يقال:» أو «كالقول:»، وكأن القرآن مجرد قول مجهول القائل . وأحياناً قلائل يذكر اسم السورة فقط دون النصّ على أن ذلك قرآن (هكذا : في سورة النساء: «يخادعون الله وهو خادعهم»)(١) ، أو يقال : «ومنه الآية : . . . » ، ثم يذكر الشاهد ، أو يقال : «في قوله من سورة كذا : »(٢) . والملاحظ أن المحرر في كثير من الأحيان لا يدع النص القرآني على حاله ، بل يعبث به ، فيحذف منه حرفا ، أو يزيد كلمة ، أو يقدم فيه ويؤخر ، أو يغير الضمير ، وإن كان هذا (في حدود ما لاحظت) لا يتمُّ إلَّا أذا ساق الشاهد القرآني مجهَّلا ، أي من غير نسبته على أي نحو من الأنحاء إلى القرآن الكريم . ومن ذلك «خلق الإنسان ضعيفاً» (من غير واو في أول الجملة) (٣) ، و «الله بديع السماوات والأرض» (بـزيادة كلمـة «الله»)(؛) ، و «يرزق الله من يشاء بغير

<sup>. 1/79 - 2</sup> 





<sup>. 1/179 - 1</sup> 

۲ \_ انظر مادة «غشي» ۲/٥٠٦ .

<sup>. 4/10-4</sup> 

الألولة

حساب» (بتقديم الفعل على لفظ الجلالة وحذف الواو من أول الكلام)(١) . . . وهكذا .

وهو قليلًا ما يستمد شواهده من كلام سيد الخلق ، وفي هذه الحالة لا ينصّ على ذلك ، وإن كنت قد صادفت مرة أن استشهد بكلام للرسول عليه الصلاة والسلام ، ثم أتبعه بعبارة (حديث شريف) بين قوسين ، وذلك حين ساق قوله ﷺ : «أدبني ربي فأحسن تأديبي» .

وبالمناسبة فقد سكت القاموس تماماً عن أحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام ، فلم يشر إليها ولا إلى كتبها . وسترهق نفسك في غير طائل اذا ذهبت تبحث في المواد التي كان يمكن أن يتحدث عن ذلك فيها ، مثل مادة «حدث» (لد («أحاديث الرسول») و «صحّ» (لد («الصحاح») أو على الأقل «صحيح البخاري ، وصحيح مسلم») .

كذل فلن تجده قد خصص لهذا الموضوع أية مادة من مواد «منجد الأعلام». وكما خرس عن أحاديثه ﷺ فقد خرس عن الإشارة إلى «السيرة النبوية». فلم يخصص لها أية مادة ، على أهميتها وجلالها عند المسلمين على الأقل ، الذين يشكلون الغالبية الساحقة من جمهور مشتريه.

وقد لاحظت أن بعض الشواهد قد استقيت من الكتاب المقدس

<sup>5°</sup> CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

الألوكة

عَنـد اليهـود والنصارى ، مثل قوله : «فقال الله : فليكن نور ، فكان نهر»(١) .

ومن اهتمام محرري المعجم بالكتاب المقدس عندهم نجدهم يذكرون أسماء أسفاره مرتين: مرة جملة (۲)، ومرة مفرقة كل سفر في المادة التي ينتمي إليها، فمن ذلك «الجليان: سفر رؤيا يوحنا» (۳)، و «الجامعة» (٤)، و «سفر أستير» (٥)، و «سفر أيوب» (٢)، و «سفر الجامعة» (٧)، و «سفر الخروج» (٨)، و «سفر دانيال» (٩)، و «سفر نشيد الأناشيد» (١٠)، . . إلخ . هذا في الوقت الذي لا يخصص للقرآن في المعجم بقسميه إلا مادة واحدة الوقت الذي لا يخصص للقرآن في المعجم بقسميه إلا مادة واحدة (في قسم «الأعلام») . وحتى في هذه المادة اليتيمة لا يذكر شيء من أسماء سور القرآن (١١). بل إنه عند شرحه لمعنى كلمة «سورة» لم يقل أكثر من أن «السورة من الكتاب: القطعة المستقلة» (١٢)، متجاهلا



<sup>.</sup> Y/V· £ \_ 1

۲ \_ انظر مادة والكتاب المقدس»/أعلام ٣/٤٥٧ .

<sup>.</sup> T/99\_T

<sup>.</sup> Y/1.1-E

٥ - ١/٤٤ أعلام .

٦ \_ ١/٩٧ أعلام .

٧ ـ للمرة الثانية ٢/١٩٥ أعلام .

۸ ـ ۲/۲۳۰ أعلام .

٩ ـ ١/٢٤٠ أعلام .

١٠ ـ ١/٥٧٤ أعلام .

<sup>11</sup> \_ شذ ، في حدود ما لاحظت وتتبعت ، الإشارة إلى أن «الإسراء» هي اسم سورة من سور القرآن (١/٩٤٢) .

<sup>1/477-17</sup> 

تماماً «السورة القرآنية»، على عكس ما فعل مع «الإصحاح»، إذ نسبه من فوره للتوراة والإنجيل، فقال: «الإصحاح والأصحاح من التوراة والإنجيل دون السفر وفوق الفصل منهما» (١). أما في مادة «قرأ» (في القسم اللغوي) فإن كلمة «القرآن» تذكر فقط بوصفها مصدراً، ولا يشار إلى القرآن الكريم من قريب ولا من بعيد. ونفس الحال أيضاً في مادة «ذكر» إذ تورد كلمة «الذكر» على أنها مجرد مصدر، ولا يشار إلى أنها أيضاً علم على القرآن الكريم، فضلاً عن أن يوصف بـ «الحكيم» (هكذا: «الذكر الحكيم»). فضلاً عن أن يوصف بـ «الحكيم» (هكذا: «الذكر الحكيم»). والأمر نفسه كذلك في مادة «كتب»، التي لا يشار فيها إلى أن والكتاب» هو أحد الأسهاء التي تطلق على القرآن الكريم. ومن هنا فإن الكلام في القاموس عن «أم الكتاب» (التي هي علم على سورة «الفاتحة») غائم، ويصدق على افتتاحية أي كتاب(٢).

والأشد من هذا والأنكى أنه في مادة «صحف» ، حين وصل إلى كلمة «مصحف» اكتفى بذكر معناها العام ، وسكت فلم يبين أنها قد أصبحت علماً على الصحف المجموع فيها «القرآن الكريم» (٣) . وبطبيعة الحال فإن نية كهذه النية لن تسمح بالكلام في أي مادة من مواد المعجم عن عقيدة «إعجاز القرآن» ، فعبثاً تبحث عن ذلك في مادتي «عجز» و «قرأ» في القسم اللغوي أو في مادة «قرآن» في قسم «الأعلام» .



<sup>. 7/817 - 1</sup> 

<sup>. 1/7/1 - 7</sup> 

<sup>.</sup> Y/EIV - T

إهداء من شبكة الألوكة www.alukah.net

وحين يتحدث عن الأناجيل يقول إنها وصلت إلينا في أربعة كتب فقط(۱) ، مع أن كل دارس لتاريخ النصرانية وأناجيلها يعرف أنه وصلنا أكثر من أربعة أناجيل ، كه «إنجيل طفولة المسيح» و «إنجيل برنابا» ، الذي ينسى محرر قسم «الآداب المسيحية العربية» أنه أنكر قبلاً وصول أكثر من أربعة كتب للإنجيل إلينا ويقول إنه من الأناجيل المنحولة(۲) ، أي أنه عاد فاعترف أن هناك أناجيل أخرى غير الأربعة ، وإن كان قد وصفها بالمنحولة ، وأن من بينها «إنجيل برنابا» .

وقد اعتمد المعجم كتابهم المقدس مرجعاً وحيداً في كل ماورد ذكره فيه (مع التزيد والتنقص حسب هوى المحررين) ، وإن كان يموه أحياناً بأن هذا الشخص أو ذاك قد ذكره القرآن ، مما يوقع غير اليقظ في الوهم بأن وجهة النظر التي ساقها ، وهي وجهة نظر كتابية محضة وتعارض عادة القرآن الكريم ، مرجعها هذا القرآن . ومن ذلك اتهامه حواء بأنها هي التي أغوت آدم (٣) ، وهو ما يخالف ما جاء في القرآن من أن الشيطان هو الذي وسوس للاثنين ودلاهما بغرور ، وأن حواء مثل آدم في ذلك (٤) .

ومثله زعمه ، بعد أن ذكر طرد آدم وحواء من جنة الفردوس ، أنها قد وُعِدا في التوراة بمخلّص هو المسيح(ه) . وقد كان واجباً



١ - ١/٧٤ أعلام .

۲ - ۲/۱۲۲ أعلام .

٣ - مادة وحواءه/ أعلام ١/٢٢٦ .

٤ - البقرة/ ٣٥ـ٣٦ ، والأعراف/ ٢٢ـ١٩ ، وطه/ ١٢١-١٢١ .

٥ - انظر مادة وآدم ١/٣١ .

عليه أن يحدِّد في أي سفر من التوراة قد ورد هذا . ذلك أني رجعت إلى قصة آدم وحواء في العهد القديم فلم أجد أية إشارة إلى هذا الوعد ، بل على العكس فإن ما يقوله العهد القديم في هذه المسألة يبين لنا بأجلى بيان أن ذلك لا يمكن أن يكون . وهذا فضلًا عن أن هذه العقيدة غير منطقية ولا معنى لها ، إذ المفروض أنه لا تزر وازرة وزر أخرى . جاء في الأصحاح الثالث من «سفر التكوين» أن الله سبحانه وتعالى بعد أن أكل آدم وحواء من الشجرة المحرَّمة قال لحواء : «تكثيراً أكثِّر أتعاب حَبَلك . بالوجع تلدين أولاداً . وإلى رجُلك يكون اشتياقك ، وهو يسود عليك» ، وقال لآدم : «لأنك سمعت لقول امرأتك وأكلت من الشجرة التي أوصيتك قائلا: لا تأكل منها ، ملعونة الأرض بسببك . بالتعب تأكل منها كل أيام حياتك ، وشوكاً وحسكاً تُنبت لك ، وتأكل عشب الحقل . بعرق وجهك تأكل خبزاً حتى تعود إلى الأرض التي أخذت منها ، لأنك تراب وإلى تراب تعود . وقال الرب الإله : هو ذا الإنسان قد صار كواحد منا عارفاً الخبر والشر". والآن لعله يمدُّ يده ويأخذ من شجرة الحياة أيضاً ويأكل ويحيا إلى الأبد. فأخرجه الرب الإله من جنة عدن ليعمل الأرض التي أُخذ منها ، فَطُرَدَ الإنسان ، وأقام شرقى جنة عدن الكرُوبيمَ ولهيبَ سيف متقلّب لحراسة طريق شجرة الحياة» (١)



۱ ـ تكوين / ۳ / ١٦ ـ ٢٤ .

الألمك

وفي الأصحاح السادس تقرأ النص التالي الذي يصور موقف البرب من شرور البشر في بدايات الخلق: «ورأى البربّ أن شرّ الإنسان قد كثر في الأرض ، وأن كل تصور أفكار قلبه إنها هو شرير كل يوم . فحزن الرب أنه عمل الإنسان في الأرض ، وتأسف في قلبه . فقال الرب : أمحو عن وجه الأرض الإنسان الذي خلقته ، الإنسان مع بهاثم ودبَّابات وطيور السماء ، لأني حزنت أني عملتهم»(١) . فهل هذا الحقد الذي ينسبه مزوّرو العهد القديم إلى الله سبحانه وتعالى تجاه آدم وحواء واللعنات التي صبها عليهما والعزم على محق البشر جميعاً ومعهم الدواب والطيور أيضاً من على وجه الأرض بعد الندم على خلقهم مما يساعد على تصديق الزعم بأن الله قد وعد آدم وحواء بمخلص، سواء كان المسيح أو غيره؟ (٢) ويجري في هذا المجرى قوله إن «إسرائيل» هو لقب أطلق على يعقوب بن إسحاق بعد عراكه مع الملاك(٣) . والحقيقة أن الذي تعارك معه يعقوب في العهد القديم هو (أستغفر الله) الله سبحانه وتعالى نفسه . وهذه مسألة معروفة ، ولا أدري لم لوى الكاتب عنقها . وإليك نص ما جاء عن هذه الحكاية الخرافية في العهد القديم:



آ ـ من ٥ إلى ٨ .

لا أظن أنه قد فات القارىء ما نُسب إلى الله بهاتانا وغشا وعبثا في هذا النص من قوله :
«هوذا الإنسان قد صار كواحد منا عارفاً الخير والشر» ، فإن قوله «كواحد منا» يفيد بلا أدنى مواربة إيهان صانعي العهد القديم أن الله ليس الإله الوحيد ، بل فرد في جماعة من الآلهة .
أستغفر الله !

٣ ـ انظر مادة وإسرائيل /أعلام ٣/٤٤ .

الألوكة

«فبقي يعقوب وحده ، وصارعه إنسان حتى طلوع الفجر . ولما رأى (أي ذلك الشخص) أنه لا يقدر عليه ضرب حُقَّ فخذه ، فانخلع حُقُّ فخذ يعقوب في مصارعته معه ، وقال : أطلقني لأنه قد طلع الفجر فقال: لا أطلقك إن لم تباركني: فقال له ما اسمك ؟ فقال: يعقوب فقال: لا يُدْعَى اسمك فيها بعد يعقوب بل إسرائيل ، لأنك جاهدت مع الله والناس وقدرت . وسأل يعقبوب وقال: أخبرني باسمك. فقال: لماذا تسأل عن اسمى ؟ وباركه هناك . فدعا يعقوب اسم المكان «فُنيئيل» قائلا : لأني نظرت الله وجها لوجمه ، ونُجّيَتْ نفسي»(١) . «ثم قال الله ليعقوب : قم اصعد إلى بيت إيل وأقم هناك واصنع هناك مذبحاً لله ، الذي ظهر لك حين هربت من وجه عيسو أخيك» (٢). «وظهر الله ليعقوب أيضاً حين جاء من فدان آرام وباركه . وقال له الله : اسمك يعقوب . لا يدعى اسمك فيها بعد يعقوب ، بل يكون اسمك إسرائيل . فدعا اسمه إسرائيل ١٣٠٨ . أحسب أنه قد بات واضحاً تماماً الآن أن العراك كان ، على حسب هذه الأسطورة السمجة ، مع الله وليس مع الملاك .

ومنه قوله عن «أيوب» إنه «رجل من أرض أدوم» ثم يعقب على ذلك بأنه ذكر في التوراة والقرآن(؛) . فقارىء هذا سيفهم في الغالب



۱ - تكوين/ أصحاح ۲٤/۳۲ .

٢ - تكوين/ أصحاح ١/٣٥ .

٣- تكوين/ أصحاح ٩/٣٥. ١٠.

١/٩٧ أعلام ١/٩٧ .

أن هذا هو ماجماء في القرآن عنه ، مع أن القرآن يعده نبياً من الأنبياء() ، وليس مجرد رجل ، وإلا فالرجال بالمليارات .

ومثل ذلك عدم عدّه سليهان عليه السلام نبياً من الأنبياء ، واكتفاؤه بوصفه بـ «الحكيم» . كما لم يذكر عن «لوط» عليه السلام أنه نَبِيّ ، إلى جانب اعتماده في كل ما أورده عن امرأته على العهد القديم (۲) . ونفس الشيء يصدق على «نوح» ، الذي اكتفى المعجم بالقول بأنه من أقدم رجال التوراة (۳) . أما «لقمان» فالأمر معه على العكس ، إذ يذكر المعجم عنه أنه «نبي» ، ويعقب بأن القرآن قد خصه بسورة (٤) ، مما يوهم أن القرآن يعده فعلاً من الأنبياء ، وهذا غير صحيح بالمرة . كما أنه غير صحيح ما قد يُظنُّ من أن القرآن قد خصص السورة المشار إليها له كلها ، إذ الحق أنه ذكر بعض وصاياه لابنه في عدة آيات منها ليس غير (٥) .

وعلى عكس وصفه للقهان وغيره بمن كانوا أنبياء أو لم يكونوا بأنه «نبي» مطلقاً نجده يقول عن سيد البشر وخاتم الأنبياء والمرسلين : «نبي المسلمين» : هكذا تحديداً ، أي أنه ليس نبياً مطلقاً ، إنها هو نبي عند المسلمين فقط ، وهو ما يعني أنه لا يرقى إلى مرتبة واحد

١ - النساء/ ١٦٣\_١٦٥ ، والأنعام/ ٨٤\_٩٠ .

۲ - انظر ۳/۳۰۷

٣ - ٣/٤٩٧ أعلام .

٤ - ١/٥٧٩ أعلام .

۵ - مادة «لقيان»/ أعلام ۳/٤٩٣.

٦ ـ الأيات/ ١٣ ، ١٦ـ ١٩ من سورة القيان» . وهي خمس أيات فقط كها ترى في أربع وثلاثين . 🦲

الألوكة

كَلَقَهَان . انظر ذلك مشلاً عند قوله معرفاً «الصحابة» بأنهم «أصحاب نبي المسلمين»(۱) ، وكذلك في تعريفه لـ «الرسول» بأنه «لقب نبي المسلمين»(۲) . أما الحواريون ، الذين ليسوا عند النصارى أنفسهم رسلاً بالمعنى المتعارف عليه من أنهم من نزل عليهم وحي من السهاء وكلفهم ربهم تبليغه للعباد ، فإنه يسميهم «رسل السيد المسيح» ، هكذا من غير تحرّز بمثل العبارة التالية «عند النصارى» ، أو «في اعتقادهم»(۳) .

وتبلغ بواضعي المعجم كراهيتهم له على وعدم مراعاتهم لحقائق التاريخ ولا لواجبات اللياقة حينها يحجبون عن الرسول على لقب «المصطفى» ، هذا اللقب الذي أصبح علماً عليه على حين يهتمون بالنص على أن «الإناء المصطفى» لقب له «بولس» الذي يسمونه «بولس الرسول»(٤) . ومن يعرف لبولس ذلك إلا الأقلون ؟ وطبيعي بعد ذلك كله أن يهمل النص على «ختم النبوة» عند المسلمين ، ووصف النبى عليه السلام بأنه «خاتم الأنبياء»(٥) .

ويتهم المعجم داود عليه السلام ، انسياقاً مع ما جاء في العهد القديم عنه ، بأنه قتل قائده أوريا ليتزوج من امرأته (١) . وهي

<sup>. 4/217-1</sup> 

<sup>.</sup> T/TO9- T

٣-انظر شرحه لكلمة «المُرْسَل، ٢/٢٥٩.

٤ - انظر مادة «صفو» ٢/٤٢٩ .

انظر مادة «ختم» ومادة «نبأ» فلن تجد شيئا من ذلك .

٦ - ـ انظر مادة وداود»/ أعلام ٢/٢٤٠ ، وكذلك وناتان»/ أعلام ٢/٥٦٨ حيث يكور هذا الاتهام .

فرية أثيمة كافرة . ومع ذلك فإن في «العهد القديم» ما هو أشنع من هذا ، إذ يقول عن نبي الله هذا إنه زنى أولاً بامرأة أوريا ، وإن لم يذكر فيه أنه قتله بنفسه ، بل اكتفى برسم خطة التخلص منه في الحرب ، وفعلا تمّ له الأمر حسبها أراد وخطط .

وفي الحديث عن «نشيد الأناشيد» ، وهو سفر من الغزل الجسداني العاهر يقلب الكاتب الأمر رأسا على عقب ، إذ يدعي زوراً أن هذا السفر «يتغنى بالحب والجهال في نزعة صوفية»(١) . ولا أدري أي صوفية في وصف الأثداء والسرة والأفخاذ والخلوة بالحبيب في الحقول والمراعي وتحت عناقيد الكروم . وأذكر أنني قرأت مرة تفسيراً نصرانياً لهذا السفر زعم فيه كاتبه أن «نشيد الأناشيد» هذا إنها هو غزل من السيد المسيح في الكنيسة ، مع أنه لا السيد المسيح عليه السلام ولا الكنيسة كانا قد وجدا بعد ، كها أن العهد القديم ينسبه لسليان الحكيم . ثم أية كنيسة هذه التي لها أفخاذ وشعر متدل وسرة لا أدري كيف وتختلي بصاحبها بين الحقول في موسم تفتح الزهر والنوار؟

أما في مادة «هاروت وماروت» فيذكر أنهها ساحران فتنا الناس فأخذهما الله بالنكال ، مضيفاً أنهها ذُكرا في القرآن(٢) . وكان الواجب عليه مادام قد أشار إلى ذكر القرآن لهما أن يبين ما جاء في القرآن عنهما من أنهما ملكان ، وأنهما لم يكونا يعلمان أحداً حتى يقولا



١ \_ أعلام ١/٥٧٤ .

٢ \_ اعلام ١/٥٨٩ .

له: «إنها نحن فتنة فلا تكفر»(١).

وما فعله مع «هاروت وماروت» فعل مثله عند كلامه عن «أصحاب الكهف» ، إذ قال إنهم ناموا نوماً عميقاً لم يستفيقوا منه إلا بعد مائتي سنة ، مضيفاً أنهم ذكروا في القرآن (٢) . وكان الواجب مادام أدخل القرآن في الموضوع أن يورد تحديد مدة رقادهم كما قررها القرآن الكريم ، وهي ثلاثمائة سنون وتسع (٣) . أما إيراده الأمر على النحو الذي فعل فهو تضليل وتغليب لوجهة النظر النصرانية وامتهان للموضوعية .

وفي مادة «الكنيسة الكاثوليكية» نجده يذكر أن السيد المسيح هو مؤسسها وأنه «وكل إلى الرسول بطرس وإلى البابوات من بعده رعايتها والحفاظ عليها ونشر نبأ قيامة الربّ من الأموات»(٤) ، هكذا كأن موت الرب ثم قيامته بعد ذلك من الأموات (أستغفر الله العظيم) قضية مسلمة ، فضلاً عن أن هذا ليس معجماً دينياً نصرانياً ، بل معجم لغوي أعلامي ، يقرؤه المسلم والنصراني (وغيرهما) ، بل المسلم قبل النصراني . وكان ينبغي أن ينص على الأقل على أن هذا هو اعتقاد النصاري وأنه مجرد حاك له .

ومثله قوله عن «الصليب» إنه «العود المكرم الذي صُلب عليه المسيح» ، (٥) لا إنه «العود الذي يعتقد النصارى أن المسيح قد



١ - البقرة / ١٠٢

٢ \_ الأعلام/ مادة «أصحاب الكهف» ٢٥/١

٣ \_ الكهف/ ٢٥

٤ \_ الأعلامم ١/٤٤٨

<sup>1/271</sup>\_0

ww.alukah.net الألوكة

صُلب عليه». إنه لا يسوق الأمر بوصفه مسلمة لا شك فيها فحسب ، بل يصف الصليب أيضا بأنه «مكرَّم» ، مع أن هذا مما لا يقتضيه شرح الكلمة . ومن ذلك شرحه «الجلجلة» بأنه «اسم الجبل الذي صلب عليه السيد المسيح»(١) .

أمًّا فيها يخص عقائد المسلمين فإنه ينهج نحواً آخر ، فهو يقول مثلا عن القرآن إنه «كتاب المسلمين» (٢) ، وذلك على عكس وصفه له «العهد القديم» و «العهد الجديد» بـ «الأسفار المقدسة» (٣) ، وقوله عن «الإنجيل» إنه «كتب بإلهام من الله عن حياة سيدنا يسوع المسيح» (٤) ، وكذلك عن «التقليد» عند المسيحيين إنه «هو ما اتصل بنا من العقائد . . . مما أوحى الله به لكنيسته» (٥) . فكل شيء عندهم حتى مالم يقله المسيح هو وحي وإلهام من الله ، حتى ما خطّه مؤلف و الأناجيل وما شرعه رجال الكنيسة . أما قرآننا وعقائدنا فيذكر عند الحديث عنها ما يفيد أن ذلك عند المسلمين فقط . ومنه ما جاء عن «الأعراف» من أنها «سور بين الجنة والنار في اعتقادهم» (٢) . وواضح فوق هذا عدم اللياقة في الإشارة إلى



<sup>1/97 1</sup> 

٢ - أعلام ١/٤٣٥ . صحيح أن الذي كتب هذا هو في الغالب مسلم ، وصحيح أيضاً أنه ساق بعد ذلك من القرآن الكريم آية مفادها أنه تنزيل من الله ، بيد أن الاستشهاد بالآية هنا يشبه قول المحررين النصارى في المواد الأخرى «عند المسلمين» وما إلى ذلك .

<sup>. 7/070 - 7</sup> 

<sup>.</sup> Y/19 - E

<sup>. 4/789 -0</sup> 

<sup>. 7/0 .. - 7</sup> 

إهداء من شبكة الألوكة www.alukah.net

المسلمين بضمير الغائبين دون أن يكون قد سبق ذكرهم فيقال إن الضمير يعود على ماسبق ، ومثل ذلك تعريف «الغسلين» بهذا النص التالي : «قيل إنه ما يسيل من جلود أهل النار، (١) ، هكذا بصيغة التضعيف ، مادام لم يرد في الكتاب المقدس لديهم .

وليت الأمر قد وقف عند هذا الحد، فإنه قد أهمل الإشارة إلى الركن الأول من أركان الإسلام ، وهو الشهادة أو الشهادتان ، فعيثاً تبحث في مادة «شهد» عن ذلك فلا تجد له من أثر ، إذ يذكر معاني «الشهادة» الأخرى إلا هذا المعنى . أما «الشهادتان» فلا يتعرض لها . وفي نفس الوقت كان حريصاً على ذكر «قبة الشهادة عند اليهود» ، وهي كما يقول «خيمة كان يغطي بها تابوت العهد ، ويقال لها أيضا قية الزمان» (٢). وبالنسبة لـ «المعمودية» عند النصاري ، وهي تقابل على نحو ما «الشهادتين» عندنا ، فقد ذكرها وفصل القول في معناها ، بل أفرد لها ولمتعلقاتها جزءاً خاصاً من مادة «عمد» (هو الجزء الخامس) . وإليك نص ما جاء فيه : «عَمَد يَعْمدُ عَمْداً (وعمَّد) الوَلَد : غسله بهاء المعمودية . تعمَّد واعتمد: قبل المعمودية . العهاد : الاسم من عَمَد الولد . المعمودية : أول أسرار الـدين المسيحى وباب النصرانية . وهي غسل الصبى وغيره بالماء باسم الآب والابن والروح القدس.



<sup>. 1/007-1</sup> 

۲ ـ مادة «قبّ ۲/۲۰۶ .

إهداء من شبكة الألوكة www.alukah.net

واللفظة سريانية الأصل أو مولّدة مأخوذة من العَمَد ، أي البلل»(١) .

وبلغ من وسوسته في هذا الصدد أنه أضاف في ملحق «المنجد» اللغوي المعنى الاصطلاحي النصراني لكلمة «اعتهاد» ، وهو «قبول المعمودية» (۲) ، رغم أنه كها رأينا قد ذكر للفعل «اعتمد» هذا المعنى ، وبالتالي فلا حاجة إلى مثل تلك الإضافة ، إذ مادام «اعتمد» معناها في النصرانية «قبل المعمودية» فمن البديهي أن «الاعتهاد» هو «قبول المعمودية» . فانظر إلى شدة وسوسته فيها يخص أمراً نصرانياً ، على حين أنه عند ذكر «الغُسْل» يكتفى بإيراد معناه العام ، ولا يتعرض لوضعه في الإسلام ، ومنه غسل الكافر عند إسلامه ، وهو يشبه تعميد المتنصر .

إنه حريص على ألا يغفل شيئاً من عقائد النصارى الباطلة كالثالوث ، الذي يقول فيه : «ماركب من ثلاثة . ومنه «الثالوث الأقدس» لأقانيم الذات الإلهية» ، وكألوهية عيسى عليه السلام وصلبه .

وقد بلغ من حرصه على إبراز عقيدة «الصلب» في النصرانية أن خصص جزءاً مستقلاً لـ «صلب» المشتق منها «الصليب» جاء فيه : «صلّب المسيحي : عمل إشارة الصليب باليد على نفسه . الصّلبوت في اصطلاح المسيحيين : الصليب الصغير . الصليب ج



<sup>1/079-1</sup> 

Y/790 - T

www.alukah.net اهداء من شبكة الألوكة

لْبِانَ وصُلُّب : العود المكرم اللَّذي صلب عليه السيد المسيح» (١). ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل مضى فأضاف الآق : «ذو الصليب : الأخطل الشاعر النصراني» ، مع أنه لقب غير معروف للأخطل . وعلاوة على ذلك فإنه لم يفعل مثل هذا مع ألقاب الشعراء الآخرين ، اللهم إلا في قسم ، «الأعلام» وحين يكون اللقب هو الاسم الذي يعرف به الشاعر . ومن هذه الكفريات قوله في مادة «جسد»: «سر التجسد: سر اتخاذ السيد المسيح كلمة الله طبيعته البشرية» (٢) ، يقصد أن له عليه السلام طبيعتين: طبيعة إلهية ، وطبيعة بشرية بعد تجسده ونزوله من علياء ألـوهيته ليولد من رحم مريم عليها السلام ويتعذب ويموت على الصليب ، وبذلك يتم فداؤه البشر من خطيئة أبيهم آدم ، أستغفر الله . وقبوله في مادة «نبول» «تناول المسيحي : اقتبل القربان المقدس» (٣) ، والمقصود تناوله لما يعطيه له القسيس على أنه جسد المسيح ودمه(٤) ، وهو ما وضحه صراحة في مادة «قدس» إذ قال: «القُدَّاس . . . عند النصاري هو ذبيحة جسد ودم المسيح يقدِّمان على الهيكل تحت شكلي الخبز والخمر»(٥). نعوذ بالله من الشرك



<sup>. 1/271 - 1</sup> 

<sup>1/97 - 7</sup> 

<sup>.</sup> Y/A&A-T

٤ - انظر أيضا مادة «قرب» حيث ورد قوله : «قرّب الكاهن فلاناً : ناوله القربان (نصرانية)»
٢/٦١٧ .

<sup>.</sup> T/717 - 3

والوتنيات . ومن دلك انه في مادة «بثق» لا يفوته أن ينص على عقيدة الانبشاق عندهم ، فيقول : «وعند النصارى : الروح القدس ينبثق من الآب والابن ، أي يصدر»(١) .

وهو في الوقت الذي يتحدث فيه عن الغفران الكامل العام الذي يمنحه البابا في بعض المناسبات ، رافعاً البابا بذلك كها سبق أن قلنا إلى مرتبة الألوهية ، أستغفر الله ، وفي الوقت الذي يمثل للفعل «حرم» بالمثال التالي : «حرم الأسقف فلاناً»(٢) ، وهو ما يشير إلى جانب آخر من عقائدهم في رجال دينهم الذين يَعْلُون فيهم غُلُوّا شديداً ، إذ يؤمنون بأن من سلطتهم الغفران والحرمان ، وهما من حقوق الله سبحانه وحده ، نراه يسكت تماماً في مادة «شفع» فلا يشير من قريب ولا بعيد إلى «الشفاعة» في الإسلام .

ومثله ذكره «الملكوت السياوي»، وهو في عقيدتهم: «محل القديسين في السياء» بنص كلامه (۳)، (والقديسون عندهم بالألوف، وقد ذُكر منهم في المعجم عدد جد كبير)، وعدم تخصيصه مادة لـ «العشرة المبشرين بالجنة»، وهم الصحابة العشرة الكرام الذين بشرهم النبي عليه السلام، لا من تلقاء نفسه، فهذا لا يملكه الرسول ولا أي واحد من البشر، على خلاف ماهو في عقيدة النصارى، بل بوحى من الله سبحانه وتعالى.



<sup>. 7/77 - 1</sup> 

T/17A - T

<sup>1/440 - 4</sup> 

وهو في تعريفه للعبادات يقدمها من وجهة النظر النصرانية ، ولا يكلف نفسه ولا حتى بأن يشفع ذلك بإيراد تعريفها في الإسلام. خذ مثلاً «الصلاة» ، التي يحددها بأنها «ارتفاع العقل إلى الله لكي نسجد له ونشكره ونطلب معونته»(١) . فإذا غضضنا الطرف عن ركاكة العبارة وما يحفّ نصفها الأول من غموض ، فهل هذه هي الصلاة كما يعرفها المسلمون وهم أغلبية السكان الساحقة في العالم العربي الذي كتب له هذا المعجم ؟ أين التكبير الذي تفتتح به الصلاة وتتخللها ، والتسليم الذي تختتم به ؟ ثم لقد اقتصر هذا التعريف من أعمال الصلاة وحركاتها على السجود ، وأهمل الوقوف والركوع والقيام والجلوس . كذلك فقد أهمل من أقوالها التشهد والتسبيح والتحميد ، وقبل ذلك كله القرآن الكريم من فاتحة وغيرها . فانظر الفرق بين ماقال وبين واقع الصلاة عندنا . ليس هذا وحسب ، بل إنه لم يذكر عدد الصلوات في الإسلام ولاسهاها . وحسبك أن ترجع إلى مواد «صبح» و «ظهر» و «عصر» و «غرب» و «عشو» لتتأكد بنفسك من ذلك . وحتى صلاة الجمعة الأسبوعية لم يذكرها . إن هذا إخلال بوظيفة المعجم اللغوي ، إذ ينبغي ألا يغفل ما أمكن النص على المعاني المختلفة للكلمة ، وبخاصة إذا كانت من الكلمات التي يصادفها السامع والقارىء كشيراً جداً ، لأنها من قاموس حياته اليومية . ونفس الشيء مع مصطلحات «صلاة الاستخارة» أو «صلاة الكسوف و الخسوف» أو



شبجه قالم

«صلاة العيدين» أو «الصلاة على النبي» أو «سجدة التلاوة» . هذا في الوقت الذي لا يترك شاردة ولا واردة تتعلق بالنصر انية مهما تكن تافهة إلا ويذكرها كـ «الأفشين: قطعة محصوصة من الصلاة عند الروم»(۱) ، و «النافور عند النصاري : . . . الصلوات التي تتلي على غطاء أواني القُدَّاس» (٢) ، و «الباعُوث (جمع بواعيث) : صلاة ثاني عيد الفصح (و) صلاة في طلب المطرر») ، و «الشبيّة: من السريانية معناها (الأسبوعية) ، وهي كتاب الصلوات لكل أيام الأسبوع . طبعت للمرة الأولى في روما بالكرشونية ، ثم تجددت طبعاتها بالعربية»(٤) ، و «الوردية عند الكاثوليك : عبادة يقدمونها للسيدة العذراء في الأحد الأول من كل شهر(ه) . . . إلخ» . وهذا في الصلاة فقط . أتراها خطة للتعتيم ما أمكن حول الإسلام وشريعته ؟ يبدو أنها كذلك . إنه لا تفسير عندي لهذا الإخلال والانحياز إلا أن الكاتب قد تعمد أن يحصر نفسه في نطاق الفهم النصراني للأشياء وأن يهمـل الإسـلام ، وكأنه يؤلف معجماً دينياً لأىناء طائفته.

وما صنعه في الصلاة صنعه مع الصوم ، فبعد أن أورد معناه اللغوي وأنه «الإمساك عن الفعل» ثنى فعرَّفه دينيًا . أتدري ماذا



<sup>.</sup> Y/OAE\_ 1

<sup>.</sup> T/ATE\_T

<sup>. 1/87</sup>\_4

<sup>. 4/984-8</sup> 

<sup>. 1/197-0</sup> 

الأامكة

قال ؟ قال إنه «الامتناع عن الأكل والشرب في أوقات معلومة». وهو كها ترى كلام عام ، وإلا فالصوم عندنا ليس امتناعاً عن الأكل والشرب فقط ، بل وعن الجنس أيضاً . وهذه الأوقات المعلومة هي من الفجر إلى الغروب طيلة أيام شهر رمضان . وياليته اكتفى بذلك . إذن لقلنا : «كلام عام أراد به أن يوفق بين ألوان الصيام المتباينة في الأديان المختلفة ، فلم يوفق إلى أفضل من هذا» . لكنه أعقب هذا بتعريف «الصوم عند المسيحيين» (١) قائلا إنه «ترك الأكل من نصف الليل إلى الظهر» (٢) . أي أنه لايضع المسلمين هنا في حسابه ولا يبالي بهم ، فلم ينص على تعريف الصوم عندهم ، بل لم يذكر اسمهم مجرد ذكر . ثم إنه في تعريف الصوم عند النصارى عدد الوقت والمصوم عنه ، ولا يسوق الكلام عاماً مطلقاً .

وفي مادة «حج» يقول: «وحَجَّ الأماكن المقدسة: زارها»(٣)، بتجهيل الأماكن المقدسة، وحصر الحج في الزيارة، وهو ما لا ينطبق على هذه الشعيرة في الإسلام. وبالمناسبة فقد شرح «المسجد الحرام» بأنه «الكعبة»(٤)، وهو كما ترى خطأ فاحش، إذ الكعبة بناء في داخل المسجد الحرام وليست إياه.

وسبب هذا الخطأ هو اللامبالاة ، وإلا فمن ذا الذي يجهل أن الكعبـة ليست هي المسجـد الحـرام وهـذه صورهـا تملأ الكتب



١ . هذا نص كلامه .

<sup>.</sup> Y/EE1 - Y

<sup>. 4/111-</sup>

<sup>1/179-8</sup> 

والبطاقات البريدية والإعلانات في كل مكان ؟ ثم إن الكعبة ليست بناءً مغموراً مجهولاً ، بل هي بناء عالمي ترف حوله قلوب مليار مسلم في أركان المعمورة ، وتتعلق بها اهتهامات حتى غير المسلمين .

وعند حديثه عن الجنازة لم يتطرق لا من قريب ولا من بعيد إلى «صلاة الجنازة» في الإسلام، وإنها ركز الكلام (بعد الشروح اللغوية) عليها في النصرانية. وهذا نص كلامه: «جنّز الكاهن الميت: صلى عليه. الجنّاز عند المسيحيين: الصلاة على الميت»(١). هذا كل ما هنالك، وكأنه لا يوجد دين يُعْرَفُ بالإسلام، ولا ناس اسمهم مسلمون يصلون على موتاهم، بالإسلام، ولا ناس اسمهم مسلمون يصلون على موتاهم، بحسب ما أمرهم دينهم وبين لهم، صلاة الجنازة. وبلغ من لا مبالاته أنه لم يكلف نفسه ولا بأن يورد القول المعروف: «صلّى مسلاة الجنازة» بوصفه تعبيراً لغوياً كثيراً ما يصادفه القارىء فيها يطالع من كتب فينبغي من ثمة النص في معجم لغوي على معناه.

وبالمثل فالغُسْل عنده ليس إلا «الاسم من غَسَلَ» ، فكأنه لا يوجد إلى جانب ذلك المعنى اللغوي المباشر معنى آخر اصطلاحي فقهي في الشريعة الإسلامية ، كغُسْل الجنابة وغُسْل الجمعة وغُسْل العيدين . واستطراداً نشير إلى أنه يعدّ الجنابة «نجاسة» ، إذ يقول في «جَنَب الرجل جنابة» إن معناها «تَنجَس»(٢) . وهذا خطأ ، فالجنابة لا تنجّس صاحبها ، إذ هي شيء والنجاسة شيء آخر ، بل



<sup>. 1/1.0 -1</sup> 

<sup>. 1/1.7 - 7</sup> 

إن ماء الرجل ، وهو السبب في الجنابة ، ليس نجساً .

وبنفس الروح اللامبالية بها يتعلق بالإسلام ، أو انطلاقاً من وجهة النظر النصرانية يعرف «عدة المرأة» بأنها «أيام حزنها على الزوج» (۱) . إن المسألة في الإسلام ليست مسألة حزن أو فرح ، بل تشريع إلهي ، وعلى أية حال فعدة المرأة لا تكون في حالة موت النزوج فقط كها توحي عبارة الكاتب ، بل تشمل الطلاق أيضاً وكذلك غياب الزوج إذا طال ويئس من بقائه في قيد الحياة . وحتى إذا كانت العدة لموت الزوج ، فمن قال إن الزوجة لابد أن تكون حزينة ؟ إنها قد تكون في أقصى درجات السعادة لموت زوجها لسبب أو لأخر ، ورغم هذا فلابد أن «تعتد» . وعلى ذكر كلمة «اعتد» فإن المعجم لم يورد لها هذا المعنى الفقهي .

وفي الوقت الدي اهتم فيه بذكر الأعياد النصرانية واليهودية وتحديد مواعيدها ومظاهر الاحتفال بها فإنه بالنسبة للعيدين الإسلاميين لم يشر إلى «عيد الأضحى» ، بل اكتفى بالقول عن «يوم الأضحى» هو «يوم النحر» (٢) وهو تعريف غامض كها ترى . أما بالنسبة لعيد الفطر فلم يشرح معناه تفصيلاً ، بل اكتفى بالقول : «عيد الفطر : عيد المسلمين بعد رمضان» (٣) .

والأن إليك تعريف لبعض ما ذكر من الأعياد النصرانية وما

### يتعلق بها :



<sup>.</sup> T/ 89 - 1

<sup>. 1/</sup>EEV\_Y

٣ ـ مادة وفطري/ ٢/٥٨٨ .

الألولة

\* «البارامون والبيرمون: اليوم الذي يتقدم عيداً دينيًا عند المسيحيين» (١). وهو لم يكتف بذلك ، بل أعاد تعريف الكلمة في «بيرمون» (٢) مرة أخرى عاكساً ترتيبها وذاكراً إياها قبل «البارامون» هذه المرة ، ومفصلاً القول في معناها (هكذا: «البيرمون والبارامون: اليوم الذي يتقدم بعض أعياد النصرانية كعيد الميلاد ، يستعدون فيه بالصوم والتعبدات للعيد القادم في غده») . وهو كها ترى يقابل «الوقفة» عندنا . ومع ذلك فإنه لم يذكر «وقفة المسلمين» ، وهي في الأصل وقفة عرفات (قبل عيد الأضحى بيوم) ثم تطورت فأصبحت تستعمل لليوم السابق على عيد الفطر أيضاً ، على الأقل في الاستعمال العامي في بعض البلاد العربية . ومعجم «المنجد» ينص في كثير من الأحيان على معاني الكلمات في اللهجة العامية .

\* «عيد السَّعانين ، والمشهور الشعانين : عيد الأحد الذي قبل الفصح» (٣) .

\* «الفِصْح عند النصارى: عيد تذكار قيامة السيد المسيح الفادي من الموت»(٤). وهو يورد بعده «فصح اليهود» شارحاً معناه بأنه «عيد تذكار خروجهم من مصر. وهو تعريف «فسح» بالعبرانية ، ومعناه: اجتياز وعبور أو نجاة». وبالمثل يذكر «عيد



<sup>. 4/48-1</sup> 

<sup>. 1/07</sup>\_7

<sup>. 1/277-7</sup> 

<sup>1/000-1</sup> 

شيد) الله في المداء من شبكة الألوكة www.alukah.net

المظال» اليهودي ويفصل القول في شرحه وأنه عيد لليهود ينصبون فيه خياماً من ورق الشجر يقيمون فيها عدة أيام تذكاراً لخروجهم من عبودية مصر»(١).

\* «عيد الخمسين أو عيد العنصرة : هو عيد تذكار حلول الروح القدس على التلاميذ . يقع بعد عيد الفصح بخمسين يوماً «(٢) .

كذلك لايفوته أن يورد اسم المصروف الذي يعطى لأولاد النصارى يوم رأس السنة والذي لم أسمع به (كما لم أسمع بمعظم ماورد خاصاً بالنصرانية) من قبل ، وهو «الصباحية»(٣). أما «العيدية» ، وهي مصروف أولاد المسلمين في عيد الفطر وعيد الأضحى فلا ذكر لها في المعجم(٤) .

\* «اليوبيل: (عند الكاثوليك): غفران كامل عام يمنحه البابا في بعض المناسبت ترافقه احتفالات كبيرة»(٥)، ودعنا من هذه الصلاحية للبابا لعفران ذنوب النصارى جميعاً، تلك التي ترفعه إلى مرتبة الألوهية، أستغفر الله.

غير أن هذا ، رغم قُبحه وشُنعه ، ليس كل شيء ، فإن محرري القاموس حريصون على فرض الـذوق النصراني على مستعمل



<sup>4/</sup>EA. \_ 1

<sup>.</sup> T/OTT . 1/197 - T

<sup>1/818</sup>\_4

٤ ـ انظر مادة (عود» . ولا وجود أيضا لتعبير «مصروف العيد» المرادف لها . انظر مادة «صرف» .

٥ ـ ٣/٩٦٦ . وهو في ملحق «المنجد» اللغوي .

الألولة

قاموسهم ، هذا الذوق الذي اشتركت في صوغه عوامل شتى على رأسها شريعتهم المنحرفة . إليك مثلاً قوله عن «خنزير البر» إنه «حيوان شبيه بالخنزير ، لكنه يتميز عنه على الأخص بعدد أنيابه وشكلها . لحمه لذيذ الطعم» (۱) وعبارة «لحمه لذيذ الطعم» هي ما أحب أن أنبه إليه . إنّه هنا يدخل ذوقه الخاص ولا يبالي أن يصدم القارىء الذي ينفر من هذا الذي يحب هو ويلذ . وقد كان يستطيع أن يقول مثلا : «إن بعض الناس يأكلونه» ، لكنه يعرف أن هذه جملة محايدة ، وهو لا يريد إلا أن يقتحم ويهاجم ويكسب أرضاً في نفسية قرائه المسلمين . وذلك انطلاقاً من مبدأ الإلحاح على ما يريد الإنسان نشره لقتل نزعة النفور والرفض ، بمرور الوقت وتكرار القول ، عند من يخاطبهم .

ومن هذا الباب أيضا قوله في شرح كلمة «النّاطل» إنه «كوز يكال به الخمر واللبن ونحوهما» (٢) ، بدلًا من أنه «كوز يكال به السوائل» ، أو إذا كان لابدً من ذكر أمثلة لهذه السوائل يذكر اللبن والزيت مثلًا ، ولكن لا ، إنه يريد الخمر أوّلًا وأخيراً . ذلك أن المسلمين يحرمون الخمر على أنفسهم طاعةً لربّهم ، وهو يهدف إلى تحطيم هذا التحريم ، ومن ثم يقول في شرح معنى «الترياقة» إنها «الخمر ، سميت كذلك لأنها تدفع الهموم» (٣) ، وهو كذب



<sup>.</sup> Y/19Y\_1

<sup>. 1/91</sup>A\_Y

<sup>. 1/71</sup>\_4

الألولة

صراح ، فالخمر إنها تدفع الهموم في وهم من ابتلوا بها . أما في واقع الأمر فإنها تزيدها وتجلب المصائب الجسدية والنفسية ، وتدمر الجهاز الهضمي والعصبي وتهدم البيوت والأسر ، إلى آخر ما تتسبب فيه من كوارث فردية واجتهاعية يعرفها القاصي والداني . والخمر عند محرري هذا القاموس ، على خلاف ما يقوله الحكهاء والأطباء والمصلحون والأنبياء (وإن زعم النصارى أن عيسى عليه السلام كان يشربها) ، شراب جيّد ، ومن أجودها الشمبانيا . وهذا كلامهم فيها بنصه : «الشمبانيا : خمرة فرنسية من أجود الخمر . . . » (١) .

وجريا في نفس المضهار نراه لا يجد مثالاً يشرح به معنى «الصرّده» إلا «سقاه الخمر صرّداً» ، أي «صرّفاً» (٢) ، كها لم يجد ما يمثل به للفعل «اتحد» إلا قوله : «اتحد الماء بالخمر» (٣) ، الذي يقتل به عصفورين معاً في ذات الوقت ، إذ إلى جانب الإلحاح به على كلمة «الخمر» وإيلاف قرائه لها بحيث لا يحسون مع مرور الزمن ما كانوا يحسونه عند سهاعهم إياها أو قراءتهم لها من اشمئزاز وجُفول ، فإنه يذكّر بها أيضاً بها يقوله النصارى عن تفاعل الطبيعة البشرية والطبيعة الإلهية في زعمهم في شخصية عيسى عليه السلام ، إذ يقول بعضهم إن الطبيعتين قد اتحدتا فيه اتحاد الماء بالخمر .



<sup>.</sup> T/E - 1

<sup>. 1/877 - 7</sup> 

<sup>. 4/1</sup> \_ 4

إن محرري «المنجد» واعون تماماً بأن الإسلام هو الصخرة التي تحطمت عليها بواطى الخمر وقنانيه . وأعداء المسلمين يسلكون كل سبيل لتكسير هذه المناعة . وسبيل من يتخذون الكتابة هي أن يكتبوا مزيّنين الخمر مرغبين فيها ، بالتصريح تارة والتلميح والإيحاء أخرى . وهذا يصدق أيضاً على الخنزير ، الذي يبغض المسلم أكله وشربه وسيرته أشد البغض . وواجبنا أن ننبه إلى هذه السبل التي يسلكها أعداؤنا لتوهين تمسكنا بديننا . وإذا كانوا هم لا ييأسون ، فكيف نيأس نحن ؟ أييأس الحق ولا ييأس الباطل ؟

والقاموس يقدم النصاري وما يتعلق بهم عادة على المسلمين (وغـر المسلمين) ، مثلها فعل في البسملة ، إذ أورد البسملة النصرانية الوثنية قبل بسملة التوحيد الإسلامية . ومن هذا تقديمه لتعريف روح القدس عند النصاري على تعريفه لها عند المسلمين. قال : «روح القدس والروح القدس عند النصارى : الأقنوم الثالث من الأقانيم الإلهية . روح القدس عند المسلمين : الملاك جريل»(١) .

ونفس الشيء عند حديثه عن القدس ، إذ يقول : «يقدسها المسيحيون والمسلمون واليهود» ، ذاكراً المسيحيين أولار) .

ويدخل فيها مثل قوله في مادة «دين» : «تديَّن بالنصرانية : اتخذها له ديناً»(٣) ، وذلك من دون الأديان جميعاً بما فيها الإسلام ، . T/TT1 - T



<sup>.</sup> T/717\_1

٣ \_ مرتين : ٢-١/٤٣٤ و ١/٩٦٠ .

الألمكة

وقوله تمثيلًا لكلمة «حاضرة»: «حاضرة الفاتيكان»(١)، مختارًا الفاتيكان بالذات من بين عشرات العواصم العالمية ، مع أن الفاتيكان من أصغر حواضر الدنيا إن لم تكن أصغرهابالفعل ، ولا يقصدها إلا ناس بأعيانهم جد قلائل . ولكنها النزعة النصرانية تملي عليه ذلك إملاءً . ومنها قوله في التمثيل لكلمة «الراعي» : «كل من ولى أمر قوم ، كالأسقف والبطريرك وغيرهما»(٢) ، مع أن «الراعي» بهذا المعنى تنصرف أول ما تنصرف إلى الحاكم . كما أنها تصدق أيضاً على الناظر والمدرس والأستاذ المشرف على الرسائل والزوج والزوجة والخادم وكل من تولى أمر قوم ، كما يقول هو نفسه . ومع ذلك فلم يجد إلا الأسقف والبطريرك يمثل بهما لها .

ونفس الأمر عندما أراد التمثيل للفعل «نذر» ومشتقاته ، إذ قال : «ونَذَر الأبُ الولد : جعله نذيرة ، أي قيماً أو خادماً للكنيسة أو للمتعبَّد . . . ومنه نذر الرهبنة عند النصارى ، وهو العفة والطاعة والفقر الاختياري» (٣) .

كذلك فإنه حين أراد أن ينص على وزن كلمة على «فَعَالى» لم يكتف بضبطها ، وقد كان هذا يكفي ، ولكنه زاد فأتى بكلمة معروفة على وزنها . أتدري ما هذه الكلمة التي ساقها لقياس وزن الكلمة عليها ؟ إنها كلمة «نصارى» . قال : «والنَّادَى



<sup>7/179 - 1</sup> 

<sup>.</sup> T/ TTV \_ Y

<sup>1/1...</sup> 

(كنصارى)»(١) ، مع أنه لا معنى للاستشهاد بكلمة «نصارى» هنا . ذلك أن «نآدى» ليست جمعاً «كنصارى» بل مفرد (وبالمناسبة ف «نآدى» معناها «الدّاهية») ، فكأن الدنيا قد سُدَّت عليه من كل أقطارها إلا تُقْباً واحداً فقط لا يرى منه إلا النصرانية والنصارى ، حتى لو أوقعه ذلك في الربط بين كلمة «النصارى» و «الداهية» ، أي المصيبة .

وهذه النزعة النصرانية الفِجّة هي أيضاً وراء الترجمة في القاموس لهذا الحجم الغفير من شخصيات «الكتاب المقدس لدى اليهود والنصارى» مثل دليلة وشمشون وصمويل وعيلام ونحميا وعشرات غيرهم ومن يسمونهم جرأة وافتئاتاً على الله بـ «القديسين» (من كل أقطار العالم) . وهي الدافع كذلك إلى رصد وشرح كل شيء يتعلق بالنصارى والنصرانية والكتاب المقدس لديهم ، حتى قطعة القياش التي توضع تحت أحد الآنية أثناء إقامة القداس مثلاً ، في الوقت الذي يعتم فيه القاموس على أشياء كثيرة لها أهميتها وخطرها في تاريخ الإسلام والحضارة العالمية ، كأحاديث الرسول على وكتبها ، وسيرته النبوية العطرة ، وعقيدة إعجاز القرآن . . . إلخ . ودعنا مما هو أقل من ذلك ما له خطره وجلاله أيضاً ولكنها لا يصلان إلى مالهذه الأمور من جلال وخطر .

ومعظم الأشياء التي يوردها القاموس لتعلقها بالنصرانية هي



<sup>.</sup> Y/VAT - 1

كليات دخيلة على اللغة العربية ، وفوق ذلك لا يَعْرف مدلولاتها بل لا يحسُّ بها ويعلمُ أن لها وجوداً (مجرد وجود) إلا النصاري ، بل ولا يُعقل أن يعرفها عامة النصاري . وهذه بعض تلك الأشياء على سبيل المثال ليس سواه :

\* «الأباتي: لقب الرئيس العام في بعض الرهبانيات ـ رتبة كنيسة شرفيّة للرهبان»(١).

\* «الأَبْرَشية والأبروشية: ما كان تحت ولاية أسقف من أماكن أو أشخاص (يونانية)»(٢) .

\* «الأبيلي والأيْبُلي : الراهب» (٣) .

\* «أرشميندريت: صاحب رتبة كنسية مسيحية (يونانية)»(٤) .

مذرعة يلبسها الكهنة الملكيون الشرقيون \* «الإستيخارة (يونانية)» (ه) .

\* «الأفخاريسيتا: هو عند المسيحيين سرّ القربان المقدس (يونانية)»(٦) .

\* «الأَفُود: نوع من الثياب كان يلبسه عظيم الأحبار من بني إسرائيل . وهو مؤلف من قطعتين تغطى إحداهما الصدر وقسما



<sup>.</sup> T/A - E . 1/1 - 1

<sup>.</sup> Y/1 - 0 . T/1 - Y

<sup>. 1/17 -7</sup> . 7/7 - 4



من البطن ، والأخرى تُطرح على الظهر . وهاتان القطعتان متصلتان على الكتفين بإبزيمين على كل واحد منها حجر من جَزْع . وعلى الحجرين أسهاء أسباط إسرائيل (عبرانية)»(١) .

\* «الأكْسرخوس : رتبة كنائسية عند الشرقيين» (٢) .

\* «البارقليط: لفظة يونانية تطلق عند المسيحيين على الروح القدس، الأقنوم الثالث من الثالوث الأقدس. ومعناها: المستغاث به »(٣).

(والملاحظ أنه لم ينص على معناها عند المسلمين ، الذين يقدمون الدلائل اللغوية والتاريخية على أنها تعني النبي محمداً على أن ليس المسلمون وحدهم هم الذين يرون لها هذا المعنى ، فقد قرأت فيها أذكر وأنا في لندن كتاباً بعنوان «Muhammad And The Quran : اعتذار لمحمد والقرآن» لجون دافنبورت (John Davenport) قدَّم فيه تحليلاً لغوياً مستفيضاً لهذه الكلمة ، مستعيناً بمعرفته باللغة اليونانية وغيرها ، أثبت فيه أنها لا يمكن أن تعني ما يدّعيه النصارى



الكالولة والقفطان» (لبس المشايخ المسلمين في الوقت الذي أهمل فيه مجرد إيراد كلمات ك : «الكالولة والقفطان» (لبس المشايخ المسلمين في مصر وبعض البلاد العربية إلى وقت قريب) ، و «الفراجية» و «الغترة» و «الشماغ» وغيرها . أما «البالطو» (الهولندية) ، و «البنطلون» (الفرنسية) ، . . إلى آخر تلك الكلمات التي هي دخيلة على اللغة العربية ولها مقابل عربي مبين فإنه حريص على إثباتها . ذلك أنها كلمات أوربية ، وأوربا نصرانية !

<sup>.</sup> T/10 \_ Y

<sup>.</sup> T/YE \_ T

لها من معنى ، وأنه لابد أن يكون المقصود به محمداً . ومع هذا الجهد الهائيل الذي أنفقه الكاتب في هذه التنقيبات اللغوية والنصوصية والتاريخية وغيرها ، ورغم الثناء العظيم الذي حظي به الرسول من قلمه والصفحات المطوّلة التي ملأها دفاعاً عنه على وهجوماً على رجال الدين النصارى في أوروبا الذين وصفهم بالنفاق ومستشنع الصفات ممّا بلاه منهم وعرفه من قريب عنهم ، فإنه يرى في الرسول عليه السلام حكيماً لا نبياً . وهذا دليل على أنه عندما توصل إلى أن معنى «البارقليط» هو ما يقوله المسلمون لم يكن متأثراً بعصبية دينية ، وإنها كتب ما كتب بإملاء من ضميره العلمى لا غير)(١) .

\* «البطرشيل والبطرشين : نسيجة طويلة يجعلها الكاهن في عنقه وعلى صدره عند الخدمة «٢) .

\* «الخُورُس : مقام خدمة الدين من البيعة (يونانية)» (٣) .

«الصَّمْدة : منديل يضعه الكهنة تحت أواني القربان المقدس»(٤) .

\* «الفَلْيُون . . . عند النصارى : الولد الذي يقدمه الرجل للمعمودية ، . فيكون الولد فَلْيُونه وهو عرَّابه . والبنت فليونته وهو عرَّابها»(ه) .



١ - ملاحظة : كتبت ما كتبته هنا عن هذا الكتاب ومؤلفه من الذاكرة ، فقد قرأت الكتاب قبل تسع سنوات . ولعلي لم أخطىء في إيراد شيء مما أوردت . وإني لأسف أشد الأسف أني لم أقم بترجمة هذا الكتاب في ذلك الحين أو على الأقل تصويره وحمله فيها حملت معي من مثات الكتب إلى مصر .

<sup>. 4/81</sup>\_Y

<sup>.</sup> T/19A\_T

<sup>.</sup> Y/ ETO \_ E

<sup>. 1/097-0</sup> 

- الألوكة
- «المَيْرون عند النصارى: زيت مقدس يمسح به المؤمن في بعض أسرار الكنيسة (يونانية)»(١).
- «المَرْكا: اسم للخمر والماء يستعملونها في التقديس (سريانية معناها المَرْج)»(٧) .
- \* «النَّافور عند النصارى : سر القربان المقدس ـ الصلوات التي تتلى على غطاء أواني القداس (يونانية)»(٨) .
  - \* «تَنيُّح فلان : مات (سريانية)»(٩) .
- \* «وَفَه (يَفِهُ وَفْهاً) النصراني: صار وافهاً. الوافه: قيم البيعة . . . . الوفاهة: وظيفة الوافه . الوَفَهية: رتبة الوافه» (١٠) .

... وهكذا ، وهكذا . ومن الواضح أن محرري القاموس (وكانوا في الأصل راهبين يسوعيّين ، ومازال فيهم حتى الآن عدد من هؤلاء الرهبان) قد وضعوا أمامهم قاموساً كنسياً ، وأخذوا ينقلون منه هذه الكلمات والمواد ويضعونها في مواضعها من «المنجد» ، الذي كتب عليه أنه قاموس لغوي ، ولكنهم حولوه إلى قاموس كنسي أيضا . وزادوا فأرادوا التعمية على كثير من العقائد والأمور والشخصيات الإسلامية ، بل أساءوا إلى أصول اللياقة عند



<sup>.</sup> T\_AOV\Y . Y\_POV\Y . 7-37A\Y .

ي ٣/٨٤٩ . وهذه الكلمة لا يستخدمها عندنا في مصر إلَّا النصارى ، إذ كثيراً ما تجد في صفحة الوفيات عبارة والمتنيِّع فلان $\alpha$  .

Y/911 \_ 0

آلحديث عن بعض ما يتعلق بديننا الحنيف . وصدق الله العظيم الفائل : ﴿ ودّ كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيهانكم كفاراً ، حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ﴾(١) ، والقائل : ﴿ قد بدت البغضاء من أفواههم . وماتخفي صدورهم أكبر ﴾(٢) .

أليس من المؤلم أن يقرأ المسلم في «المنجد» عن «نوبار باشا» ، هذا الأجنبي النصراني العميل للاستعمار الإنجليزي والذي تولى في حقبة سوداء من تاريخ مصر الجريح رياسة وزارتها ، أنه «سياسي مصري أرمني الأصل ، عمل على تحرير بلاده من السيطرة العثمانية ، وسعى في شق ترعة السويس وفي تنظيم القضاء»(٣) . هل التعاون مع الإنجليز على البلاد التي آوته هو وأهله وقومه والتي هل التعاون مع الإنجليز على البلاد التي آوته هو وأهله وقومه والتي أرقىء فيها مكاناً لم يكن هو ولا آباؤه ولا جدوده يحلمون به ولا في المنام يُسمَّى تحريراً لبلاده من السيطرة العثمانية ؟ مصر هي بلاد نوبار باشا ؟ وهو النصران ؟

أليس من المؤلم أن نرى حقائق التاريخ تُمسخ فيقال إن «حسن المورّان»(٤) الدبلوماسي الغرناطي المسلم قد اعتنق النصرانية في



١ \_ البقرة / ١٠٩ .

٢ \_ آل عمران/ ١١٨ .

٣ مادة «نوبار باشا»/ أعلام ٣/٥٧٨.

٤ \_ انظر مادة «حسن الوزان» ، أعلام ٢/٦١١ .

الألوكة

روما ، على حين أن حقيقة الأمر هو أنه أسر من قبل القراصنة النصارى ، وحُمِلَ إلى بابا روما ، وأُجبِر على النصرانية ، فلما واتته الفرصة وعاد إلى بلاده أظهر إسلامه ؟ إن قارىء المادة لا يمكن أن يفهم إلا أن الوزان قد دخل النصرانية بملء مشيئته وأنه ظل نصرانياً حتى مات ، وهو زيف وكذب ، فالرجل لم يتنصر ، وإنها أخفى إسلامه أيام محاكم التفتيش التي أقامها الأساقفة والقساوسة النصارى وكانوا يحرقون المسلمين فيمن يحرقون أحياء أو يسلخونهم أو يحطمون عظامهم بآلات التعذيب الخشبية والحديدية . حتى إذا استنشق عبير الحرية وأمن على نفسه أظهر ماكان أخفاه من إسلامه . (١)

أليس من المؤلم أن تسلَّط الأضواء الباهرة على بابوات روما ويخصَّص لهم جدول مستقل ولا يفعل ذلك مع مشايخ الأزهر مثلًا ؟

أليس من المؤلم أن يوضع في بؤرة الإهتمام الكتّاب والأدباء النصارى العرب في العصر الحديث وكثير منهم لا قيمة له ، ويُعْطؤا حجماً أكبر من حقيقتهم ، وتُغْفَل أسهاء مثل يوسف السباعي ويحي حقي ومحمد التهامي وعبده بدوي ومحمود شاكر وإبراهيم الأبياري ومحمد لطفي جمعة وأحمد الشرباصي والعوضي الوكيل وطاهر أبو

١ ـ انظر مادة وحسن الوزان، مثلا في وموسوعة المورد، لمنير البعلبكي . وانظر كذلك المقدمة التي كتبها د. عبدالرحمن حميدة لترجمته لكتاب الوزان ووصف إفريقية» (نشر جامعة الإمام محمد بن سعود) ، وبخاصة ص/د ، وكذلك تعليقه في هـ / ٨٨ ، ص / ٥٨٤ .



فاشا وعبدالله الفيصل وأحمد عبدالغفور عطار وطاهر زمخشري وأحمد السباعي وأحمد الشامي وكامل كيلاني ونجيب الكيلاني ومحمد علي الطاهر وأحمد حسين وزكى مبارك وأحمد ضيف وعبدالكريم غلاب ويوسف إدريس وعبدالحميد جودة السحار وغيرهم وغيرهم وغيرهم ؟

أليس من المؤلم أن تُفْرَد موادُّ كاملة للمجلات التي أصدرها النصاري سواء في بلاد العرب أو خارجها ، كـ «البشير»(١) ، و «الضياء»(۲) ، و «لغة العرب»(۳) ، و «المشرق»(٤) ، و «المقتطف»(ه) ، و «المقطم»(٦) ، و «الهدى»(٧) ، و «الهلال»(٨) ، . . . إلخ ثم لا يجد الإنسان مثلها له «المنار» (لرشيد رضا) و «الزهراء» (لمحب الدين الخطيب) و «الرسالة» (للزيات) و «الثقافة» (لأحمد أمين وزملائه) ، و «الدعوة» (للإخوان المسلمين) ، و «حضارة الإسلام» (لمصطفى السباعي) ، و «التنكيت والتبكيت» و «اللطائف» (للنديم) ، و «الشورى» (لمحمد على الطاهر) ، و «الأداب» (لسهيل إدريس) ، و «فتى العرب» (لمعروف الأرناءوط) ، و «القبس» (لمحمد كرد علي) ، و «الفكر» (التونسية) و «الشهاب» (لابن باديس) ، و «البصائر»



٥ \_ أعلام ١/٥٤١ .

١ \_ أعلام ١/١٢٩

٦ \_ أعلام ١٥٥١ . ٣ .

٢ \_ أعلام ٢٥٣/٢ .

٧ \_ أعلام ٩٣ ٥/٥ .

۸\_ أعلام ٥٩٦ /٣ .

الله المسلم الإبراهيمي المجاهد الجزائري الكبير) ؟ وهذه بعد مجرد

(للبشير الإبسراهيمي المجاهد الجزائري الكبير) ؟ وهده بعد مجرد أمثلة قليلة جدّ قليلة .

ونفس الشيء مع المعاجم التي حررها النصارى في العصر الحديث ونظائرها التي ألفها مسلمون ، فتجد مثلاً موادًّ مستقلة له «المنجد» و «محيط المحيط» و «أقرب الموارد» ، ولا تجد شيئاً من ذلك له «المعجم الوسيط» ولا «الوحيز» (للمجمع اللغوي القاهري) ، ولا «معجم الأخطاء الشائعة» (لمحمد العدناني) ولا «معجم الأدوات والضهائر في القرآن الكريم» (للدكتور عمايرة) . . . . وهكذا .

أليس من المؤلم أن تبحث عن محمد الخضر حسين ، ومحمد الغرالي ، وسيد سابق ، ومحمد متولي الشعراوي ، ويوسف القرضاوي ، وأنور الجندي ، والعز بن عبدالسلام ، ومعروف الدواليبي ، ومحب الدين الخطيب ، وحسن الهضيبي ، وعبدالقادر عودة ، وعبدالحليم محمود ، ومحمود شلتوت ، ومحمد البهي ، وعبدالعزيز بن باز ، وعلى الطنطاوي ، ومصطفى السباعي ، وأبي الأعلى المودودي ، وأبي الحسن الندوي ، ومحمد أسد ، وعبدالكريم جرمانوس ، وموريس بوكاي ، ومالك بن بني ، وعبدالحميد بن باديس ، وأبي العباس المرسي ، وكثير آخرين غيرهم وعبدالحميد بن باديس ، وأبي العباس المرسي ، وكثير آخرين غيرهم من مشاهير الإسلام فلا تجد لهم أثراً ، وفي ذات الوقت ترى المعجم يعج بمن يسميهم النصارى بد «القديسين» من كل جنس ولون ولغة ، والأغلية الهائلة منهم لا تهم القارىء العربي ولم يسمع بها ،



إهداء من شبكة الألوكة 🗼 www.alukah.net

بَلَ وليس لها في تاريخ قومها فضلاً عن تاريخ البشرية ثقلٌ ما ؟ أليس مؤلماً أن تبحث عن «فتح مكة» و «حجة الوداع» مثلاً فلا تجد لأي منها مادة مستقلة رغم مالهما من أهمية في تاريخ الإسلام والشه بة ؟

وبعد ، فلقد قرأت عند أكثر من مستشرق ومبشر عن الدور الذي كانوا ولا يزالون يعولون على مدارس الرهبان أن تضطلع به في ختل عقائد وأذواق التلامذة المسلمين الذين يختلفون إليها . لكن هذا المعجم وأمثاله لا ينتظر حتى يختلف إليه أولاد المسلمون بل يدخل هو بيوتهم ويحتل مكاناً على رفوف مكتباتهم ، ومن ثم يفرض نفسه فرضاً عليهم وعلى الكبار بها فيه من وثنيات وشركيات يفرض نفسه فرضاً عليهم وعلى الكبار بها فيه من وثنيات وشركيات وشركيات بين المواد اللغوية دسًا . إنني أشبه هذا المعجم بصندوق يحمله الإنسان معه أينها سار ، غير دار أن بداخل ذلك الصندوق ثعباناً ساخاً . فإذا ما فتحه ظناً منه أن فيه غنيمة انطلق الثعبان فنهش إصبعه نهشة قد يكون فيها الإيداء بحياته ، أو على الأقل قطع إصبعه !

أليس مضحكاً أن المسلمين بعد كل هذا التقدم العلمي الذي أحرزوه مذ أفاقوا من غشيتهم الطويلة ليس لهم «منجد» ، كما للنصارى «منجد» ، ينجدهم من «منجد» هؤلاء النصارى ، فيطبعونه طباعة زاهية فاخرة ويطرحونه في الأسواق كل عام . . «منجد» كتب من وجهة نظر علمية إسلامية بدلاً من تلك الكفريات التي لا أدري كيف يستسيغ عاقل أن يرددها على لسانه ،

إهداء من شبكة الألوكة

فَضَلَّا عَن أَن يؤمن بَها . إِن منير البعلبكي مثلاً قد استطاع بمفرده أن يصدر قاموساً إنجليزياً عربياً ويشفعه بر «موسوعة المورد» ، وهما على درجة عظيمة من الدقة والفخامة وجمال الإخراج . والمراد أن يكون ثمة قاموس لغوي أعلامي عربي عربي على هذه الشاكلة ، وأقترح تسميته «الهُدى» .

إنني أعرف أن المجمع اللغوي بالقاهرة مثلا قد أصدر «المعجم الوجيز» وقبله «المعجم الوسيط» ، ولكن الملاحظ أنها منذ صدرا لم يُعَدُ النظر فيهما ، بل ما زالا يطبعان نفس الطبعة الأولى تصويراً . وليس فيهما رسوم ملونة ولا إحصاءات ولا خرائط ولا صور فوتوغرافية ولا قسم للأعلام والتاريخ والحضارة والأداب . أما الرسوم الكروكية الموجودة فيهما فلا تتمتع بالإتقان والجاذبية .

إنني أهيب هنا بالدول العربية التي أفاء الله عليها من خزائنه وكرمه أن تتبنى «المنجد الإسلامي». وعيب أن يكون العرب بهذا العدد وهذه الإمكانات ثم لا يكون لهم «منجد» جميل يتلافى أخطاء «المنجد النصراني» وضيق أفقه وتعصبه الذميم. وبالمناسبة ليست أخطاء «المنجد» مقصورة على الأفكار، بل إن في إخراجه أيضاً عيوباً جمة ، علاوة على ركاكة العبارة وغموض الشرح وهلهلة التعريفات في غير قليل من المواطن. لقد آن أن يعرف كلً حجمه.





## للمؤلـف

- ١ ـ الترجمة من الإنجليزية ـ منهج جديد .
- ٢ ـ في الشعر الإسلامي والأموي ـ تحليل وتذوق .
  - ٣ ـ في الشعر العباسي ـ تحليل وتذوق .
  - ٤ ـ في الشعر الأندلسي ـ تحليل وتذوق .
  - ٥ ـ في الشعر العربي الحديث ـ تحليل وتذوق .
  - ٦ \_ فصول من النقد القصصي \_ رؤية جديدة .
- ٧ ـ من أعلام النقد القصصي (بالإنجليزية والعربية) .
  - ٨ ـ المستشرقون والفرآن .
  - ٩ ـ مصدر القرآن ـ دراسة في الإعجاز النفسي .
- ١٠ ـ من الطبري إلى سيد قطب ـ دراسة في مناهج التفسير ومذاهبه .
  - ١١ ـ تفسير سورة المائدة .
  - ١٢ ـ تفسير سورة التوبة .
  - ١٣ ـ محمود طاهر لاشين .
  - ١٤ ـ نقد القصة في مصر .
  - . NOVEL CRITICISM IN EGYPT \_ 10
  - ١٦ ـ المتنبى ـ دارسة جديدة لحياته وشخصيته .
- ۱۷ ـ معركة الشعر الجاهلي بين الرافعي وطه حسين ـ بحث موضوعي مفصل .





اللولة | المداء من الله تحليلية . مراسة تحليلية .

١٩ ـ موقف الكتاب المقدس والقرآن الكريم من العلم .

٢٠ ـ المتنبى بإزاء القرن الإسهاعيلي في تاريخ الإسلام ـ ترجمة وتعليق ودراسة (تأليف: لويس ماسينيون).

٢١ ـ دراسات دينية مترجمة من الانجليزية .

٢٢ - الآبات الشيطانية - دراسة فنية ومضمونية .

٢٣ ـ النَّزعة النصر انية في قاموس المنجد .

٢٤ - سورة الرعد - دراسة أسلوبية وأدبية .

٢٥ ـ عشر لآليء من جواهر الكلام النبّوي .

## أدب الأطفال:

٢٦ ـ مقتل كعب بن الأشرف.

٢٧ ـ مقتل ابن أبي الحقيق.

## مخطوطات لم تنشر بعد:

٢٨ ـ شعر الأمير عبدالله الفيصل ـ دراسة أسلوبية وأدبية .

٢٩ ـ القرآن والحديث \_ مقارنة أسلوبية .















## تطلب کتب دار الفاروق من

مكتبة شقير بالطائف . ت ٧٤٢٣٥١٦ ناكس ٧٤٥١٤٨٧

دار طيبة مكة المكرمة . تليفون ١٩٧٨٠ه ه

دار ابن القيم بالدمام . تليفون ٨٢٦٨٣٤٣

