



الشيخ ندا أبو أحمد





# الدار الآخرة (۲۳) الشفاعة











# ملهيتك

إن الحمد لله تعالى نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله تعالى من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله......

{ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ }

{ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء وَاتَّقُواْ اللّهَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا} [سورة النساء: ١] { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللّهَ وَقُولُوا قَوْلُوا قَوْلُوا مَوْلًا سَدِيدًا {٧٠} يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعْ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا} [سورة الأحزاب: ٧٠-٧١]

#### أما بعد....

فإن أصدق الحديث كتاب الله – تعالى – وخير الهدي هدي محمد – صلى الله عليه وسلم – ، وشر الأمــور محدثاتها، وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.





#### تعريف الشفاعة:

الشفاعة في اللغة: من "الشفع"، وهو الزوج – ضد الفرد، والشفاعة: اسم من شفع، يشفع، إذا جعل الشيء اثنين. فالدَّاعي أو المتوسط صار زوجاً للسائل، بعد أن كان السائل فرداً، فَسُمِّيَ "شفيعاً"، لأنه شفع، يعني صار زوجاً له، يعني صار ثانياً معه.

ولتوضيح المعنى نقول: "إن مَن طلب شيئاً ثم ذهب إلى آخر ليطلب له نفس طلبه ليصير طلباً مزدوجاً، وهذا حال الناس يوم القيامة، حيث يذهبون يوم القيامة إلى مَن يشفع لهم، أي: يطلب نفس طلبهم؛ فيكون طلباً مزدوجاً، قال تعالى واصفاً حال أهل الزيغ والضلال عندما تنقطع بهم في الآخرة وسائل النجاة، فيقولون: {فَهَل لّنَا مِن شُفَعَاء فَيَشْفَعُواْ لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ حَسِرُواْ أنفسهم وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ } [الأعراف: ٥٣] أما الشف على التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة.

ومثال حلب المنفعة: شفاعة النبي ﷺ لأهل الجنَّة بدخلوها،

ومثال دفع المضرة: شفاعة النبي عَلَيْ لَمَن استحق النار أن لا يدخلها. (أفاده ابن عثيمين رحمه الله في "كتاب القول المفيد").

أقسام الشفاعة: تنقسم الشفاعة إلى قسمين:

1- شفاعة في الدنيا. 1- شفاعة في الآخرة.

## أولاً: الشفاعة في الدنيا، وهي نوعان:-

#### النوع الأول: شف اعة حسنة:

وهى التوسط لأصحاب الحاجات عند آخرين لقضاء حوائج الناس، وهذا النوع يكون فيما يقدر عليه المؤمن قدراً وشرعاً، ويقصد منها جلب منفعة أو دفع مضرة، ودليل هذه الشفاعة قوله تعالى:

{مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا} [النساء:٥٥]

ويدل عليها أيضاً ما أخرجه البخاري ومسلم عن أبي موسى الأشعري رضي عن النبي على قال: "اشفعوا تؤجروا، ويقضى الله على لسان نبيه ما يشاء".

وهذه الشفاعة الحسنة فيها أجر؛ لأن فيها نفعاً للمسلمين في قضاء حوائجهم، وحصولهم على مطلوبهم الذي فيه نفع لهم. والدعاء من صور الشفاعة للمؤمنين الأحياء والأموات

ففي حديث طويل أحرجه البزار وفيه أن الله عَجْلًا يقول لأهل الموقف في عرفة:





"أفيضوا عبادي مغفوراً لكم ولمن شفعتم له..." الحديث.

- وفي "مسند الإمام أحمد" عن حرير بن عبد الله على قام يخطب يوم تُوفِّي المغيرة ابن شعبة فقال: "عليكم باتقاء الله على والوقار والسكينة حتى يأتيكم أمير، فإنما يأتيكم الآن، ثم قال: اشفعوا لأميركم، فإنه كان يجب العفو، وقال: أما بعد، فإني أتيت رسول الله على، فقلت: أبايعك على الإسلام، فقال رسول الله على: واشترط على النصح لكل مسلم، فبايعته على هذا، ورب هذه المسجد إني لكم لناصح جميعاً، ثم استغفر ونزل".

ما رواه مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله علي:

"ما من ميتٍ يُصلِّي عليه أُمَّةٌ من الناس يبلغون مائة كلهم يشفعون له إلا شفعوا فيه"

وفي رواية أخرى عند مسلم أيضاً من حديث ابن عباس رضي الله تعالى قال: سمعت رسول الله على يقول: "ما من رجل مسلم يموت، فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئاً إلا شفعهم الله فيه"

النوع الثاني من الشفاعة في الدنيا: وهي الشفاعة السيئة:

وهي التوسُّط في أمور مُحرَّمة، كالشفاعة في أخذ حقوق الناس وإعطائها لغير مستحقيها، أو كالشفاعة في إسقاط الحدود إذا وجبت، كما فعل أسامة بن زيد في محاوله لإسقاط الحدِّ عن المرأة المخزومية والحديث عند مسلم في حديث عائشة رضى الله عنها قالت:

"كانت امرأة مخزومية تستعير المتاع وتجحده، فأمر النبي على بقطع يدها، فأتى أهلها أسامة بن زيد، فكلموه، فكلم النبي على فيها، فقال له النبي على: يا أسامة، لا أراك تشفع في حدٍّ من حدود الله على، ثم قام النبي فقال: إنما أهلك من كان قبلكم بأنه إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، والذي نفسي بيده لو كانت فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها؛ فقطع يد المخزومية"





ثانياً: الشفاعة في الآخرة، وهي الشفاعة عند الله تعالى.

وهذا النوع هو موضوع بحثنا، وبيت القصيد الذي عنيناه بالحديث عن الشفاعة.

- أصناف الناس بالنسبة للشفاعة في الآخرة:

انقسم الناس بالنسبة للشفاعة إلى ثلاثة أصناف:-

# الصنف الأول: قوم أفرطوا وغلّوا في إثباها

حتى أن هؤلاء القوم طلبوا الشفاعة من الأموات، ومن الأصنام، ومن الأنداد، ويزعمون أنهم شفعاء لهم عند الله، وهؤلاء قال الله عنهم:

{وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَــؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللَّهِ } [يونس:١٨].

وقال تعالى حاكياً قولهم: {مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى} [الزمر:٣]، وقال تعالى منكراً عليهم: {أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاء قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلَا يَعْقِلُونَ {٤٣} } قُل لِّلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً...}

[الزمر:٣٤-٤٤]

## قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية:

"يقول الله تعالى ذاماً للمشركين في اتخاذهم شفعاء من دون الله، وهم الأصنام والأنداد التي اتخذوها من تلقاء أنفسهم بلا دليل ولا برهان حداهم في ذلك، وهي لا تملك شيئاً من الأمر، بل وليس لها عقل تعقل به، ولا سمع تسمع به، ولا بصر تبصر به، بل هي جمادات أسوأ حالاً من الحيوانات بكثير، ثم قال: "قل يا محمد لهؤلاء الزاعمين أن ما اتخذوه شفعاء لهم عند الله تعالى، أحبرهم أن الشفاعة لا تنفع عند الله إلا لمن ارتضى وأذن له، فمرجعها كلها إليه" اهــــ





# • الصنف الثاني: قوم فرَّطوا فأنكروها وغلّوا في نفيها

ولعل هؤلاء نظروا بعين واحدة إلى بعض الأدلة التي تنفي الشفاعة، كقوله تعالى: {وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسُ عَن نَفْسُ شَن عَن الْبَعْلُ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ } [البقرة:٤٨]، أو كقوله تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ} الظَّالِمُونَ}

[البقرة: ٤٥٢]

أو كقوله تعالى: {وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُّ وَلاَ شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ }

[الأنعام: ١٥]

أو كقوله تعالى: {وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللّهِ وَلِيُّ وَلاَ شَفِيعٌ } [الأنعام: ٧٠] وينتصرون لمذهبهم الفاسد بأدلة عامة، كقوله تعالى: {وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَى} [النجم: ٣٩] وكقوله تعالى: {مَن يَعْمَلْ سُوءاً يُحْزَ به} [النساء: ٢٣]

- فهؤلاء الذين خالفوا منهج أهل السُّنَة والجماعة، ونظروا بعين واحدة إلى هذه الأدلة وغيرها التي تنفي الشفاعة، ولم ينظروا بالعين الأخرى إلى الشفاعة المقبولة بشروطها والتي تواترت الأدلة من الكتاب والسُّنَّة على إثباتها، وسيأتي إن شاء الله بيانها.

> - وهؤلاء الذين ينكرون الشفاعة، لهم حظ و نصيب من كلام أنس را على حيث قال: "مَن كَذَّب بالشفاعة فليس له فيها نصيب" (أخرجه سعيد ابن منصور بسند صحيح) (انظر فتح البارى: ٢٦/١١)





• الصنف الثالث: وهم أهل السُّنَّة والجماعة

وهؤلاء هم الوسط بين الطرفين، والحسنة بين السيئتين، وهم الذين أثبتوا الشفاعة بشروطها من غير إفراط ولا تفريط.







# شروط الشفاعة المقبولة

ليس كل شافع يُشفّع، وليست كل شفاعة تقبل، بل الشفاعة المقبولة لابد أن يتوفر فيها شروط، وهي:-

الشرط الأول: إذن الله تعالى للشافع:

والأدلة على هذا الشرط كثيرة، منها:-

- قوله تعالى: {قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ {٢٢} وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ} [سبأ: ٢٢-٢٣]

- وقال تعالى: {مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ} [يونس:٣]

- وقال تعالى: {... وَخَشَعَت الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْساً {١٠٨} يَوْمَئِذٍ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً} [طه:١٠٨-١٩]، وقال تعالى: {قُل لِّلَهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً} [الزمر:٤٤] قال مجاهد في هذه الآية: "أي لا يشفع عنده أحدٌ إلا بإذنه".

- وقال تعالى: {مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ} [البقرة:٥٥].

قال الفخر الرازي رحمه الله في "التفسير الكبير" (١١٧/٤):

{مَن ذَا الَّذِي} استفهام معناه الإنكار والنفي، أي: لا يشفع عنده أحدُّ إلا بأمره. اهـ

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية:

"وهذا من عظمته وحلاله وكبريائه عَجْلُلُ أنه لا يتجاسر أحدٌ على أن يشفع لأحد عنده إلا بإذنه له في الشفاعة.اهـــ

#### إشكال والرد عليه...

إذا قيل: إن الشفاعة لا تكون إلا بإذنه سبحانه، فكيف يسمَّى دعاء الانسان لأحيه شفاعة وهو لم يستأذن من ربه؟ ويجيب عن هذا فضيلة الشيخ ابن عثيمين رحمه الله كما في كتابه "القول المفيد" (٢٩/١) فقال: "إن الله أمر بأن يدعو الانسان لأحيه الميت وأمره بالدعاء، فالدعاء إذن وزيادة" اهـ.





الشرط الثاني؛ الرضاعن المشفوع له.

قال تعالى: {وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ حَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ} [الأنبياء:٢٨]، فالله لا يرضى الشفاعة في الكفار والمنافقين؛ لأنها شفاعة في غير أهلها، قال تعالى: {لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُّ وَلاَ شَفِيعٌ} [الأنعام:٥] وقال تعالى: {وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ وَقَالَ تعالى: {وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ } [غافر:١٨] والمراد بالظالمين هنا: الكافرون، ويشهد لذلك مفتتح الآية، إذ هي في ذكر الكافرين، فهؤلاء لا تنفعهم شفاعة من يشفع لهم؟ لأن الله غير راضٍ عنهم كما قال تعالى: {فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ} [المدتر:٤٨] وهم الذين قالوا: {فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ {١٠٠} وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ } [الشعراء:١٠٠-١٠]

"يلقى إبراهيم أباه آزر في يوم القيامة، وعلى وجه آزر قترة وغبرة، فيقول له إبراهيم: ألم أقل لك لا تعصني؟ فيقول له أبوه: فاليوم لا أعصيك، فيقول إبراهيم: يا رب، إنك وعدتني أن لا تخزي يوم يُبعثون، فأي خزي أخزى من أبي الأبعد؟ فيقول الله تعالى: إني حرَّمت الجَنَّة على الكافرين، ثم يقال لإبراهيم: ما تحت قدميك؟ فينظر فاذا هو بذيخ(١) متلطخ، فيؤخذ بقوائمه، فيُلقى في النار"

#### تنبيه:

يستثنى من هذا الشرط - وهو الرضاعن المشفوع فيه - نوعين من الشفاعة:

١- الشفاعة العظمى الخاصة بالنبي ﷺ في أهل المحشر، وتكون عامة لجميع الناس، وهي تكون لمن رضي الله عنهم، ومَن لم يرضَ عنهم.

٢- شفاعة النبي على عمه أبي طالب تستثنى أيضاً من هذا الشرط، وهي خاصة بالنبي على حيث إن عمه في ضحضاح من نار، وعليه نعلان يغلي منهما دماغه، وأنه لأهون أهل النار عذاباً،
 والنبي على قال: " ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار".



(١) الذيخ: هو ذكر الضباع، ولا يقال له: ذيخ إلا إذا كان كثير الشعر. (فتح الباري)



الشرط الثالث: الرضاعن الشافع.

قال تعالى: { يَوْمَئِذٍ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً } [طه:٩٠٩]،

فالكافر بداية لا يشفع؛ لأن الله تعالى لا يرضى عنه، وقد يكون الشافع من أهل التوحيد، لكنه تلبَّس ببعض الذنوب والتي حالت بينه وبين أن يشفع لأحد يوم القيامة، ودليل ذلك:-

ما جاء في "صحيح مسلم" من حديث أبي الدرداء عليه قال: سمعت رسول الله علي يقول:

"لا يكون اللعَّانون شفعاء(١) ولا شهداء(٢) يوم القيامة"

قال ابن القيم رحمه الله: "ولا يأذن في الشفاعة إلا لَمن رضى قوله وعمله".

وتجتمع شروط الشفاعة الثلاثة في قوله تعالى:

{وَكَم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى} [النجم: ٢٦]، فقوله: {وَيَرْضَى} فلم يذكر متعلق الفعل {يَرْضَى}، فقوله: {وَيَرْضَى} فلم يذكر متعلق الفعل {يَرْضَى}، فهل يرضى عن الشافع أم عن المشفوع؟

(قواعد التفسير لخالد السبت: ٢/٩٥)

والقاعدة تقول: "حذف المتعلق يفيد العموم"

- ويدل على هذه الشروط الثلاثة كذلك ما جاء في "الصحيحين" من حديث أنس عن النبي على قال: "فأستأذن على ربي، فإذا رأيته وقعت له ساجداً، فيدعني ما شاء الله، ثم يقول لي: ارفع رأسك، وسل تعطه، وقل يُسمَع، واشفع تُشفّع، فأرفع رأسي، فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه ربي، ثم أشفع فيحد لي حدّاً، ثم أخرجهم من النار وأدخلهم الجنّة، ثم أعود..." الحديث

ففي الحديث أن الله ﷺ أذن في الشفاعة، ورضي عن الشافع، فهو أحب خلقه إليه، ورضي عن المشفوع فيهم، وهم مَن خرجوا من النار بشفاعة الحبيب المختار ﷺ



1.

<sup>(</sup>١) شفعاء: أي يتقدمون بين يدي الله تعالى، ويطلبون المغفرة لمن يشاءون.

<sup>(</sup>٢) شهداء: أي لا تسمع شهادهم، وقيل: لا يكونون شهداء يوم القيامة على الأمم الخالية.



## الحكمة من الشفـــاعة

الشفاعة لها حِكَم قد تظهر للبعض وتخفى على الآخرىن، وقد استظهر أهل الفضل بعض الحِكَم من الشفاعة ومنها:-

١- بيان فضل الله ورحمته على المشفع فيه.

- فقد أخرج ابن أبي عاصم عن أنس على عن النبي على قال: "ليُصِيبَنَ أقواماً سَفع من النار عقوبة بذنوب أصابوها، ثم ليدخلهم الله الجنّة بفضل رحمته"

- وعند ابن أبي عاصم أيضاً أن النبي على قال: في قوله تعالى:

{فَيُوفِّيهِمْ أُجُورَهُمْ وَيَزيدُهُم مِّن فَصْلِهِ} [النساء:١٧٣] قال: {فَيُوفِّيهِمْ أُجُورَهُمْ} يدخلهم الجَنَّة، {وَيَزيدُهُم مِّن فَصْلِهِ}، قال: الشفاعة لمَن وجبت له النار مُمَّن صنع إليهم المعروف في الدنيا"

# ٧- كرامة يظهرها الله للشافع.

سواء كان هذا الشافع نبي، أو ملك من الملائكة، أو صديق، أو شهيد، أو مؤمن من المؤمنين... وهكذا"

## ٣- نفع المشفوع له.

ويظهر هذا النفع في رفع الدرجات في الجُنَّة، أو عدم دخوله النار بعد استحقاقها، أو حروجه منها بعد دخولها فيها، وقد أخرج ابن أبي عاصم عن حماد بن زيد قال: سألت عمر بن دينار: أسمعت جابر بن عبد الله رضي الله عنه يحدِّث عن النبي على:"إن الله يُخرج قوماً من النار بالشفاعة؟ قال: نعم"

## النبي إلى أول شافع وأول مشفع

- فقد أخرج الإمام مسلم عن أبي هريرة عن النبي الله قال: "أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، وأول مُشفَّع (٢)"

(١) شافع: يعني "شفيعاً"

(٢) مُشفُّع: يعني رجاه الناس وأملوا فيه الشفاعة.





- وأخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث أبي سعيد الخدري ١١٥ أن النبي علي قال:

"أنا سيدُ ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمدِ ولا فخر، وما من نبي يومئذ آدمُ فمَن سواهُ إلا تحت لوائِي، وأنا أول شافع، وأول مشفَّع ولا فخر" (صحيح الجامع: ١٤٦٨)

بيان وإيضاح: لما كان ذكر مناقب النفس إنما يُذْكَر افتخاراً في الغالب؛ أراد النبي ﷺ أن يقطع وهم مَن توهَّم أنه يذكر ذلك افتخاراً، فقال: "ولا فخر".

## • والنبي على صاحب الشفاعة يوم القيامة.

ففي "صحيح البخاري" من حديث ابن عمر رضي الله عنه قال:

"إن النــــاس يصيرون يوم القيـــامة جُثاً (١)، كل أُمَّة تتبعُ نبيها، يقـــولون: يــا فلانُ اشفع، يا فلانُ اشفع، حتى تنتهي الشفاعةُ إلى محمدٍ ﷺ، فذلك يوم يبعثه الله المقامَ المحمودَ"

وأخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث أُبي بن كعب عن النبي على قال: "إذا كان يوم القيامة؛ كنت إمام النبيين وخطيبَهُم، وصاحب شفاعتهم، غير فخر"

(صحیح الجامع: ۷۸۱)

وفي "صحيح مسلم" عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أن النبي على قال:

"أُعْطِيتُ خمساً لم يُعْطَهُنَّ أحدٌ من قبلي: نُصِرتُ بالرعب مسيرة شهر، وجُعِلتْ لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيما رجل من أُمَّتِي أدركته الصلاة فليصل، وأُحِلَّت لي الغنائم، ولم تحلّ لأحد من قبلي، وأُعطيت الشفاعة، وكان النبي يُبعث إلى قومه خاصة، وبُعِثْتُ إلى الناس عامة"

وفي "صحيح مسلم" من حديث أُبَي بن كعب ﷺ قال: قال لي رسول الله ﷺ:

"أُرْسلَ إِليَّ أَنْ اقْرَأُ القرآن على حرفٍ، فرددتُ إليه أَنْ هَوِّن على أُمَّتِي؛ فردَّ إِليَّ الثانية اقْرَأُهُ على حرفين، فرددتُ إليه أَنْ هَوِّن على أُمَّتِي؛ فردَّ إِليَّ الثالثة اقْرَأْهُ على سبعة أحرفٍ، فلك بكلِّ ردَّةٍ رددتكها مسألةٌ تسألنيها، فقلت: اللهمَّ اغفر لأُمَّتِي، اللهمَّ اغفر لأُمَّتِي، وأَخَّرتُ الثالثة ليوم يرغبُ إليَّ الخلق كلُّهمُ حتى إبراهيم عَلَيُّ"

وهذه الشفاعة هي الشفاعة العظمي، وهي واحدة من شفاعات النبي على



(١) جُثاً: أي: جماعة، وتروى هذه اللفظة: "جَثِيّ" (بتشديد الياء) جمع: "جاث"، وهو الذي يجلس على ركبتيه.(النهاية)



## أنواع الشفاعات

يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في "القول المفيد" (٢٥/١)عند قوله تعالى:

{ قُل لِّلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً } [الزمر: ٤٤] "أفادت الآية في قوله: {جَمِيعاً } أن هناك أنواعاً للشفاعة".اهـ

فهناك أنواع كثيرة من الشفاعات المقبولة، ومنها: شفاعة النبي الله وهي متنوعة، وهناك شفاعة الملائكة وشفاعة المؤمنين، وشفاعة الشهداء، وشفاعة رب العالمين، وشفاعة القرآن، ولنا مع كل شفاعة وقفة.

# أولاً: شفاعة النبي ﷺ وهي أنواع:

#### النوع الأول: الشفاعة العظمى:

وهي شفاعته لأهل الموقف من أُمَّته ومن غيرهم حتى يُقْضَى بينهم وينصرفوا، وهي خاصة بالنبي ﷺ دون غيره من الأنبياء والمرسلين – عليهم الصلاة والسلام أجمعين –

ففي أرض المحشر عندما يشتد البلاء بالخلق حيث طال بهم الوقوف، واشتد الحر وبلغ العرق مبلغه، وتأخر الحساب، وركبهم من الغَمِّ والكرب ما لا يطيقون وما لا يحتملون، فيبحثون عن أصحاب المنازل العالية؛ ليشفعوا لهم عند رب البرية، حتى يُقضَى بين العباد، فيذهبوا إلى آدم التَّكِيُّ فيحيلهم إلى نوح، ونوح يحيلهم إلى إبراهيم، وإبراهيم يحيلهم إلى موسى، وموسى يحيلهم إلى عيسى، والكل يقول: لست لها، حتى يأتوا النبي في فيقول: "أنا لها... أنا لها"، فيقوم الرسول مقاماً يحمده عليه الأولون والآخرون، وتظهر فيه مترلته العظيرة وهذا هو المقام المحمود الذي وعده الله

إياه، حيث قال: {وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً} [الإسراء: ٧٩]، فيستأذن النبي ﷺ على ربه فيأذن له، فيقوم بين يديه، ويخر ساحداً، ويحمد ويثني عليه، ثم يؤذن له في الشفاعة؛ فيشفع وتقبل شفاعته، فيأتى الله ﷺ إتياناً يليق بمقامه – سبحانه – للقضاء والفصل بين العباد

- ودليل هذا النوع من الشفـــاعة ما أخرجه الترمذي عن أبـــي سعيد الخدري في قال:

قال رسول الله ﷺ: "أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ، آدم فمن سواه، إلا تحت لوائي(١)، وأنا أول مَن تنشقُّ عنه الأرض ولا فخر، فقال: فيفزع الناس ثلاث فزعات، فيأتون آدم، فيقولون: أنت أبونا آدم، فاشفع لنا إلى ربك، فيقول: إني أذنبت ذنباً فأهبطت به إلى الأرض، ولكن ائتوا نوحاً؛ فيأتون نوحاً، فيقول: إني دعوت على أهل الأرض دعوة فأهلكوا، ولكن اذهبوا إلى إبراهيم،



(١) لوائي: اللواء هو العلم أو الراية، وجمعه: "ألوية".



فيأتون إبراهيم فيقول: إني كذبت ثلاث كذبات، ثم قال رسول الله على: ما منها كذبة إلا ماحل(١) بها عن دين الله، ولكن ائتوا موسى، فيأتون موسى، فيقول: إني عُبِدتُ من دون الله، ولكن ائتوا عيسى، فيأتون عيسى، فيقول: إني عُبِدتُ من دون الله، ولكن ائتوا محمداً على انظر إلى رسول الله، قال: فآخذ بحلقة باب الجنّة، فأقعقعها، فيقال: مَن هذا؟ فيقال: محمد، فيفتحون لي، ويُرجبون بي، فيقولون: مرحباً، فأخر ساحداً، فيلهمني الله من الثناء والحمد، فيُقال لي: ارفع رأسك، سل تعط، واشفع تُشَفَع، وقل يُسمَع لقولك، وهو المقام المحمود الذي قال الله تعالى: {عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً } (٢) [الإسراء: ٢٩]"

#### أخرج "البخاري ومسلم" من حديث أنس بن مالك الله قال: قال رسول الله على:

"إذا كان يوم القيامة ماج الناس بعضهم إلى بعض، فيأتون آدم، فيقولون: اشفع لذريتك، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بإبراهيم، فإنه حليل الله، فيأتون إبراهيم، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بعيسى، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بعيسى، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بعيسى، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بمحمد، فأوتَى، فأقول: أنا لها، ثم أنطلق فأستأذن على ربي، فيؤذن لي، فأقوم بين يديه، فأحمده بمحامد لا أقدر عليكم بمحمد، فأوتَى، فأقول: أنا لها، ثم أنطلق فأستأذن على ربي، فيؤذن لي، فأقوم بين يديه، فأحمده بمحامد لا أقدر عليها إلا أن يلهمنيها، ثم أخرُّ لربنا ساجداً، فيقول: يا محمد، ارفع رأسك، وقل يُسمَع لك، وسل تعطه، واشفع تُشَقَّع، فيقول: انطلق فمَن كان في قلبه حبة من بُرَّةٍ (٢٠) أو شعيرةٍ من إيمانٍ فأخرجه منها، فأنطلق فأفعل، ثم أرجع إلى ربي فأحمده بتلك المحامد، ثم أخرُّ له ساجداً، فيقال لي: يا محمد، ارفع رأسك، وقل يُسمَع لك، وسل تعطه، واشفع تُشقَع، فأقول: يا رب أُمَّتِي، فيقال لي: انطلق، فمَن كان في قلبه مثقال حبةٍ من حردل من إيمان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعل. أنها نطلق، فمَن كان في قلبه فمقال لي: انطلق، فمَن كان في قلبه أمّتِي، فيقال لي: انطلق، فمَن كان في قلبه مثقال على: انطلق، فمَن كان في قلبه أمّتِي أُمّتِي، فيقال أي: يا محمد، الفع رأسك، وقل يُسمَع لك، وسل تعطه، واشفع تُشفّع، فأقول: يا رب، أُمّتِي أُمّتِي، فيقال لي: انطلق، فمَن كان في قلبه مثقال حبةٍ من حردل من إيمان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعل.

قال: ثم أرجعُ إلى ربي في الرابعة، فأحمده بتللُّ المحامد، ثم أخرُّ له ساجداً، فيقال لي:

يا محمد، ارفع رأسك، وقل يُسمَع لك، وسل تعطه، واشفع تُشَفَع، فأقول: يا رب ائذن لي فيمن قال: لا إله إلا الله، قال: فليس ذلك لك، أو قال: ليس ذلك إليك، ولكن وعزَّتي وكبريائي وعظمتي لأُخرجنَّ منها من قال: لا إله إلا الله!"



<sup>(</sup>١) ماحل: "المماحلة": هي المخاصمة والمجادلة.

<sup>(</sup>٢) والمقام المحمود هو المقام الذي يحمده فيهم الخلائق كلهم، قال ابن جرير: "قال أكثر أهل التأويل: "ذلك المقام الذي يقومه ﷺ شفاعة للناس؛ ليريحهم ربحم ثمًا هم فيه من شدة ذلك اليوم".

<sup>(</sup>٣) البرة: حبة القمح أو الشعير.



## وأخرج البخاري ومسلم عن قتادة عن أنس ، قال: قال رسول الله ﷺ:

"يجمع الله الناس يوم القيامة، فيهتمون لذلك (١) وفي رواية: فيلهمون لذلك - فيقولون: لو استشفعنا إلى ربنا، حتى يريحنا من مكاننا هذا؟ قال: فيأتون آدم، فيقولون: أنت آدم أبو الخلق، حلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأمر الملائكة فسجدوا لك، اشْفَع لنا عند ربك حتى يريحنا من مكاننا هذا، فيقول: لست هناكم (١)، فيذكر خطيئته التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا لوحاً أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، قال: فيأتون نوحاً، فيقول: لست هناكم، فيذكر خطيئته التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا الموسى الذي اتخذه الله خليلاً، فيأتون إبراهيم التوراة، قال: فيأتون موسى، فيقول: لست هناكم، ويذكر خطيئته التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا موسى الذي كلَّمه الله وأعطاه التوراة، قال: فيأتون عوسى، فيقول: لست هناكم، ويذكر خطيئته التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا عيسى روح الله وكلمته، فيقول: لست هناكم، ولكن ائتوا عمل، عيون فيؤذن لي، فإذا أنا رأيته وقعت ساجداً من ذنبه وما تأخّر، قال: فيأتون يا فيأتوني، فأستأذن على ربي، فيؤذن لي، فإذا أنا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله، فيقال في: عمد، ارفع، قل يُسمّع، سل تعطه، اشفع تُشفّع، فأرفعُ رأسي، فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه، أن يعرب، ثم أشفع، فيُحدّ لي حداً، فأخرجهم من النار، وأدخلهم الجنّة، غال أدري في الثالثة أو في الرابعة، فأقول: يا رب، ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن، قال قتادة: أي من وجب عليه الخلود"

أن يدعني إلنار إلا من حبسه القرآن، قال قتادة: أي من وجب عليه الخلود"

(أخرجه البخاري ومسلم)

وفي رواية: "ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن-أي وجب عليه الخلود- ثم تلا هذه الآية: {عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً}[الإسراء:٧٩]، قال: وهذا المقام المحمود الذي وعده نبيكم"

- زاد في رواية: "فقال النبي ﷺ: يخرج من النار مَن قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، ثم يخرج من النار مَن قال: لا إله إلا الله يخرج من النار مَن قال: لا إله إلا الله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن بُرَّة (٢)، ثم يخرج من النار مَن قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرة"

وروى البخاري ومسلم والترمذي عن أبي هريرة ر الله قال:

"كنا مع النبي على في دعوة، فرقع إليه الذراع - وكانت تعجبه - فنهس منها نهسة (١)، وقال: أنا سيد الناس يوم القيامة، هل تدرون: مم ذاك؟ يجمع الله الأولين والآخرىن في صعيد واحد، فيبصرهم الناظر، ويسمعهم الداعي،



<sup>(</sup>١) فيهتمون لذلك أي: يعتنون بسؤال الشفاعة وزوال الكرب الذي هم فيه.

<sup>(</sup>٢) لست هناكم: أي لست أهلاً لذلك.

<sup>(</sup>٣) البرة: حبة القمح أو الشعير.



وتدنو منهم الشمس، فيبلغ الناس من الغمِّ والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون، فيقول الناس: ألا ترون إلى ما أنتم فيه، إلى ما بلغكم، ألا تنظرون مَن يشفع لكم إلى ربكم؟ فيقول بعض الناس لبعض: أبوكم آدم، فيأتونه، فيقولون: يا آدم، أنت أبو البشر، خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأمر الملائكة فسجدوا لك، وأسكنك الجنَّة، ألا تشفع لنا إلى ربك؟، ألا ترى ما نحن فيه وما بلغنا؟ فقال: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولا يغضب بعده مثله، وإنه نهاني عن الشجرة فعصيت، نفسى، نفسى، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى نوح.

فيأتون نوحاً، فيقولون: يا نوح، أنت أول الرسل إلى أهل الأرض، وقد سمّاك الله عبداً شكوراً، ألا ترى ما نحن فيه؟ ألا ترى إلى ما بلغنا؟ ألا تشفع لنا عند ربك؟ فيقول: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وإنه قد كان لي دعوة دعوت بها على قومي، نفسي، نفسي، نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى إبراهيم. فيأتون إبراهيم، فيقولون: أنت نبي الله، وحليله من أهل الأرض، اشفع لنا إلى ربك، أما ترى ما نحن فيه؟ فيقول لهم: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وإني كنت كذبت ثلاث كذبات... فذكرها، نفسي، نفسي، نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى موسى، فيأتون موسى، فيقولون: أنت رسول الله، فضمًا لله برسالاته وبكلامه على الناس، اشفع لنا إلى ربك، أما ترى إلى ما نحن فيه؟ فيقول: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، وإني قد قتلت نفساً لم أومر بقتلها، نفسي، نفسي، نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى عيسي.





فيأتون عيسى فيقولون: أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه، وكلمت الناس في المهد، اشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه؟ فيقول عيسى: إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، ولم يذكر ذنباً، نفسي، نفسي، نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى محمد، فيأتون محمداً وفي رواية: فيأتوني ولم يذكر ذنباً، نفسي، نفسي، نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى محمد، فيأتون محمداً أخر، اشفع لنا إلى ربك، فيقولون: يا محمد، أنت رسول الله وحاتم الأنبياء، قد غَفَر الله لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر، اشفع لنا إلى ربك، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ فأنطلقُ، فآتي تحت العرش، فأقع ساجداً لربي، ثم يفتح الله علي من محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد قبلي، ثم يقال: يا محمد، أرفع رأسك، سل تعطه، واشفع تُشفَع، فأرفع رأسي، فأقول: أُمتِي يا رب، أُمتِي يا رب، فيقال: يا محمد، أدْخِل من أُمتِك مَن لا حساب عليهم من الباب الأيمن من أبواب الجُنَّة، وهم شركاء الناس فيما سوى ذلك من الأبواب، ثم قال: والذي نفسي بيده، إن ما بين المصراعين (١) من مصاريع الجُنَّة، كما بين مكة وهجر (٢) – أو كما بين مكة وبصري (٣) – "

– وفي رواية البخاري: كما بين مكة وحمير <sup>(١)</sup> "

#### إشكال والرد عليه:

الناظر في الأحاديث السابقة يجد أن المؤمنين يرغبون إلى الأنبياء وآخرهم محمد ﷺ؛ كي يخلصوهم من الموقف العظيم، إلا أننا نجد في الأحاديث أن الرسول ﷺ عندما يشفع إنما يشفع لأُمَّته فقط، فكيف يمكن توجيه هذا؟

ذكر هذا الإشكال ابن حجر العسقلاني – صلى الله عليه وسلم – ، ونقله عن الدراوردي، فإنه قال: "كأن راوي هذا الحديث ركب شيئاً على غير أصله، وذلك أن في أول ذكر الشفاعة في الإراحة من كرب الموقف، وفي آخره ذكر الشفاعة في الإحراج من النار، يعني وذلك إنما يكون بعد التحول من الموقف والمرور على الصراط، وسقوط مَن يسقط في تلك الحالة في النار، ثم يقع بعد ذلك الشفاعة في الإحراج".

قال ابن حجر بعد نقله كلام الدراوردي: "وهو إشكال قوي" (فتح الباري: ٤٣٨/١١)

وقال ابن حجر رحمه الله أيضاً: "وقد أحاب عن هذا الإشكال القاضي عياض رحمه الله وتبعه النووي وغيره، بأنه قد وقع في حديث حذيفة المقرون بحديث أبي هريرة بعد قوله: "فيأتون محمداً، فيقوم ويؤذن له" - أي في الشفاعة - وترسل الأمانة والرحم، فيقومان جنبي الصراط يميناً وشمالاً، فيمر أولكم كالبرق..." الحديث، فقال القاضي عياض: فبهذا



<sup>(</sup>١) المصراعين: لكل باب مصراعان يفتتحان أو يغلقان، وقد يغلق أحدهما ويفتح الآخر، وتُسمِّيه العامة: "ضلفة" بدلاً من المصراع.

<sup>(</sup>٢) هَجَر: بفتحتين، بلد بقرب المدينة.

<sup>(</sup>٣) بصري: على وزن حبلي بلدة بالشام.

<sup>(</sup>٤) حمير: كدرهم، موضع غربي صنعاء اليمن.



يتصل الكلام؛ لأن الشفاعة التي لجأ إليه الناس فيها هي الإراحة من كرب الموقف، ثم تجئ الشفاعة في الإحراج، وقد وقع في حديث أبي هريرة الأمر باتباع كل أمة ما كانت تعبد، ثم تمييز المنافقين من المؤمنين، ثم حلول الشفاعة بعد وضع الصراط والمرور عليه، فكان الأمر باتباع كل أمة ما كانت تعبد هو أول فصل القضاء والإراحة من كرب الموقف، قال: وبهذا تجتمع متون الأحاديث، وتترتب معانيها" (فتح الباري:٢٨/١١)

النوع الثاني من شفاعة النبي على: شفاعته في أقوام تساوت حسناتهم وسيئاتهم: فشفع فيهم ليدخلوا الجنّة، وعلى قول بعض المفسرين: "إلهم أصحاب الأعراف، حيث تساوت حسناتهم وسيئاتهم، فيُجعَلُون على رأس جبل بين الجنّة والنار لأجل التساوي، إذا نظروا يمنة إلى الجنّة سُرُّوا، وإذا نظروا شمالاً إلى النار خافوا فيشفع فيهم النبي على للدخول الجنّة.

النوع الثالث: شفاعته على في أقوام من أهل التوحيد قد وجبت لهم النار بذنوبهم، فشفع لهم في أن لا يدخلوها، وهي شفاعته في أهل الكبائر.

١ - فقد أخرج الترمذي وأبو داود عن أنس في قال: قال رسول الله كي "
 "شفاعتي لأهل الكبائر من أُمّتي"

٢- وأخرج أبو يعلى في "مسنده" وابن أبي عاصم عن ابن عمر رضي الله عنه قال:

"ما زلنا نمسك عن الاستغفار لأهل الكبائر؛ حتى سمعنا من نبينا على يقول: إن الله - تبارك وتعالى - لا يغفر أن يُشْرك به، ويغفر ما دون ذلك لَمن يشاء، قال: فإني أخَّرت شفاعتي لأهل الكبائر من أُمَّتِي يوم القيامة، قال ابن عمر: فأمسكنا عن كثير مما كان في أنفسنا"

(صححه الألبان في أنفسنا"





٣- وأخرج البيهقي وابن أبي عاصم بسند صحيح من حديث أم حبيبة رضي الله عنها عن النبي على قال: "أُريت ما تلقى أُمَّتِي بعدي، فأحزنني وشقَّ ذلك عليّ من سفك أبناء بعضهم بعضاً، فسألته أن يوليني شفاعة فيهم يوم القيامة، ففعل" (صححه الألبان في صحيح الترغيب والترهيب)

٤- وفي هذا حديث رواه أيضاً ابن أبي الدنيا في "كتاب الأهوال"، وذكره ابن كثير في "النهاية" من حديث أبي هريرة عليه أن النبي علي قال:

"أُمِرَ بقوم من أُمَّتِي قد أمر بمم إلى النار، فيقولون: يا محمد ننشدك الشفاعة، قال: فآمر الملائكة أن يقفوا بهم، قال: فأنطلقُ وأستأذنُ على الرب على للله فيأذن لي، فأسجد، وأقول:

يا رب، قوم من أُمَّتِي قد أُمر بهم إلى النار، قال: فيقول لي: انطلق، فأخْرِج منهم، قال: فأنطلق وأخرج منهم مَن شاء الله أن أخرج، ثم ينادي الباقون: يا محمد ننشدك الشفاعة، فأرجعُ إلى الرب فاستأذن؛ فيُؤذن لي فأسجد، فيقال لي: ارفع رأسك، وسل تعطه، واشفع تُشَفَع..." الحديث





النوع الرابع: شفاعته ﷺ في رفع درجات من يدخل الجَنَّة فوق ما كان يقتضيه ثواب أعمالهم: ومثال ذلك شفاعته لأبي عامر.

## ففي "صحيح البخاري" عن أبي موسى ظه قال:

"لما فرغ النبي على من حنين، بعث أبا عامر على حيش إلى أوطاس فلقي دريد بن الصمة، فقتل دريد وهزم الله أصحابه، قال أبو موسى: وبعثني مع أبي عامر، فرُمِيَ أبو عامر في ركبته فانتهيت إليه، فقلت: يا عم، مَن رماك؟ فأشار إلى أبي موسى، فقال: ذاك قاتلي الذي رماني، قال أبو موسى: فقصدت له فلحقته، فلما رآبي ولى فاتبعثه وحعلت أقول له: ألا تستحي، ألا تثبت؟ فكف، فاختلفنا ضربتين بالسيف فقتلته، ثم قلت لأبي عامر: قتل الله صاحبك، قال: فانزع هذا السهم، فترعته، فترا منه الماء، قال: يا ابن أحي اقرئ النبي في يبته له: استغفر لي، واستخلفني أبو عامر على الناس، فمكث يسيراً ثم مات، فرجعت فدخلت على النبي في بيته على سرير مرمل، وعليه فرش، وقد أثّر رمال السرير بظهره وحنبه، فأخبرته بخبرنا وخبر أبي عامر، وقال: قل له: استغفر لي، فدعا بماء فتوضأ، ثم رفع يديه، فقال: اللهم اغفر لعبيد أبي عامر، ورأيت بياض إبطيه، ثم قال: اللهم اجعله يوم القيامة فوق كثير من خلقك من الناس، فقلت: ولي فاستغفر، فقال: اللهم اغفر لعبد الله بن قيس ذنبه، وأدخله يوم القيامة مدخلاً كريماً، قال أبو بردة: إحداهما لأبي عامر والأخرى لأبي موسى"

## - وكذلك شفاعته لأبي سلمة لرفع درجته:

فقد أخرج الإمام مسلم عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: "دخل رسول الله على أبي سلمة وقد شق بصره، فأغمضه، ثم قال: إن الروح إذا قُبِضَ تبعه البصر، فضجَّ ناسٌ من أهله، فقال: لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يُؤمِّنُون على ما تقولون، ثم قال: اللهم اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين، وأفسح له في قبره، ونوِّر له فيه"

#### تنبيه:

وافقت المعتزلة أهل السُّنَّة في هذه الشفاعة حاصة، وحالفت فيما عداها من أنواع الشفاعات.

#### ومما يدل على هذا النوع من الشفاعة، قوله تعالى:

{وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُم بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ } [الطور: ٢١] {مَا أَلْتَنَاهُم}: أي ما أنقصناهم من عملهم من شيء، وفي هذه الآية: "يخبر الله تعالى عن فضله وكرمه وامتنانه ولطفه بخلقه وإحسانه، أن المؤمنين إذا اتبعتهم ذرياهم في الإيمان يلحقهم الله بآبائهم في المترلة وإن لم يبلغوا عملهم لتقرَّ أعين الآباء بالأنباء عندهم في منازلهم، فيجمع بينهم على أحسن الوجوه، بأن يرفع الناقص العمل بكامل العمل، ولا ينقص ذلك من عمله



قال ابن عباس رضي الله عنه: "إن الله يرفع ذرية المؤمن في درجته وإن كانوا دونه في العمل لتقر بهم عينه، ثم قرأ: {وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ} [الطور: ٢١]
(السلسلة الصحيحة: ٩٠٠)

وهذا فضله تعالى على الأبناء ببركة عمل الآباء، أما فضله على الآباء ببركة دعاء الأنباء فقد روى الإمام أحمد عن أبي هريرة فله قال: قال رسول الله على:
"إن الرجل لتُرْفع درجته في الجَنَّة، فيقولُ: أنَّى لي هذا؟ فيقال: باستغفار ولدك لك"
(صحيح الجامع: ١٦١٧)





## النوع الخامس: شفاعته ﷺ في أقوام أن يدخلوا الجَنَّة بغير حساب:

## ١ – روى هناد عن أبي هريرة ره الله علي:

"سألتُ الله الشفاعة لأُمَّتِي، فقال: لك سبعونَ ألفاً يدخلون الجُنَّة بغير حساب ولا عذاب، قلت: رَبِّ زدني، فحثا لي بيديهِ مرتين، وعن يمينه وعن شماله " (صحيح الجامع: ٣٥٩)

## ٧ - أخرج الإمام أحمد والترمذي عن أبي أمامة عليه قال: قال رسول الله عليه:

"وعدين ربي أن يُدخل الجَنَّة من أُمَّتِي سبعين ألفاً بلا حساب عليهم ولا عذاب، مع كل ألف سبعون ألفاً، وثلاث حثياتٍ من حثيات ربي" (صحيح الجامع:٧١١١)

# ٣- وأخرج البخاري ومسلم وعن أبي هريرة ﷺ أنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

"يدخل الجنّة من أُمَّتِي زُمرةٌ هم سبعون ألفاً تُضئ وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر... وقال أبو هريرة: فقام عُكاشة بن محصن الأسدي يرفع نمرة عليه، فقال: يا رسول الله ادعُ الله أن يجعلني منهم قال: اللهم اجعله منهم " - وفي رواية أنه على قال: "أنت منهم" - ثم قام رجل من الأنصار، فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: سبقك بها عُكاشة"

وفي "الصحيحين" من حديث من حديث أبي هريرة ولله عن النبي الله قال في حديث الشفاعة الطويل: "يا رب أُمَّتِي أُمَّتِي، يا رب أُمَّتِي أُمَّتِي، فيقول: أَدْخِل من أُمَّتِك مَن لا حساب عليه من الباب الأيمن من أبواب الجنَّة، وهم شركاء الناس فيما سواه من الأبواب، ثم قال: والذي نفسي بيده، لما بين مصراعين من مصاريع الجنَّة كما بين مكة وهجر، أو كما بين مكة وبُصرى"

- وهؤلاء الذين يدخلون الجُنَّة بغير حساب، يدخلون الجُنَّة مباشرة بشفاعة النبي ﷺ قبل الفصل بين العباد، فهم في الجُنَّة على سُررٍ متقابلين والناس مازالوا في أرض الموقف لم يفصل بينهم"





النوع السادس: شفاعته على في تخفيف العذاب عمَّن يستحقه

كشفاعته في عمِّه أبي طالب أن يخفف عنه عذابه.

فقد أخرج البخاري عن العباس بن عبد المطلب رضي قال النبي على:

"ما أغنيت عن عمك، فإنه كان يحوطك ويغضب لك؟ قال: هو في ضحضاح (١) من نار، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار "

- قال القرطبي في "التذكرة" بعد ذكر هذا النوع:

""فإن قيل: فقد قال تعالى: {فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ}[المدثر:٤٨]، قيل له: لا تنفعه في الخروج من النار، كما تنفع عصاة الموحدين، الذين يخرجون منها ويدخلون الجَنَّة"

تنبيه:

أبو طالب عم النبي ﷺ هو أهون أهل النار عذاباً.

فقد ثبت في "صحيح مسلم" عن ابن عباس رضي الله عنه عن النبي على قال: "أهون أهل النار عذاباً أبو طالب، وهو منتعل بنعلين يغلى منهما دماغه"

النوع السابع: شفاعة النبي على القوام من أُمَّته دخلوا النار، فيخرجهم منها

{أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ } [ص:٢٨]، وقوله عَجْلً:

{أَمْ حَسبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَن نَّجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاء مَّحْيَاهُم وَمَمَاتُهُمْ سَاء مَا يَحْكُمُونَ}

[ابحاثية:٢١] وقوله تعالى: {أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ {٣٥} مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ} [القلم:٣٥-٣٦]



(النهاية ٣/٧٧)

(١) ضحضاح: ما زق من الماء على وجه الأرض ما يبلغ الكعبين، فاستعاره بالنار"



ومما يدل على هذا النوع من الشفاعة، ما أخرجه البخاري ومسلم من حديث أنس

عن النبي على قال: "يُجمع المؤمنون يوم القيامة، فيهتمون لذلك، فيقولون: لو استشفعنا على ربنا، فأراحنا من مكاننا هذا، فيأتون آدم، فيقولون: يا آدم أنت أبو البشر، خلقك الله بيده، وأسْجَدَ لك ملائكته، وعلَّمَك أسماء كل شئ، فاشفع لنا عند ربِّك، حتى يُريحنا من مكاننا هذا، فيقول لهم آدم: لست هُناكم، ويذكر ذنبه الذي أصابه، فيستحى ربَّه عَلَى من ذلك، ويقول: ولكن ائتوا نوحاً، فإنه أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، فيأتون نوحاً، فيقول: لست هناكم، ويذكر لهم خطيئةَ سؤالِهِ ربَّه ما ليس له به علمٌ، فيستحى ربَّه من ذلك، ولكن ائتوا إبراهيم خليل الرحمن، فيأتونه، فيقولُ: لستُ هناكم، ولكن ائتوا موسى عبداً كلَّمه الله، وأعطاهُ التوراة، فيأتون موسى، فيقول: لست هناكم، ويذكر لهم النَّفسَ التي قتل بغير نفس، فيستحي ربَّه من ذلك، ولكن ائتوا عيسى عبد الله ورسوله، وكلمَتَهُ وروحَهُ، فيأتون عيسى، فيقول لهم: هناكم، ولكن ائتوا محمداً عبداً غَفَرَ الله له ما تقدُّم من ذنبه وما تأُخَّر، فأقومُ، فأمشى بين سماطين من المؤمنين، حتى أستأذن على ربي، فيؤذن لي، فإذا رأيت ربي وقعت ساجداً لربي - تبارك وتعالى -، فيدعني ما شاء أن يدعني، ثم يقول: ارفع محمد، قل يُسمَع، وسل تُعْطَهُ، واشفع تُشَفّع، فأرفعُ رأسي، فأحمدُهُ بتحميد يعلمنيه، ثم أشفع فيحد لي حداً؛ فأُدخلهم الجنّة، ثم أعود إليه الثانية، فإذا رأيت ربي وقعت ساجداً لربي - تبارك وتعالى-، فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقول: ارفع محمد! قل يُسمَع، وسل تُعْطَهُ، واشفع تُشَفّع، فأرفع رأسي، فأحمده بتحميد يُعلمنيه، ثم أشفع، فيحد لي حداً، فأدخلهم الجُنَّة، ثم أعود الثالثة، فإذا رأيت ربي - تبارك وتعالى-، وقعت ساحداً لربي، فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقول: ارفع محمد! قل يُسمَع، وسل تُعْطَهُ، واشفع تُشَفّع، فإذا رفعت رأسي، فأحمده بتحميد يُعلمنيه، ثم أشفع، فيحد لي حداً، فأدخلهم الجَنَّة، ثم أعود الرابعة، فأقول: يا ربِّ! ما بقى إلا من حبسه القرآن، فيُخرجُ من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، ثم يُخرجُ من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن بُرَّة، ثم يُخرجُ من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن ذَرَّةً"

- وأخرج الإمام مسلم أن النبي ﷺ قال:

"أما أهل النار الذين هم أهلها، فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، ولكن ناس أصابتهم النار بذنوبهم - أو قال: بخطاياهم - فأماتهم إماتة حتى إذا كانوا فحماً أُذن بالشفاعة"





النوع الثامن: شفاعته علم في استفتاح باب الجَنَّة:

- أخرج الإمام مسلم عن أنس على قال: قال على:

"أنا أول الناس يشفع في الجُنَّة، وأنا أكثر الأنبياء تَبَعاً"

- وفي رواية عن أنس بن مالك رفيه أيضاً قال: قال رسول الله عليه:

"آتي باب الجنّة يوم القيامة فأستفتح، فيقول الخازن: مَن أنت؟ فأقول: محمد، فيقول: بك أُمِرتُ، لا أفتح لأحد قلك الأراء"

- وأخرج الإمام مسلم عن أبي هريرة رهيه قال: قال رسول الله علي:

"يجمع الله الناس(") يوم القيامة، فيقوم المؤمنون حتى تُزْلَفَ لهم الجَنَّة (")، فيأتون آدم، فيقولون: يا أبانا! استفتح لنا الجَنَّة، فيقول: وهل أخرجكم من الجنَّة إلا خطيئة أبيكم آدم! لست بصاحب ذلك (أ)، اذهبوا إلى ابني إبراهيم خليل الله، فيقول إبراهيم: لست بصاحب ذلك، إنما كنت خليلاً من وراء وراء وراء وأ)، اعمدوا إلى موسى الذي كلَّمه تكليماً، قال: فيأتون موسى، فيقول: لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى عيسى كلمة الله (الهوروحه، فيقول عيسى: لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى عيسى كلمة الله (الممانة فيقول عيسى: لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى محمد، فيأتون محمداً الله فيقوم، فيُؤذَن له، وترسل الأمانة والرحم (المناب فيقومان جَنبتي الصراط (المناب فيمالًا)، فيمرُّ أولكم كالبرق، ثم كمرِّ الريح، ثم كمرِّ الطير، وشدِّ الطير، وشدِّ الرّجَال (أ)، تحري بهم أعمالهم ((ا))، ونبيكم قائم على الصراط، فيقول: يا ربِّ سَلِّمْ سَلِّمْ، حتى تعجزَ أعمالُ العباد، وحتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفاً، وفي حافي الصراط ((ا)) كلاليب مُعَلَّقة، مأمورة،



<sup>(</sup>١) وقفة: كما أن النبي ﷺ هو أول مَن سيفتح باب الجُنَّة، وهذا من إكرام الله له، فكذلك أول مَن سيدخل الجُنَّة من الأمم، أمة النبي ﷺ، فقد أخرج الإمام مسلم أن النبي ﷺ قال: "نحن الآخرون الأولون يوم القيامة، ونحن أول مَن يدخل الجُنَّة"

<sup>(</sup>٢) يجمع الله الناس: أي بعد البعث بأرض المحشر.

<sup>(</sup>٣) تُزلف لهم الجَنَّة: يعني تُقرَّب لهم الجَنَّة.

<sup>(</sup>٤) لست بصاحب ذلك: أي لست صاحب التصريف بهذا المقام المنيف.

<sup>(</sup>٥) وراءَ وراءَ: وهي كلمة تذكر على سبيل التواضع، أي: لست بتلك الدرجة الرفيعة، وهي من باب التأكيد كــــ(شَذَرَ مَذَرَ، شَغَرَ بَغَنَ.

<sup>(</sup>٦) عيسى الطَّيِّلِ ليس هو كلمة الله، إنما جاء بكلمة الله وهي (كن)، ومن قال إن عيسي الطِّيِّلِ هو كلمة الله؛ فقد جعل كلام الله تعالى مخلوق، تعالى الله عن ذلك.

<sup>(</sup>٧) الرحم: هم القرابة، وهي كلمة تطلق على كل مَن يجمع بينك وبينهم نسب.

<sup>(</sup>٨) جَنَبتَى الصراط: جانباه، ناحيتاه: اليمني واليسرى.

<sup>(</sup>٩) شدّ الرجال: الشد: هو العَدْو البالغ، والجَرْي.

<sup>(</sup>١٠) هو تفسير لقوله ﷺ: "فيمرُّ أولكم كالبرق... ثم كمرِّ الريح..."... إلى آخره

<sup>(11)</sup> حافتي الصراط: هما جانباه.



تأخذُ مَن أُمِرَت به، فمَخْدُوش ناج، ومَكْدُوس(١) في النار"



<sup>(</sup>١) مكدوس: قال في النهاية: "أي مدفوع"، وتكدُس الإنسان: إذا دُفع من ورائه فسقط.



#### تنبيهات:

1- جميع هذه الأنواع من الشفاعة يشترط في أهلها التوحيد، بخلاف النوع الأول والسادس من شفاعة النبي الله فلا يشترط في أهلها التوحيد، الأمم للانصراف من الموقف، والنوع السادس: شفاعته الخاصة بعمه أبي طالب، فإنه لا يشترط في أهلها أيضاً التوحيد.

٢- أنواع شفاعة النبي ﷺ الخاصة بأُمَّتِه تدل على مدى شفقة وحرص النبي ﷺ على أُمَّته "
 قال تعالى: {لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِيُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ } [النوبة:١٢٨]

- وأخرج البخاري ومسلم عن أنس بن مالك ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: "كلُّ نبي سأل سؤالاً - أو قال: لكلِّ نبي دعوة دعاها لأُمَّته -، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأُمَّتِي يوم القيامة"

- وفي "صحيح مسلم" عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أن النبي على قال: "لكلَّ نبي دعوة دعا بها في أُمَّته، وخبَّأتُ دعوتي شفاعةً لأُمَّتِي يوم القيامة"

- وأخرج ابن أبي عاصم في "كتاب السُّنَّة" من حديث عبد الرحمن بن أبي عقيل قال:

"انطلقنا فأتينا رسول الله ﷺ فأنخنا بالباب، وما في الناس أبغض إلينا من رجل يلج عليه، فما خرجنا حتى ما في الناس أحدُّ أحب إلينا من رجل يدخل عليه، قال: فقال قائل منا:

يا رسول الله ألا سألت ربك مُلْكاً كمُلكِ سليمان؟ فضحك رسول الله ﷺ ثم قال: لعل صاحبكم عند الله الفضل من مُلْكِ سليمان، إن الله لم يبعث نبياً إلا أعطاه دعوة، فمنهم مَن أتخذها دنيا فأُعْطِيها، ومنهم مَن دعا بها على قومه إذ عصوه فأُهْلِكوا بها، وإن الله أعطاني دعوة، فخبيتها عند ربي شفاعة لأُمَّتِي يوم القيامة"





- وفي "صحيحي البخاري ومسلم" عن أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: "لكلِّ بي دعوة مستجابة، فتعجَّل كل نبي دعوته، وإني احتبأتُ دعوتي شفاعة لأُمَّتِي يوم القيامة، فهي نائلة(١)

و من بي د قوق مستدوب من أُمَّتِي لا يشرك بالله شيئاً" إن شاء الله مَن مات من أُمَّتِي لا يشرك بالله شيئاً"

قال ابن بطال رحمه الله: "وفي هذا الحديث بيان فضل نبينا على سائر الأنبياء، حيث آثر أُمَّته على نفسه وأهل بيته بدعوته المحابة، ولم يجعلها أيضاً دعاء عليهم بالهلاك كما وقع لغيره ممَّن تقدَّم"

وقال ابن الجوزي رحمه الله: "هذا من حُسن تصرفه ﷺ؛ لأنه جعل الدعوة فيما ينبغي، ومن كثرة كرمه؛ لأنه آثر أُمَّته على نفسه، ومن صحة نظرة؛ لأنه جعلها للمذنبين من أُمَّته؛ لكونهم أحوج إليها من الطائعين "

- وقد أخرج ابن أبي عاصم عن أم سلمة زوج النبي الله أن النبي الله قال: "رأيت ما يلقى أُمَّتِي من بعدي، فأحزننى؛ فأخَّرت شفاعتى إلى يوم القيامة"

#### ٣- مواطن يشفع عندها الرسول علام:

وقد جاء ذكر هذه المواطن في الحديث الذي أخرجه الترمذي بسند صحيح عن أنس في قال: "سألت رسول الله في أن يشفع لي يوم القيامة، قال: أنا فاعل إن شاء الله، قال أنس: فأين أطلبك؟ قال: أول ما تطلبني على الصراط، قلت: فإن لم ألقك؟ قال: فاطلبني عند الميزان؟ قال: فاطلبني عند الميزان؟ قال: فاطلبني عند الحوض، فإن لا أخطئ هذه الثلاث مواطن يوم القيامة"

<sup>(</sup>١) وقوله: "فهي نائلة" فيه دليل لأهل السُّنَّة، أن مَن مات غير مشرك لا يخلد في النار، ولو مات مصراً على الكبائر"(راجع فتح البارى: ١٠٠/١١)





# الأسباب الجالبة لشفاعة النبي ﷺ

#### ١ - عدم الشرك:

- فقد أخرج البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال:

"لكلِّ نبي دَعُوةٌ مستجابةٌ، فتعجَّل كلُّ نبي دعوته، وإني اختبأتُ دعوتي شفاعة لأُمَّتِي يوم القيامة، فهي نائلة إن شاء الله مَن مات مِن أُمَّتِي لا يشرك بالله شيئاً"

- وأخرج ابن أبي عاصم بسند صحيح عن عوف بن مالك عليه قال: قال رسول عليه:

"أتاني آت من ربي، فخيَّرني بين أن يدخل نصف أُمَّتِي الجَنَّة وبين الشفاعة، وإني اخترت الشفاعة، فقلنا: يا رسول الله، ننشدك الله والصحابة، لما جعلتنا من أهل شفاعتك، قال: فإنكم من أهل شفاعتي، قال: فما أضبّوا عليه، قال: فإني أشهد مَن حضر أن شفاعتي لمَن مات لا يشرك بالله شيئاً من أُمَّتِي" (صححه الله في شرح السُنَّة)

فالتوحيد وإخلاص العبادة لله من أهم وأفضل الأسباب الجالبة لشفاعة النبي ﷺ، وكل مَن حصل له الشف\_اعة من جهة النبي ﷺ سعد به\_ا، إلا أن أسعد النكاس بشف\_اعته هو المؤمن الموحد الذي قـال:

"لا إله إلا الله" خالصة من قلبه.

#### - فقد أخرج البخاري عن أبي هريرة هي قال:

"قلت يا رسول الله، مَن أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ فقال: ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أولى منك، لما رأيت من حرصك على الحديث، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال: لا إله إلا الله، خالصاً من قلبه"

- وقوله: "حالصاً" احتراز من المنافق؛ لأن المنافق يقولها، ولكنها ليست بإحلاص ولا صدق، قال تعالى: {إِذَا جَاءكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ} الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ}
الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ}

– وفي رواية:"أسعد الناس بشفاعتي، مَن قال: لا إله إلا الله يصدق قلبه لسانه، ولسانه قلبه"

قال ابن القيم رحمه الله: "تأمل هذا الحديث كيف جعل أعظم الأسباب التي تُنَال بها شفاعته تجريد التوحيد، عكس ما عند المشركين، أن الشفاعة تنال باتخاذهم شفعاء وعبادتهم وموالاتهم، فقلب النبي على ما في زعمهم الكاذب، وأحبر أن سبب الشفاعة هو تجريد التوحيد، فحينئذ يأذن الله للشافع أن يشفع "اهــــ

#### وقفة:

ذكر الترمذي الحكيم في "نوادر الأصول" عن زيد بن أرقم على عن النبي الله قال:

"مَن قال: لا إله إلا الله مخلصاً؛ دخل الجَنَّة، قيل: يا رسول الله، ما إخلاصها؟ قال: أن تحجزه عن محارم الله"





#### ٢ - مَن سكن المدينة وصبر على شدها:

- أخرج الإمام مسلم عن أبي سعيد مولى المهري:

"أنه جاء أبا سعيد الخدري ليالي الحرة، فاستشاره في الجلاء من المدينة، وشكا إليه أسعارها، وكثرة عياله، وأخبره أنه لا صبر له على جهد المدينة ولأوائها (١)، فقال له: "ويحك لآمرك بذلك؟ إني سمعت رسول الله على يقول: لا يصبر أحد على لأوائها فيموت، إلا كنتُ له شفيعاً أو شهيداً يوم القيامة إذا كان مسلماً"

- وأحرج الإمام مسلم كذلك عن يُحنَّس مولي الزبير:

"أخبره أنه كان جالساً عند عبد الله بن عمر في الفتنة، فأتته مولاة له تُسلِّم عليه، فقالت: إني أردت الخروج يا أبا عبد الرحمن، اشتد علينا الزمان، فقال لها عبد الله: اقعدي لكاع، فإني سمعت رسول الله على يقول: " لا يصبر على لأوائها، وشدتها أحدٌ، إلا كنت له شهيداً أو شفيعاً يوم القيامة"

- وعند مسلم من حديث أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: "لا يصبر على لأواء المدينة وشدتها أحدٌ من أُمَّتِي إلا كنت له شفيعاً يوم القيامة أو شهيداً"

#### تنبيه:

وردت أحاديث تبيِّن أن زيارة قبر الرسول ﷺ سبب لشفاعته، وهذه الأحاديث لا تصح، ومنها حديث: "مَن زار قبري وجبت له شفاعتي"

#### ٣- مَن مات بالمدينة:

- فقد أخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "مَن استطاع أن يموت بالمدينة فليمت؛ فإني أشفعُ لَمن يموت بها"

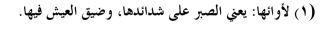
- وكان عمر رفيه يدعو الله أن يموت بها، فكان يقول كما في صحيح البخاري:

"اللهم ارزقني شهادةً في سبيلك، واجعل موتي في بلد رسولك" وأعطاه الله ما أراد- فرضي الله عنه- ولحقنا به"

## ٤ - الصلاة على النبي على عقب الأذان، ثم طلب الوسيلة له:

فقد أخرج الإمام مسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه عن النبي على قال:

"إذا سمعتم المؤذن، فقولوا مثلما يقول، ثم صلُّوا عليَّ، فإنه مَن صلَّى عليَّ صلاةً؛ صلَّى الله عليه بها عشراً، ثم







سَلُوا الله لي الوسيلة، فإنها مترلةٌ في الجَنَّة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمَن سأل لي الوسيلة حلَّت عليه الشفاعة(١)"

# ٥- الصلاة على النبي على صباحاً ومساءً:

فقد أخرج الطبراني في "الكبير" من حديث أبي الدرداء رضي عن النبي على قال: "مَن صلَّى عليَّ حين يُصْبِحُ عَشْراً، وحين يُمسي عشراً؛ أدركته شفاعتي يوم القيامة" (صحيح الجامع:١٣٥٧)

#### ٦ - من أسباب الشفاعة كثرة السجود:

فقد روى عبد الله بن المبارك في "الزهد" عن حسين بن عليّ قال: حدثتني فاطمة بنت الحسين أن رجلاً قال: "يا رسول الله، ادعُ الله أن يجعلني من أهل شفاعتك، قال: أُعِنِّي بكثرة السجود"

وهذا الحديث مرسل إلا أنه يشهد له أحاديث أخرى منها:-

## ما جاء في "أُسْد الغابة" عن مصعب الأسلمي قال:

"انطلق غلامٌ لنا فأتى النبي على، فقال: أسألك أن تجعلني ممَّن يشفع له يوم القيامة، فقال: مَن علَّمك أو أمرك أو دلَّك؟ فقال: ما أمرني إلا نفسي، قال: إني أشفع لك: ثم ردَّه فقال: أُعِنِّي على نفسك بكثرة السجود"

- وروى الإمام أحمد عن خادم للنبي على رجل أو امرأة قال: "كان النبي على مما يقول للخادم: ألك حاجة؟ قال: حتى كان ذات يوم، فقال: يا رسول الله، حاجتي أن تشفع لي يوم القيامة، قال: ومن دلَّك على هذا؟ قال: ربي، قال: أما لا فأُعِنِّى بكثرة السجود"

- وأخرج الإمام مسلم عن ربيعة بن كعب الأسلمي ربيعة عن ربيعة بن

"كنت أبيت مع رسول الله ﷺ فأتيته بو ضوئه وحاجته، فقال لي: سل، فقلت: أسألك مرافقتك في الجَنَّة، قال: أوغير ذلك، قلت: هو ذاك، قال: فأعِنِّي على نفسك بكثرة السجود"

<sup>(</sup>١) وأما عن كيفية سؤال الوسيلة، فقد وضَّحها النبي ﷺ، ففي الحديث الذي أخرجه البخاري من حديث جابر ﷺ عن النبي ﷺ قال:"مَن قال حين يسمعُ النداء: اللهم رب هذه الدعوة التَّامَّة، والصلاة القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلَّت له شفاعتي يوم القيامة"





# ثانياً: شفاعة المللائكة:

قال تعالى: {وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى} [النحم:٢٦]

وفي الآية دلالة على شفاعة الملائكة، لأنه ١٤١١ أذن للملك فإنه يشفع.

وقال تعالى: {يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ} [الأنبياء:٢٨]

- وأخرج ابن أبي عاصم عن أبي بكرة رضي أن رسول الله على قال:

"يُحمل الناس على الصراط يوم القيامة، فتتقادع بهم جَنَبَتَا الصراط تقادع الفراش في النار، فينجي الله برحمته من يشاء، ثم أنه يؤذن في الشفاعة للملائكة والنبيين والشهداء والصديقين، فيشفعون؛ ويخرجون من كان في قلبه مثقال ذرةٍ من إيمان"

- وقد قال رب العالمين في الحديث القدسي الذي أخرجه البخاري عن أبي سعيد الخدري عن الحبيب النبي قال: قال الله علي:

"شفعت الملائكة، وشفع النبيون، وشفع المؤمنون، ولم يبق إلا أرحم الراحمين..." الحديث. في هذا الحديث دليل على شفاعة الملائكة.





## ثالثاً: شفاعة المؤمنين: ودليلها:-

١- ما أخرجه البخاري ومسلم في حديث عن أبي سعيد الخدري الله وفيه أن النبي الله قال: "... ثم يُضرب الحسرُ على جهنم، وتحلُّ الشفاعة، ويقولون: اللهمَّ سلِّم سلِّم، قيل:

يا رسول الله، وما الجسر؟ قال: دَحضٌ مَزَلَة، فيه خطاطيف وكالايب، وحسكة تكون بنجد، فيها شوَيكة، يقال لها: السَّعدانُ، فيمرُّ المؤمنون كطرف العين، وكالبرق، وكالريح، وكالطير، وكأجاويد الخيل والرِّكاب، فناجٍ مسلَّم، ومخدوشٌ مرسلٌ، ومكدوسٌ في نار جهنم، حتى إذا خلصَ المؤمنون من النار، فوالذي نفسي بيده ما من أحد منكم بأشدَّ مناشدة لله في استيفاء الحقِّ من المؤمنين لله يوم القيامة لإخواهم الذين في النار، يقولون: ربنا كانوا يصومون معنا، ويُصلُّون، ويحجُّون، فيقال لهم: أَخْرِجُوا مَن عَرَفْتُم، فتحرَّمُ صُورُهُم على النار، في فيغرِ حون خلقاً كثيراً قد أخذت النار إلى نصف ساقه وإلى ركبتيه، فيقولون: ربنا ما بقي فيها أحدُّ مَّن أمرتنا به، فيقولون: من إيمان (۱) و فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها أحداً مَّن أمرتنا به، ثم يقول: ارجعوا فمَن وجدتم في قلبه مثقال دينار من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها ممن أمرتنا أحداً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها ممن أمرتنا أحداً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيرًا نظم في قلبه مثقال ذرة من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً الله في قلبه مثقال ذرة من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً الله فيها خيراً الله فيها خيراً الله في قلبه مثقال ذرة من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً الله فيها الذرة من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً الله فيها حيراً الله في قلبه مثقال ذرة من خير فأخْرِجُوه، فيُخْرِجُون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً الله الله فيراً عرباً الم نذر فيها حيراً الله في المؤرد و المؤرد

٢- وأخرج ابن أبي عاصم عن أنس عن حذيفة رضي الله عنه عن النبي علي قال:

"ليخرجن الله من النار قوماً منتنين قد محشتهم النار، فيدخلون الجنَّة بشفاعة الشافعين، يسمون فيها الجهنميون"

٣- ويدل على شفاعة المؤمنين في الآخرة؛ أن الله عَجْك قال في تتمة الحديث السابق:

"شفعت الملائكة، وشفع النبيون، وشفع المؤمنون، ولم يبقَ إلا أرحم الراحمين..." الحديث

٤ – وأخرج الترمذي من حديث أبي سعيد ﷺ أن رسول الله ﷺ قال:

"إن من أُمَّتِي مَن يشفع للفئام من الناس، ومنهم مَن يشفع للقبيلة، ومنهم مَن يشفع للعصبة، ومنهم مَن يشفع

<sup>(</sup>١) وقول النبي ﷺ: "مثقال دينار من إيمان"، قال القاضي عياض: "الصحيح أن معناه: شيء زائد على مجرد الإيمان؛ لأن مجرد الإيمان الذي هو التصديق لا يتجزأ، وإنما يكون هذا التجزؤ لشيء زائد عليه من عمل صالح، أو ذكر خفي، أو عمل من أعمال القلب من شفقة على مسكين أو خوف من الله تعالى، أو نية صادقة، ويدل عليه ما جاء في رواية ثانية: "يخرج من النار مَن قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن كذا وكذا..." (انظر "صحيح مسلم بشرح النووي:٣١/٣).



للرجل حتى يدخلوا الجَنَّة"

٥- وأخرج الإمام مسلم عن الصنابحي أنه قال:

"دخلت على عبادة بن الصامت وهو في الموت فبكيت، فقال: مهلاً لم تبكي؟ فوالله لئن شهدت لأشهدن لك، ولئن شفعت لأشفعن لك، ولئن استطعت لأنفعنك، ثم قال: والله ما من حديث سمعته من رسول الله لله كم فيه خير إلا حدَّثُتُكُمُوه، إلا حديثاً واحداً، وسوف أحدثكموه اليوم وقد أحيط بنفسي، سمعت رسول الله عليه النار" يقول: مَن شَهدَ أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله؛ حرَّم الله عليه النار"

٦- وأخرج الإمام أحمد عن أبي أمامة على أنه سمع رسول الله على يقول:

"ليدخلنَّ الجَنَّة بشفاعة رجل ليس بنبي، مثل الحيين (١) ربيعة ومضر، فقال رجل: يا رسول الله أوما ربيعة من مضر؟ فقال: إنما أقول ما أقول"

٧- وأخرج الإمام أحمد من حديث أبي برزة رضي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

"إن من أُمَّتِي لَمن يشفع لأكثر من ربيعة ومضر، وإن من أُمَّتِي لَمن يعظم للنار حتى يكون ركناً من أركانها"

٨- وعند الإمام أحمد كذلك عن عبد الله بن شقيق قال:

"حلستُ إلى رهط أنا رابعهم بإيليا، فقال أحدهم: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ليدخلن الجنّة بشفاعة رجل من أُمَّتِي أكثر من بني تميم، قلت: سواك يا رسول الله؟ قال: سواي، قلت (يعني عبد الله بن شقيق): أنت سمعته؟ قال: نعم، فلما قام، قلت: مَن هذا؟ قالوا: ابن أبي الجدعاء"



(١) الحيّ: القبيلة من العرب، والجمع: أحياء.



## رابعاً: شف\_اعة الشهيد:

## يشفع الشهيد في سبعين من أهل بيته

فقد أخرج أبو داود من حديث أبي الدرداء عظينه قال: قال رسول الله ﷺ:

"يشفع الشهيد في سبعين من أهل بيته"

وأخرج الإمام أحمد والترمذي عن المقدام بن معدي كرب رضي قال: قال رسول الله علي:

"للشهيد عند الله سبع خصال، يُغْفَر له في أول دفعة من دمه، ويُرَى مقعده في الجَنَّة، ويُحلَّى حُلةَ الإيمان، ويُروَّج اثنين وسبعين زوجة من الحور العين، ويُجار من عذاب القبر، ويأمن من الفزع الأكبر، ويُوضَع على رأسه تاج الوقار، الياقوتة منه خير من الدنيا وما فيها، ويشفع في سبعين إنساناً من أهل بيته " (صحيح الجامع:١٨٢٥)

# خامساً: شفاعة أولاد المؤمنين الذين ماتوا دون البلوغ:

- فقد أخرج البخاري عن أنس ﴿ الله عَلَيْ قَالَ:

"ما من [الناس] مسلمٍ يموت له ثلاث من الولد لم يبلغوا الحنث؛ إلا أدخله الجَنَّة بفضل رحمته إياهم"

- وأخرج الإمام مالك في "الموطأ" عن النبي على قال:

"لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد فيحتسبهم؛ إلا كانوا له جُنَّة من النار، فقالت امرأة عند رسول الله علي: يا رسول الله، أو اثنان؟، قال: أو اثنان"

- وأخرج الإمام مسلم عن أبي السليل عن أبي حسان قال: قلت لأبي هريرة رضي المام

"إنه قد مات لي ابْنَان، فما أنت مُحَدِّثِي عن رسول الله ﷺ بحديث تطيبُ به أنفسنا عن موتانا، قال: نعم، صغارهم دعاميصُ أهل الجُنَّة، يتلقي أحدهم أباه – أو قال: أبويه – فيأخذ بثوبه – أو قال: بيده – فلا ينتهي حتى يدخله الله وأبَاهُ الجُنَّة"

- وفي "مسند الإمام أحمد" عن بعض أصحاب النبي على قال:

"يُقال للولدان يوم القيامة: ادخلوا الجَنَّة، قال: فيقولون: يا ربِّ حتى يدخل آباؤنا وأمهاتنا، قال: فيأتون، قال: فيقول الله عَجَكْ: ما لي أراهم مُحْبَنْطِئِينَ! ادخلوا الجَنَّة، قال: فيقولون: يا ربِّ آباؤنا وأمهاتنا، قال: فيقول: ادخلوا الجَنَّة أنتم وآباؤكم"





# سادساً: شفاعة رب العالمين:

ويظهر هذا واضحاً حلياً في الحديث الذي أخرجه البخاري عن أبي سعيد الخدري عن النبي على قال: قال الله ويخلل يوم القيامة:

"شفعت الملائكة، وشفع النبيون، وشفع المؤمنون، ولم يبق إلا أرحمُ الراحمين، فيقبض قبضة من النار(۱)، فيُخرج منها قوماً لم يعملوا حيراً قط (۱)، قد عادوا حُمماً (۱)، فيُلقيهم في نهر في أفواه الجنّة (۱) يُقالُ له: نهرُ الحياة، فيخرجون كما تخرُجُ الحبّة في حميل السّيل (۱)، ألا ترونها تكونُ إلى الحجر أو الشجر، ما يكونُ إلى الشمس أُصَيْفِرُ وأُخيْضِرُ، وما يكونُ منها إلى الظل يكُونُ أبيض، فيخرجون كاللَّؤلؤ، في رقابهم الخواتِمُ (۱)، يعرفُهم أهلُ الجنّة: هؤلاء عُتقاءُ الله من النار(۱)، الذين أدخلهم الجنَّة بغير عمل عملوه، ولا حير قدَّموه، ثم يقول: ادخلوا الجنَّة فما رأيتموهُ فهو لكم، فيقولون: ربنا أعطيتنا ما لم تعطِ أحداً من العالمين، فيقول: لكم عندي أفضل من هذا؟ فيقولون: ربنا أي شيء أفضلُ من هذا؟ فيقول: رضاي فلا أسخط عليكم بعده أبداً"

وقفة مع قول النبي ع الحديث السابق: "فيقبض قبضة من النار"

ولا يعلم أحد من حلق الله قدر قبضة الخالق ﷺ، لكن أحب أن أُذَكِّر بقوله تعالى:

{وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا



<sup>(</sup>١) أي يجمع جماعة من الخلق.

<sup>(ُ</sup>٢) قال القاضي عياض رحمه الله: "فهؤلاء هم الذين معهم مجرد الإيمان، وهم الذين لم يؤذن في الشفاعة فيهم، وإنما دلَّت الآثار على أنه أذن لمن عنده شيء زائد على مجرد الإيمان؛ وجعل للشافعين من الملائكة والنبيين – صلوات الله وسلامه عليهم – وتفرَّد الله ﷺ بعلم ما تكنه القلوب، والرحمة لمَن ليس عنده إلا مجرد الإيمان.اهـــ (انظر "صحيح مسلم بشرح النووي:٣١/٣).

<sup>(</sup>٣) قد عادوا حُمماً: "عادوا" أي: "صاروا"، وليس بلازم في "عاد" أن يصير إلى حالة كان عليها قبل ذلك، بل معناه صاروا، أما الحمم: فهو الفحم، واحدته حممة: كحطمة.

<sup>(</sup>٤) في أفواه الجَنَّة: الأفواه: جمع "فُوَّهة"، وهي الأوائل، يقال: "أفواه الأزقة والأنهار يعني أوائلها، قال صاحب المطالع: "كـــأن المـــراد في الحديث: مفتتح من مسالك قصور الجنة ومنازلها".

<sup>(</sup>٥) الحبَّة في حميل السَّيل: "الحبة" بالكسر: بذور البقل وحب الرياحين، وقيل: "هو نبت صغير ينبت في الحشيش"، وحميل السَّيل: هو ما يجيء به السيل من طين أوغثاء... وغيره، فإذا اتفقت فيه حبة واستقرت على شط مجرى السيل؛ فإنما تنبت في يوم وليلة، فشبَّه بما سرعة عود أبدالهم وأجسامهم إليهم بعد إحراق النار لها.

<sup>(</sup>٦) فيَخرجون كاللُّؤلؤ في رقاهِم الخواتِمُ: الخواتم جمع: "خاتم"، بفتح التاء وكسرها، قال صاحب التحرير: "المراد بالخواتم هنا: أشياء من ذهب أو غير ذلك تعلق في أعناقهم، علامة يعرفون هِما، قال: "معناه تشبيه صفائهم وتلألئهم باللؤلؤ".

<sup>(</sup>٧) هؤلاء عُتقاءُ الله من النار: أي يقولون: هؤلاء عُتقاءُ الله من النار.



يُشْرِكُونَ} ليتبيَّن لك سعة رحمة الله تعالى بعباده، فكم سيخرج من النار بقبضة العزيز الغفَّار؟ [الزمر:٦٧]





- وأخرج البخاري ومسلم عن أبي سعيد الخدري رفي أن النبي إلى قال:

"يُدخِل اللهُ أهلَ الجَنَّةِ الجَنَّةِ، يدخل مَن يشاء في رحمته، ويُدخِل أهلَ النارِ النارَ، ثم يقول: انظروا مَن وجدتم في قلبه مثقال حبةٍ من خردلٍ من إيمانٍ فأخرجوه، فيخرجون منها حمماً قد امتُحشوا (١)، فيلقون في نهر الحياة أو الحيا، فينبتون فيه كما تنبت الحبَّة إلى جانب السيل، ألم تروها كيف تخرج صفراء ملتوية؟"

- وأخرج البخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: "حتى إذا فرغ الله تعالى من فصل القضاء بين العباد، وأراد أن يُخرِج برحمته مَن أراد من أهل النار؛ أمر الملائكة أن يُخرِجوا من النار مَن كان لا يشرك بالله شيئاً ممَّن أراد الله تعالى أن يرحمه، ممَّن يشهد أن لا إله إلا الله، فيعرفولهم في النار بأثر السجود تأكل النار من ابن آدم إلا أثر السجود، حرَّم الله على النار أن تأكل أثر السجود، فيَخرُجُون من النار قد امتُحشوا فيُصَب عليهم ماء الحياة؛ فينبتون تحته كما تنبت الحبَّة في حميل السيل، ثم يفرغ الله تعالى من القضاء بين العباد، ويبقى رجل مقبل بوجهه على النار، هو آخر أهل النار دخولاً المنتجود الحياة الله النار، هو آخر أهل النار دخولاً المنتجود المنتجود الله الله النار، هو المنار المنار المنتجود المنتجود المنتجود الله النار، هو النار المنار المنار المنتجود المنتجود الله النار، هو المنار المنتجود المنتجود المنتجود الله النار المنتجود النار النار المنتجود النار المنتجود النار المنتجود المنتجود النار المنتجود المنتجود المنتجود النار المنتجود المنتجود المنتجود المنتجود المنتجود النار المنتجود المنتجو

- وأخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث جابر رهي عن النبي علي قال:

"يُعذَّب نَاسٌ من أهل التوحيد فيُطرحون في النار، حتى يكونوا فيها حمماً، ثم تدركهم الرحمة، فيُخرَجون، ويُطرحون على أبواب الجَنَّة، فيرش عليهم أهل الجَنَّة الماء، فينبتون كما تنبت الغُثاء في حمالة السيل، ثم يدخلون الجُنَّة"

فشفاعة رب العالمين من آثار رحمته بعبادة يوم القيامة.

- وأخرج ابن أبي عاصم في "كتاب السُّنَّة"عن أبي موسى الأشعري ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ:

"إذا اجتمع أهلُ النار في النار، ومعهم مَن شاء الله من أهل القبلة، يقول الكفار: ألم تكونوا مسلمين؟ قالوا: بلى، قالوا: فما أغنى عنكم إسلامكم؛ وقد صرتم معنا في النار؟ قالوا: كانت لنا ذنوبٌ فأخذنا بها، فيسمع الله ما قالوا، فأمر بمَن كان من أهل القبلة فأخرجوا، فلما رأى ذلك أهل النار، قالوا: يا ليتنا كنا مسلمين؛ فنخرج كما خرجوا، قال: وقرأ رسول الله على: {الرَ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنٍ مُّبِينٍ { ١ } رُّبَمَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ } [الحجر: ١-٢]"

- وأخرج البخاري وأحمد عن أنس ريس النبي الله قال:

"ليُصيبَنَّ أقواماً سَفْع من النار عقوبة بذنوب أصابوها، ثم ليدخلهم الجَنَّة بفضل رحمته"



(١) امتُحشوا: يعني: احترقوا.



## سابعاً: شف\_اعة القرآن:

مرَّ بنا أن أرحم الراحمين يشفع لعباده، فيُخرِج مَن يشاء منهم من النار، وكذلك كلام رب العالمين وهو القرآن الكريم يشفع لأصحابه يوم القيامة، ففي هذا اليوم العصيب يبحث الانسان عمَّن يشفع له لينجو من عذاب النار، وليدخل جنة الرحمن، وإذا به يجد القرآن شافعاً له مدافعاً عنه أمام الله تعالى.

- فقد أخرج ابن حبان عن جابر عليه عن النبي علي قال:

"القرآن شافِعٌ مُشفَّعٌ، وماحِلٌ<sup>(۱)</sup> مُصدَّقٌ، مَن جعلهُ أمَامَهُ قادَهُ إلى الجَنَّةِ، ومَن جَعَلَهُ خَلَفهُ سَاقَهُ إلى النار" (صحيح الجامع:٤٤٣)

- وفي "صحيح مسلم" من حديث أبي أمامة على قال: سمعت رسول الله على يقول:

"اقرءوا القرآن، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه، اقرءوا الزهراوين: - البقرة وسورة آلِ عمران-، فإلهما تأتيان يوم القيامة كألهما غمامتان - أو كألهما غياتيان (١)،أو كألهما فِرْقَان (١) من طير صواف - تُحَاجَّانِ عن أصحابهما، اقرءوا سورة البقرة فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطلة (١)"

- وأخرج الترمذي من حديث أبي هريرة عليه أن النبي علي قال:

"يجيء صاحبُ القرآن يوم القيامة، فيقول القرآن: يا رب حَلِّه، فيلبس حلة الكرامة، ثم يقول القرآن: يا رب زده، فيلبس تاج الكرامة، ثم يقول: يا رب ارضَ عنه، فيرضى عنه، فيقال له: اقرأ وارق ويزداد بكل آية حسنة"

– وفي رواية: "فيقرأ ويصعد بكل آية درجة حتى يقرأ آخر شيء معه"

# - وسورة تبارك تشفع لصاحبها

فقد أخرج الإمام أحمد والترمذي عن أبي هريرة رضي عن النبي على قال:

"إن سورة من القرآن ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غُفِر له، وهي سورة تبارك الذي بيده الملك"

- وأحرج الطبراني في "الأوسط" عن أنس ﷺ عن النبي ﷺ قال: "سورة من القرآن ما هي إلا ثلاثون آية خاصمت عن صاحبها حتى أدخلته الجنّة، وهي تبارك"

# ثامناً: شف\_اعة الصيام:



<sup>(</sup>١) ماحل: يعني: ساع، وقيل: خصم مجادل.

<sup>(</sup>٢) الغياية: كل شيء أظل الإنسان فوق رأسه.

<sup>(</sup>٣) فرقان: الفرق: هو الجماعة أو القطعة.

<sup>(</sup>٤) البطلة: أي السحرة.



الصيام كذلك يشفع لصاحبه يوم القيامة

فقد أخرج الإمام أحمد والطبراني عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه أن النبي على قال:

الصيامُ والقرآنُ يشفعانِ للعبد يوم القيامة، يقول الصيامُ: أي ربِّ، إني مَنعته الطعامَ والشهوات بالنهار فشَفّعني فيه، ويقول القرآنُ: ربِّ مَنعْتهُ النَّومَ بالليلِ فشَفّعني فيه، قال: فيشفعان" (صحيح الجامع: ٣٨٨٢)





### الشفاعة من أسباب سقوط العقوبة عن العصاة

فالشفاعة من جملة الأسباب التي تسقط العقوبة عن العصاة، وتتمة للفائدة نذكر كلام "شارح الطحاوية" حيث ذكر جملة من الأسباب، والتي تسقط بها العقوبة عن العصاة ومنها:-

السبب الأول: التوبة:

والتوبة مانع من إنفاذ وعيد جميع الذنوب؛ فقد قال تعالى: {فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً { ٥ ٥ } إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئاً } الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً { ٥ ٥ } إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئاً } [مرع:٥٩-١٠]

وقال أيضاً: {إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَــئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ} [البقرة:١٦٠] والتوبة التي تُسقط العقوبة هي التوبة النصوح، وهي الخالصة النابعة من القلب، لا المقتصرة على النطق باللسان، والتوبة النصوح هي ما يصحبها الندم على ما فات من المعاصي، والعزم على عدم العودة إليها، وعمل الصالحات.

وكون التوبة سبباً لغفران الذنوب، وعدم المؤاخذة بما مما لا خلاف فيه بين الأمة.

وليس شيء يكون سبباً لغفران جميع الذنوب إلا التوبة؛ قال تعالى:

{قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ} الرَّحِيمُ}

[الزمر:٥٣]





### السبب الثانى: الاستغفار:

دلَّت النصوص الشرعية على أن الاستغفار مانع من إنفاذ الوعيد،

فقد قال تعالى: {وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ } [الانفال:٣٣]

وقال تعالى يه وَاللَّهُ وَاللَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِ إِلاَّ اللَّهُ

وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ { ١٣٥ } أُوْلَــئِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّبِّهِمْ } [آل عمران:١٣٥-١٣٦] وقال تعالى: {وَمَن يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ غَفُوراً رَّحِيماً } [النساء:١١٠] وقال تعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَلَوْ أَنْهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَالسَّةَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّاباً رَّحِيماً } [النساء:١٤]

- وأخرج الإمام مسلم أن النبي على قال:

"والذي نفسي بيده لو لم تذنبوا لذهب الله بكم، ولجاء بقوم يُذنبُون فيستغفرون الله؛ فيغفرُ لهم" وهناك من النصوص القرآنية والنبوية الكثيرة، والتي تدل على أن الاستغفار مانع من إنفاذ الوعيد.

- والواقع أن الاستغفار يدخل في معنى التوبة، فإن الاستغفار طلب مغفرة الذنوب التي وقع فيها العبد، وهو ما يدخل في الندم على ما قدم الإنسان، فإن طلب المغفرة عنوان هذا الندم، وتزيد التوبة عن الاستغفار أن في معناها العزم على احتناب المعاصي في المستقبل.





#### السبب الثالث: فعل الحسنات الماحيات:

وفعل الحسنات مانع من إنفاذ الوعيد، والأدلة على ذلك كثيرة منها:-

- قوله تعالى: {إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ} [هود:١١٤]

- وكذا أخبر النبي ﷺ

فقد أخرج الترمذي من حديث أبي ذر رضي قال: قال لي رسول الله علي: "اتقِ الله حيثما كنت، وأثبِع السيئة الحسنة تمحُها، وحالق الناس بخلق حسن" (صحيح الجامع:٩٧)

- وأخرج الإمام مسلم من حديث عثمان بن عفان على قال: قال رسول الله على: "
مَن توضّاً فأحسن الوضوء؛ خرجت خطاياه من جسده حتى تخرج من أظفاره"

- وأخرج البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي أن النبي على قال:

"أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدِكُم يغتسل فيه كل يومٍ خمساً، ما نقول في ذلك، يبقى من درنه؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيئاً، قال: فذلك مثل الصلوات الخمس؛ يمحو الله بها الخطايا"

- وقد نقل الحافظ في "فتح الباري" عن ابن العربي رحمه الله أنه قال:

"وجه التمثيل أن المرء كما يتدنَّس بالأقذار المحسوسة في بدنه وثيابه ويطهره الماء الكثير، فكذلك الصلوات الخمس تطهِّر العبد من أقذار الذنوب حتى لا يبقى له ذنباً إلا أسقطه. اهــــ

وكذلك الصيام يُكَفِّر الله به الخطايا

فقد ثبت في "صحيح مسلم" من حديث أبي هريرة رضي أن النبي على قال: "مَن صام رمضان إيماناً واحتساباً؛ غُفِر له ما تقدَّمَ من ذنبه"

- وأما الحج فإن الإنسان يرجع منه كيوم ولدته أمه

فقد أحرج البخاري أن الحبيب النبي ﷺ قال: "مَن حجَّ لله فلم يرفث؛ رجع كيوم ولدته أمه"





## السبب الرابع: المصائب المُكفِّرات:

- لقوله ﷺ: "ما يصيب المؤمن من وصب (١) ولا نصب (٢) ولا غمِّ ولا همٍّ ولا حزنٍ حتى الشوكة يشاكها؛ إلا كفَّر الله بما من خطاياه" (متفق عليه من حديث أبي سعيد وأبي هريرة ٢)

- وأخرج البخاري عن الحبيب النبي على أنه قال:

"ما من مصيبةٍ تصيب المسلم إلا كَفَّر الله بها عنه، حتى الشوكة يشاكها"

- واعلم أن تكفير الخطايا يكون بسبب وقوع المصيبة نفسها، فإذا صبر المبتلى؛ فاز بثواب جديد فوق تكفير خطاياه، وإن سخط اكتسب إثماً جديداً، ويبقى تكفير خطاياه بوقوع المصيبة.

- وقد ذهب جمهور أهل العلم إلى: "أن المصائب كما أنه يُكفَّرَ بها الذنب، فهي كذلك يُكتَب بها الأحر، واستدلُّوا بقوله تعالى: {ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلاَ نَصَبُ وَلاَ مَخْمَصَةٌ فِي سَبيلِ اللّهِ وَلاَ يَطَؤُونَ مَوْطِئاً يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلاَ يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلاً إِلاَّ كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لاَ يُضِيعُ أَحْرَ الْمُحْسِنِينَ } [النوبة:١٢٠]

- ويدل على هذا ما رواه الإمام مسلم أن النبي على قال:

"ما من مسلمٍ يشاك شوكة فما فوقها إلا كُتِبَ له بها درجة، ومُحِيَت عنه بها خطيئة"

السبب الخامس: عذاب القبر:

المصائب اسم حامع للآلام التي تلحق الإنسان، نفسية كانت أو عضوية، وهذه الآلام إما أن تكون قدرية، وإما أن تكون شرعية، وعذاب القبر وضمَّته، وما فيه من الأهوال... وغير ذلك من الآلام البرزخية؛ مكفِّرة للخطايا.

السبب السادس: أهوال يوم القيامة وشدائده:

ما قيل في عذاب القبر يُقال هنا أيضاً، وأن أهوال يوم القيامة من الآلام الأُخروية، والتي يُكفِّر الله بما الخطايا.

السبب السابع: شفاعة مَن أذن الله لهم بالشفاعة يوم القيامة:

كما هو مبيَّن في هذه الرسالة – نسأل الله تعالى لها القبول-.

(١) الوصب: المرض.

(٢) النصب: التعب.





### السبب الثامن: عفو أرحم الرحمين من غير شفاعة.

قال تعالى: {وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ} [الشورى:٢٥]، وقال تعالى: {وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ} [المائدة:١٥] وقال تعالى: { إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ} [النساء:٤٨]

فدلَّت الآية على أن الله تعالى لا يغفرُ الشرك إذا مات عليه صاحبه، وما دون الشرك من المعاصي إذا مات الرجلُ مصراً عليها فهو تحت المشيئة، إن شاء الله عفا عنه، وإن شاء عاقبه.

- فقد أحرج الإمام مسلم من حديث ابن عمر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول:

"يُدْنَى المؤمن يوم القيامة من ربه ﷺ حتى يضع عليه كنفه (١)، فيقرره بذنوبه، فيقول: هل تعرف؟ فيقول: أي ربي أعرف، قال: فإني قد سترتما عليك في الدنيا، وإني أغفرها لك اليوم"

- وأحرج الترمذي من حديث أنس رفيه عن النبي على قال: يقول الله تعالى:

"يا ابن آدم، إنك ما دعوتني ورجوتني؛ غفرتُ لك على ما كان فيك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو بلغت ذنوبك عنان السماء (٢) ثم استغفرتني؛ غفرتُ لك ولا أبالي، يا ابن آدم، إنك لو أتيتني بقراب الأرض (٣) خطايا ثم لقيتني لا تُشْرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة"

- وعند مسلم بلفظ: "ومَن لقيني بقراب الأرض خطيئة لا يشرك بي شيئًا؛ لقيته بمثله مغفرة"

- وأخرج ابن حبان في "صحيحه" عن أنس رفي أن النبي على قال:

"ما من مسلمٍ يموت، فيشهد له أربعة أبيات من جيرانه الأَدْنَيْن ألهم لا يعلمون إلا خيراً، إلا قال الله: قد قبلتُ علمَكُم فيه، وغفرتُ له ما لا تعلمون"



<sup>(</sup>١) كنفه: سِتره.

<sup>(</sup>٢) العَنان: ما عَنَّ منها، أي: ما ظهر، والمقصود هو السحاب.

<sup>(</sup>٣) قراب الأرض: أي ما يقارب ملء الأرض.



### السبب التاسع: الدعاء لأحياء المؤمنين وأمواهم بالمغفرة والرحمة:

والأدلة على ذلك كثيرة منها:-

قوله تعالى: { فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِنَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ } [عمد:١٩]

وقوله تعالى: {فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ} [آل عمران:١٥٩]

- ومن المعلوم أن الصلاة على الميت هي نوع من أنواع الشفاعة والدعاء له

فقد أخرج الإمام مسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "ما من رجلٍ مسلمٍ يموت؛ فيقوم علي جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئاً إلا شَفَعَهُم الله فيه"

- وفي رواية عند مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على: "ما من ميتٍ يُصلِّى عليه أُمَّةُ من الناس يبلغون مائة كلهم يشفعون له إلا شفعوا فيه"

والشفاعه للميت - أي الدعاء للميت بالمغفرة والرحمة - هي المقصودة من هذه الصلاة أصالة، ولذلك أمر النبي على في صلاة الجنازة بإخلاص الدعاء للميت، فقال على كما في "صحيح مسلم":

"إذا صَلَّيْتُم علي الميت فأخلصوا له الدعاء"

- وكان من دعاء النبي على للميت في صلاة الجنازة قوله على:

"اللهم اغفر له وارحمه، وعافه واعفُ عنه، وأكْرِم نُزلَه، ووسِّع مُدْحله، واغسله بالماء والثلج والبرد، ونَقِّه من الخطايا كما يُنقَّى الثوبُ الأبيضُ من الدنس، وأَبْدِلْه دراً خيراً من دارهِ، وأهلاً خيراً من أهلِهِ، وزوجاً خيراً من زوجه، وأدخله الجنَّة، وأعذْهُ من عذاب القبر، ومن عذاب النار"

- والاستغفار للمؤمنين الأحياء والأموات، إنما يمنع إنفاذ الوعيد ظنًّا لا قطعاً؛ لأنه دعاء، والدعاء قد لا يستجاب، إما لتخلُّف شرط، وإما لوجود مانع، وإما لحكمة إلهية لا نعلمها، ولكن جانب الإجابة أرجح لقوة دلالة النصوص، والعمل بالراجح مطلوب شرعاً؛ فينبغي الحرص على الدعاء للمؤمنين بالمغفرة والرحمة والاجتهاد في ذلك، فقد يعتق الله بدعائه كثيراً من أهل البلاء والمحنة في البرزخ أو في الآخرة،

قال تعالى: {مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا} [انساء: ٨٥]، والشفاعة الحسنة تشمل الشفاعة للناس في قضاء حوائجهم، والدعاء لهم بخيري الدنيا والآخرة... وغير ذلك، فمَن شفع لينفع؛ كان له نصيب من الأجر، ومَن دعا لأحيه بظهر الغيب أمَّن الملك على دعائه، وقال: "ولك بمثل"

(تفسير القرطبي:٥/٥ ٢)





#### السبب العاشر: إهداء القربات:

دلَّت النصوص الشرعية على أن الجزاء ثواباً أو عقاباً إنما يترتَّب على عمل الإنسان، وعلى ما هو من آثار عمله، قال تعالى: { إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ } [يس:١٦]، أي نكتب أعمالهم التي باشروها بأنفسهم وآثارهم التي آثروها من بعدهم، فنجزيهم على ذلك، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

(تفسير ابن کثير: ٣/٥٦٥)

- وأخرج الإمام مسلم أن النبي على قال:

"مَن سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة، فعمل بها مَن بعده، كُتِبَ له مثل أجر مَن عمل بها، ولا ينقص من أجورهم شيء، ومَن سنَّ في الإسلام سنةً سيئةً، فعمل بها مَن بعده؛ كُتِبَ عليه وزر من عمل بها، ولا ينقص من أوزارهم شيء"

- وفي رواية عن مسلم أيضا بلفظ:

"مَن دعا إلى هدى؛ كان له من الأجر مثل أجور مَن تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومَن دعا إلى ضلالةٍ كان عليه من الإثم مثل آثام مَن تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً".

- ويدل أيضاً على انتفاع الميت بما خلَّفه من آثار حسنة

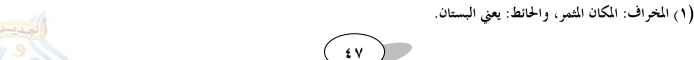
ما أخرجه الإمام مسلم أن النبي على قال:

"إذا مات الإنسانُ انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له"

- وجاءت النصوص الشرعية كذلك لتُوضِّح أن الإنسان ينتفع بعمل غيره

ومن هذه النصوص ما أخرجه البخاري عن ابن عباس رضي الله عنه قال:

"إن سعد بن عبادة صَلِيه تُوفَيت أمه وهو غائب عنها، فقال: يا رسول الله، إن أمي تُوفَيت وأنا غائب عنها، أينفعها شيء إن تصدَّقتُ به عنها؟ قال: نعم، قال: فإنني أُشْهدُكَ أن حائطي المخراف (١) صدقة عليها"







- وثبت في "صحيح البخاري" أيضاً عن ابن عباس رضى الله عنه:

"أن امرأة من جهينة جاءت إلى النبي ﷺ، فقالت: إن أمي نذرت أن تحجَّ فلم تحج حتى ماتت، أفأحجُّ عنها؟ قال: نعم، حجّي عنها، أرأيتِ لو كان على أمك دَيْن، أكنت قاضيته؟ اقضوا الله، فالله أحق بالوفاء"

- قال الحافظ ابن حجر رحمة الله في "فتح الباري" (٢٦/٤):

- ويدل كذلك قول النبي ﷺ الثابت في "صحيح مسلم": "مَن مات وعليه صيام؛ صام عنه وليُّهُ"، على أن الميت ينتفع بعمل الأحياء.

- وثبت أيضاً في "صحيح مسلم" عن بريدة على قال: "بينما أنا جالس عند رسول الله على إذ أتته امرأة، فقالت: إني تصدَّقْتُ على أمي بجارية، وإنها ماتت، فقال النبي إلى وحب أجرك، وردَّها عليك الميراث، قالت: يا رسول الله، إنه كان عليها صومُ شهرٍ، فأصوم عنها؟ قال: صومي عنها، قالت: إنها لم تحج قط، أفأحج عنها؟ قال: حجِّي عنها"

- وكذلك الدَّيْن علي الميت، فقد دلَّ الشرع علي إسقاطه من ذمته إذا قضيت عنه فقد أخرج البخاري عن سلمة بن الأكوع ﷺ قال:

"إن النبي ﷺ أتى بجنازة ليُصلِّي عليها، فقال: هل عليه دَيْن؟ قالوا: لا. فصلَّى عليه، ثم أُتِيَ بجنازة أخرى، فقال: هل عليه من دَيْن؟ قالوا: نعم، قال: صَلُّوا على صاحبكم، قال أبو قتادة: عليَّ دينه يا رسول الله، فصلَّى عليه"

و بعد...

فهذا آخر ما تيسَّر جمعه في هذه الرسالة





نسأل الله أن يكتب لها القبول، وأن يتقبَّلها منَّا بقبول حسن، كما أسأله ﷺ أن ينفع بها مؤلفها وقارئها، ومَن أعان على إخراجها ونشرها.....إنه ولى ذلك والقادر عليه.

هذا وما كان فيها من صواب فمن الله وحده، وما كان من سهو أو خطأ أو نسيان فمنِّي ومن الشيطان، والله ورسوله منه براء، وهذا بشأن أي عمل بشري يعتريه الخطأ والصواب، فإن كان صواباً فدادعُ لي بالقبول والتوفيق، وإن كان ثم خطأ فاستغفر لي

جلّ مَن لا عيب فيه وعلا

وإن وجدت العيب فسد الخللا

فاللهم اجعل عملي كله صالحاً ولوجهك خالصاً، ولا تجعل لأحد فيه نصيب والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلَّى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

هذا والله تعالى أعلى وأعلم..... سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك

