# -0.633650.

# منهج الاستدلال بين القرآن والسنة

داسة نقدية لشبعة عرض الحديث على القرآ ه

إعداد/ أبي عبدالله عمد عبدالله عبدلي عمد بن عبدالله أبن محمد حزام العبدلي ففرالله له ولوالديه وأزواجه والمسلمين



# بسم الله الرحمن الرحيم منهج الاستدلال بين القرآن والسنة (دراسة نقدية لشبهة عرض الحديث على القرآن)(١)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد بن عبدالله الصادق الأمين، وعلى من سار على نهجه وسلك سبيله إلى يوم الدين، وبعد:

فإن من أهم مظاهر الخلل في الفهم الديني المعاصر الخلط بين منهج الاستدلال بالنصوص، حين يُعزل القرآن عن السنة، أو تُقدَّم الأهواء على البيان النبوي.

وقد أمره الله جَلَّوَعَلَا ببيان هذا الكتاب فقال: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [سورة النحل: ٤٤].

قال أبو جعفر ابن جرير رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "فقد تبين ببيان الله جلّ ذكره: أنّ مما أنزل الله من القرآن على نبيه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ما لا يُوصل إلى علم تأويله إلا ببيان الله من القرآن على نبيه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وذلك تأويل جميع ما فيه: من وجوه أمره -واجبه ونَدْبِه وإرْشاده-، وصنوفِ نهيه، ووظائف حقوقه وحدوده، ومبالغ فرائضه،

<sup>(</sup>١) مستل من رسالة لي بعنوان: (لا سبيل للوصول إلا باتباع الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ)، يسر الله إتمامها.



ومقادير اللازم بعضَ خَلْقه لبعض، وما أشبه ذلك من أحكام آية لم يُدرَك علمُها إلا ببيان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَليَهِ وَسَلَّمَ لأمَّته.

وهذا وجهُ لا يجوز لأحد القول فيه، إلا ببيان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ له تأويله "(١).

وقال رَحْمَهُ ٱللّهُ أيضًا: "وقوله: ﴿وَأَنزِلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ ﴾ يقول: وأنزلنا إليك يقول: يا محمد هذا القرآن تذكيرًا للناس وعظة لهم، ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾ يقول: لتعرفهم ما أنزل إليهم من ذلك ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ يقول: وليتذكروا فيه ويعتبروا به أي بها أنزلنا إليك، وقد حدثني المثنى، قال: ثنا إسحاق، قال: ثنا عبد الرزاق، قال: ثنا الثوري، قال: قال مجاهد: ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ قال: يطيعون"(٢).

وقال الحافظ ابن كثير رَحْمَدُ اللهُ: "قال تعالى: ﴿وَأَنزِنْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ ﴾ يعني: القرآن، ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ من ربهم، أي: لعلمك بمعنى ما أنزل عليك، وحرصك عليه، واتباعك له، ولعلمنا بأنك أفضل الخلائق وسيد ولد آدم، فتفصل لهم ما أجمل، وتبين لهم ما أشكل: ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ أي: ينظرون لأنفسهم فيهتدون، فيفوزون بالنجاة في الدارين "(٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ت سلامة (٤/ ٥٧٤).



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (جامع البيان) ت شاكر (۱/ 47-4).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (جامع البيان) (١٧/ ٢١١).

وقال أبو المظفر السمعاني رَحِمَهُ أُللَّهُ في تفسير الآية: "وَقد كَانَ الرَّسُول مُبينًا للوحي، وَقد قَالَ أهل الْعلم: إِن بَيَان الْكتاب فِي السّنة. وَقُوله: ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَتُفَكَّرُونَ ﴾ يَعْنِي: يتدبرون ويعتبرون"(١).

ومعلوم أنه قد ظهرت بعض الدعوات المنادية بترك السنة النبوية والاكتفاء بالقرآن الكريم أو عرض ما روي عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على القرآن فيقبل منه ما أرادوا بعرض السنة على القرآن الكريم وتحكيم عقولهم وأهوائهم في ذلك، والبعض يزعم أن كل ما لم يُذكر في القرآن الكريم فلا حجة فيه.

وهذا المسلك خطير؛ لأنه يُناقض ما أجمع عليه المسلمون من أن السنة وحيٌ مبيّنٌ للقرآن، وأن النصَّين الكتاب والسنة لا يفترقان في الهداية والتشريع.

وتبرز هذه الإشكالات في قضايا كثيرة ومستندهم في ذلك: «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافق كتاب الله فأنا قلته، وإن خالف كتاب الله فلم أقله أنا، وكيف أخالف كتاب الله، وبه هداني الله»، وسيكون هنا الكلام حول هذا الحديث، وذكر بعض التساؤلات لمن يحمل هذا الفكر.

<sup>(</sup>١) تفسير السمعاني (٣/ ١٧٤).



فأقول وبالله أستعين:

أولًا: الكلام على هذا القول المنسوب إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

للكلام على هذا الحديث يتضمن وقفات:

الوقفة الأولى: أقوال أهل العلم في الحديث:

عَنْ ثَوْبَانَ رَضِيَالِلَهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «أَلَا إِنَّ رَحَى الْإِسْلَامِ دَائِرَةٌ»، قَالَ: فَكَيْفَ نَصْنَعُ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: «اعْرِضُوا حَدِيثِي عَلَى الْإِسْلَامِ دَائِرَةٌ»، قَالَ: فَكَيْفَ نَصْنَعُ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: «اعْرِضُوا حَدِيثِي عَلَى الْإِسْلَامِ دَائِرَةٌ»، قَالَ: «اعْرِضُوا حَدِيثِي عَلَى الْكِتَابِ، فَهَا وَافَقَهُ فَهُوَ مِنِي، وَأَنَا قُلْتُهُ» (١).

وروي عن أبي هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ، إن النبي صَلَّالِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إذا حدثتم عني بحديث يوافق الحق فخذوا به حدثت أو لم أحدث »(٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي رَحْمَهُ اللّهُ في الموضوعات (١/ ٢٥٨)، وقال: "قال العقيلي: ليس لهذا اللفظ عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إسناد يصح. وذكر أبو سليمان الخطابي عن الساجي عن يحيى بن معين قال: هذا الحديث وضعته الزنادقة. قال الخطابي: هو باطل لا أصل له، قال: وقد روى من حديث يزيد بن ربيعة عن أبي الأشعث عن ثوبان. ويزيد مجهول وأبو الأشعث لا يروي عن ثوبان إنها يروي عن ثوبان ". وقال الذهبي رَحْمَهُ اللّهُ في ميزان الاعتدال (١/ ٢٦٣): "منكر جدًّا".



<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، برقم (١٤٢٩)، وفي إسناده يَزِيدُ بْنُ رَبِيعَةَ الرحبي أبو كامل الصنعاني ذكره العقيلي في الضعفاء الكبير (٤/ ٣٧٦)، برقم (١٩٨٩)، وذكره الهيثمي في عجمع الزوائد ومنبع الفوائد (١/ ١٧٠)، برقم (٧٨٦)، وقال: "رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ، وَفِيهِ يَزِيدُ بْنُ رَبِيعَةَ، وَهُوَ مَتْرُوكٌ مُنْكُرُ الْحُدِيثِ". وقال الألباني رَحَمَهُ اللَّهُ: "ضعيف جدًّا" ضعيف الجامع، برقم (٩٣٨).

وروي عن عبدالله بن عمر رَضَّ اللَّهُ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

(يَا عُمَرُ، لَعَلَّ أَحَدَكُمُ مُتَّكِئُ عَلَى أَرِيكَتِهِ، ثُمَّ يُكَذِّبُنِي. مَا جَاءَكُمْ عَنِّي فَاعْرِضُوهُ

عَلَى الْقُرْآنِ، فَإِنْ وَافَقَهُ فَأَنَا قُلْتُهُ، وَإِنْ لَمْ يُوافِقْهُ فَلَمْ أَقُلْهُ (١).

ذكره الدارقطني رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تعليقات الدارقطني على المجروحين لابن حبان وقال عقبه: "بلغني عن علي بن المديني، أنه قال: ليس لهذا الحديث أصل، والزنادقة وضعت هذا الحديث"(٢).

وأخرجه ابن بطة العكبري رَحِمَهُ ٱللّهُ وقال عقبه: "قَالَ ابْنُ السَّاجِيِّ: قَالَ أَبِي وَأَخْرَجه ابن بطة العكبري رَحِمَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. قَالَ: وَبَلَغَنِي عَنْ عَلِيٍّ رَحِمَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. قَالَ: وَبَلَغَنِي عَنْ عَلِيٍّ بُنِ الْمَدِينِيِّ أَنَّهُ قَالَ: لَيْسَ لَهِذَا الْحُدِيثِ أَصْلُ، وَالزَّنَادِقَةُ وَضَعَتْ هَذَا الْحُدِيثِ أَصْلُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللللهُ الللللللللمُ اللللللمُ الللللمُ الللللمُ اللللمُ الللمُ اللللمُ الللمُ اللللمُ اللللمُ اللللمُ الللمِلْمُ اللللمُ الللمُ الللم

ثم قال رَحْمَهُ ألللهُ: "وصدق ابن الساجي، وابن المديني رَحْمَهُ مَا أللهُ؛ لأن هذا الحديث كتاب الله يخالفه، ويكذب قائله وواضعه، والحديث الصحيح، والسنة الماضية عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ترده قال الله عَرَّفَ جَلَّ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا

<sup>(</sup>٣) الإبانة الكبرى، لابن بطة (١/ ٢٦٥).



<sup>(</sup>١) ذكره الدارقطني في تعليقاته على المجروحين لابن حبان (ص١٨١)، وابن بطة في الإبانة الكبرى

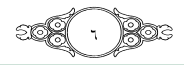
<sup>(</sup>۱/ ۲۲۵)، برقم (۱۰۲).

<sup>(</sup>٢) تعليقات الدارقطني على المجروحين لابن حبان (ص: ١٨١).

يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِمَّا قَضَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴿ السورة النساء: ٦٥]، والذي أمرنا الله عَنَّوَجَلَّ أن نسمع ونطيع، ولا نضرب لمقالته عَلَيْهِ السَّلَامُ المقاييس، ولا نلتمس لها المخارج، ولا نعارضها بالكتاب، ولا بغيره، ولكن نتلقاها بالإيهان والتصديق والتسليم إذا صحت بذلك الرواية "(١).

وقال الحافظ ابن عبد البر رَحِمَهُ اللّهُ: "قال الإمام عبدالرحمن بن مهدي رَحِمَهُ اللّهُ: "الزنادقة والخوارج وضعوا ذلك الحديث، يعني ما روي عنه صَلَّاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أنه قال: «ما أتاكم عني...»، ثم قال ابن عبدالبر: وهذه الألفاظ لا تصح عنه صَلَّالللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم عند أهل العلم بصحيح النقل من سقيمه، وقد عارض هذا الحديث قوم من أهل العلم فقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء ونعتمد على ذلك. قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله عَنَه وجدناه مخالفًا لكتاب الله؛ لأنا لم نجد في كتاب الله ألا نقبل من حديث رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم إلا ما وافق كتاب الله، بل وجدنا كتاب الله يطلق التأسي به والأمر بطاعته و يحذر المخالفة عن أمره جملة على كل حال"(٢٠).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله، لابن عبدالبر (٢/ ١١٩١)، برقم (٢٣٤٧).



<sup>(</sup>١) الإبانة الكبرى، لابن بطة (١/ ٢٦٦).

وقال رَحَمَهُ أُللّهُ أيضًا: "باب فيمن تأول القرآن وتدبره وهو جاهل بالسنة"، قال أبو عمر -هو ابن عبدالبر -: "أهل البدع أجمع أضربوا عن السنة، وتأولوا الكتاب على غير ما بينت السنة، فضلوا وأضلوا، ونعوذ بالله من الخذلان ونسأله التوفيق والعصمة برحمته"(۱).

وقال العلامة يحيى بن أبي الخير العمراني رَحْمَهُ اللّهُ: "وهذا الخبر ليس بصحيح، لأنا لو عرضناه على كتاب الله لم نجد ما يوافقه، ولو عرضنا الأخبار المروية عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في مواقيت الصلاة وأعداد الركعات وغير ذلك من الأحكام التي نقلت عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نقلًا متواترًا، وأجمع العلى على على على العقل لم نجد ما يوافقها (١).

فعُلم بذلك أن هذا الخبر لا أصل له، وإنها دعاهم إلى ذلك عجزهم عن ضبط الأحاديث"(٣).

<sup>(</sup>٢) يعني ما يدل عليها بتفاصيلها المعلومة أما المعلومة أما أصلها فموجود حيث أمر الله عزوجل بها وذكر بعض أركانها وشروطها كالوقت والطهارة والركوع والسجود وقراءة القرآن وملازمة الخشوع فيها، كما أمر أمراً جازما باتباع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بقوله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ فأوجبت هذه الآية اتباع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصلاة وغيرها مما هو دين. (٣) الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار (١/ ١١٢-١١٣)



<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله، لابن عبدالبر (٢/ ١١٩٩).

الوقفة الثانية: ردك أحاديث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بحجة معارضتها للقرآن عنافة للقرآن الكريم الآمر بطاعة الله عَنَّوَجَلَّ عنافة للقرآن الكريم الآمر بطاعة الله عَنَّوَجَلَّ وطاعة رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بإطلاق، بل جعل طاعة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طاعة لله تعالى كما في قوله عَرَّفَ جَلَّ: ﴿مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَى طاعة لله تعالى كما في قوله عَرَّفَ جَلَّ: ﴿مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَنْ تَولَى

ويقول الله جَلَّوَعَلا: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [سورة الحشر:٧].

فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [سورة النساء: ٨٠].

وقال الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾ [سورة النساء:٦٥]، إلى غيرها من الآيات التي فيها صراحة الأمر بقبول ما جاء به النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ومن تمام الإيهان برسالته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تصديقه فيها أخبر، وقبوله والتسليم له، وطاعته فيها أمر وترك ما نهى عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وزجر. وكل الآيات الآمرة بطاعة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم تأمر بعرض سنته على القرآن الكريم لما وجدنا ما يوافقه.



ولك أن تتأمل أخي العزيز كلام ابن عبد البر السابق وهذا من الحجج العكسية وهي أن تُرجع حجة الخصم حجة عليه، حيث قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "وقد عارض هذا الحديث قوم من أهل العلم فقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء ونعتمد على ذلك، قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله

وإمعانًا في بيان هذا النقض العكسي، يمكن تفصيل أوجه مخالفة هذا الحديث للقرآن الكريم فيها يلى:

عَزَّوَجَلَّ وجدناه مخالفًا لكتاب الله ؟..."(١).

أولاً: النقض الداخلي (حجة العرض العكسي): إن هذا الحديث المزعوم يضع قاعدة لم يأمر بها القرآن، بل أمر القرآن بعكسها. فلو عرضنا هذا الحديث على القرآن الكريم، لوجدناه مخالفًا له من عدة وجوه:

١. خالفة الأمر القرآني بالطاعة المطلقة: القرآن الكريم يأمر بطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم طاعة مطلقة غير مشروطة بالعرض، كما في قوله تعالى: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله ﴾ [سورة النساء: ٨٠]. فاشتراط العرض هو تقييد للطاعة المطلقة، وهذا التقييد لم يرد في القرآن الكريم، فيكون الحديث مخالفًا للقرآن.

<sup>(</sup>١) انظره بتهامه، سبق ذكره في الصفحة السابقة.



٢. مناقضة شرط الإيهان: وذلك لأن الله عز وجل يقول: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ... ﴾ [سورة النساء: ٦٥] تجعل التحكيم والتسليم لقول النبي صلى الله عليه وسلم شرطًا للإيهان. فلو كان قوله يُعرض على القرآن، لكان القرآن الكريم قد أمرنا بتحكيم القرآن أولًا، لا بتحكيم الرسول صلى الله عليه وسلم. وبناءً عليه فإن حديث العرض يسقط بمعياره الذي وضعه؛ لأنه يخالف القرآن الكريم الذي يزعم أنه المعيار.

ثانيًا: انقلاب الأدوار ومناقضة وظيفة النبوة: إن هذا الحديث يناقض الوظيفة التأسيسية التي حددها الله للسنة النبوية على صاحبها الصلاة والسلام، وهي البيان. فالله سبحانه وتعالى أنزل القرآن وجعل السنة مُبيّنة له، كما في قوله جل وعلا: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [سورة النحل: ٤٤]، وقد سبق الكلام على الآية.

فالسنة هي التي تشرح القرآن وتفصل مجمله (كأعداد الركعات، وأنصبة الزكاة)، أما حديث العرض فيقلب هذه العلاقة، فيجعل القرآن (المُبيَّن) حاكمًا على السنة (المُبيِّنة).

وهذا الانقلاب في الأدوار يتنافى مع حكمة البعثة النبوية.



قال الإمام الشافعي رحمه الله: " إذا كان الله فَرضَ على نبيه اتّباعَ ما أُنْزِل إليه، وشَهِدَ له بالهُدَى، وفرض على الناس طاعَته، وكان اللّسانُ مُحتّمِلاً للمعاني، وأن يكون كتابُ الله يَنْزِلُ عامًّا يُرَادُ به الخاص، وخاصًا يراد به العام، وفرْضًا مُحْلَةً بَيّنَه رسولُ الله، فقامت السنةُ مع كتاب الله هذا المقام: لم تكن السنةُ لِتُخَالِفَ كتابَ الله، ولا تكونُ السنةُ إلا تَبعًا لِكتاب الله، بِمِثْلِ تَنْزِيلِه، أو مئيّنةً معنى ما أرادَ الله، فهى بكل حالٍ مُتّبعةٌ كتابَ الله" (۱).

وقال ابن حزم رَحِمَهُ أَللَهُ أنقله بطوله لأهميته: "أول ما نَعرض على القرآن الحديثُ الذي ذكرتموه، فلمَّا عرضناه وجدنا القرآنَ يخالفه...(وذكر الآيات التي تأمر بطاعة رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وأخذ ما أتانا به) ثم قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "ونسأل قائل هذا القول الفاسد: في أيِّ قرآن وجد أنَّ الظُّهر أربع ركعات، وأنَّ المغرب ثلاث ركعات، وأن الركوع على صفة كذا، والسجود على صِفة وأنَّ المغرب ثلاث ركعات، وأن الركوع على صفة كذا، والسجود على صِفة كذا، وصفة القراءة فيها والسلام، وبيان ما يجتنب في الصوم، وبيان كيفية زكاة الذَّهب والفضَّة والغنم والإبل والبقر، وبيان أعمال الحج؛ من وقت الوقوف بعرفة، وصفة الصلاة بها وبمزدلفة، ورمي الجمار، وصفة الإحرام وما يجتنب فيه، وما يحرُم مِن المآكل، وصِفة الذبائح والضَّحايا، وأحكام الحدود، وصفة فيه، وما يحرُم مِن المآكل، وصِفة الذبائح والضَّحايا، وأحكام الحدود، وصفة

<sup>(</sup>١) الرسالة، للشافعي (١/ ٢٢٢).



وقوع الطَّلاق، وأحكام البيوع، وبيان الربا والأقضية وسائر أنواع الفقه؟ وإنَّما في القرآن جُمل لو تُركنا وإياها لم ندر كيف نعمل فيها؛ وإنها المرجوع إليه في كلِّ ذلك النقلُ عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وكذلك الإجماع إنها هو على مسائل يسيرة...

فلا بد من الرجوع إلى الحديث ضرورة، ولو أنَّ امرأ قال: لا نأخذ إلَّا ما وجدنا في القرآن، لكان كافرًا بإجماع الأمَّة، ولكان لا يلزمه إلا ركعة ما بين دلوك الشمس إلى غسق الليل وأخرى عند الفجر؛ لأن ذلك هو أقل ما يقع عليه اسم صلاة، ولا حدَّ للأكثر في ذلك.

وقائل هذا كافر مشرك حلال الدم والمال، وإنها ذهب إلى هذا بعضُ غُلاةِ الرافضة، عمَّن قد اجتمعت الأمةُ على كُفرهم، وبالله تعالى التوفيق. ولو أن امرأً لا يأخذ إلا بها اجتمعت عليه الأمةُ فقط، ويترك كلَّ ما اختلفوا فيه مما قد جاءت فيه النصوص، لكان فاسقًا بإجماع الأمة.

فهاتان المقدمتان تُوجب بالضرورة الأخذَ بالنقل.

وأمّا من تعلَّق بحديث التقسيم فقال: ما كان في القرآن أخذناه، وما لم يكن في القرآن -لا ما يوافقه ولا ما يخالفه - لم نأخذه، وما كان خلافًا للقرآن تركناه، فيُقال لهم: ليس في الحديث الذي صحّ شيءٌ يُخالف القرآن.



فإن عَدَّ الزيادةَ خلافًا، لزمه أن يقطع في فلس من الذهب؛ لأن القرآن جاء بعموم القطع، ولزمه أن يُحلَّ العَذِرَة؛ لأن في نصّ القرآن: ﴿قُلْ لاَ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحُمَ خُوزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهَّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ كِنْ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ [سورة الأنعام: ١٤٥]، والعَذِرة ليست شيئًا مما ذُكر، فإن قال: هي رِجْس، قيل له: كلُّ محرَّمٍ فهو رِجْس، لا سيها إن كان مُخاطَبُنا ممَّن يستحلّ أبوال الإبل وبَعْرها، فأيُّ فرقٍ بين أنواع المعذَّرات لولا التَّحكُّم؟

ولزمه أيضًا أن يُحلَّ الجمع بين العَمَّة وبنت أخيها؛ لأن القرآن نصَّ على المحرَّمات، ثم قال: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيُّانُكُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَيَا اللهَ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَلَا عُرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةِ إِنَّ الله كَانَ عَلِيهًا حَكِيهًا ﴿ [سورة النساء:٢٤]، فإن عَدَّ الزيادة خلافًا، لزمه ما ذكرناه"(١).

وقال محمد بن إسهاعيل الأمير الصنعاني رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "وما أحسن ما قال بعض العلماء أن حديث العرض يرد نفسه فإذا عرضناه على كتاب الله فها وجدنا فيه

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (٢/ ٧٩-٨٠).



إلا خلاف معناه قال الله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [سورة الحشر: ٧] ولم نجد فيه إذا قال لكم الرسول قولاً أو سمعتم عنه حديثاً فاعرضوه على كتاب الله فقد رد الحديث نفسه "(١).

الوقفة الثالثة: الغاية الحقيقية من وضع الحديث (فتح باب الهوى والزندقة): لقد أدرك الأئمة النقاد بفراستهم أن الغاية من وضع هذا الحديث ليست حماية القرآن الكريم، بل فتح باب الهوى والزندقة لهدم السنة النبوية.

فمن هو الذي سيقوم بعملية العرض على القرآن؟

ومن الذي سيحدد معنى الموافقة أو المخالفة للقرآن الكريم؟

إن القبول بهذا المبدأ يعني أن كل صاحب هوى أو فهم سقيم سيجعل من عقله القاصر حكمًا على سنة النبى النبى صلى الله عليه وسلم.

فها وافق هواه زعم أنه موافق للقرآن الكريم، وما خالفه ادعى أنه مخالف للقرآن الكريم ورده.

وهذا هو السبب الذي جعل الأئمة يصفون هذا الحديث بالوضع والزندقة كالإمام عبدالرحمن بن مهدي والإمام على بن المديني رحمها الله كما سبق.

<sup>(</sup>١) التنوير شرح الجامع الصغير (٢/ ٤٦٩).



شبخة الأوقة

ولأن هذا المنهج يؤدي حتمًا إلى رد السنن الثابتة التي جاءت بأحكام زائدة على ما في القرآن الكريم، وهو ما يؤدي في النهاية إلى هدم أركان الإسلام العملية.

فالحديث ليس دعوة للتمسك بالقرآن الكريم كما يزعمون، بل هو سلاح وضعه الزنادقة لضرب السنة النبوية بالقرآن الكريم، تحت شعار بَرَّاق يُخفي وراءه نية خبيثة لتعطيل الشريعة الإسلامية.

الوقفة الرابعة: أنت تدعو الناس لعرض أحاديث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على القرآن الكريم بفهم من؟

وبعقل من؟

وهل دل على ما تستدل به القرآن الكريم؟

وهنا لا بد من طرح مسألة الصلاة على آل البيت بين النص القرآني والبيان النبوى

ومما يطالب بالدليل أيضًا: الصلاة على آل البيت، هل وردت في القرآن الكريم؟

الذي ورد في القرآن الكريم قول الله جَلَّوَعَلا: ﴿إِنَّ اللهُ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيًا ﴾ [سورة الأحزاب:٥٦]،



سبخة الأولة

ففي الآية الكريمة الأمر بالصلاة على النبي صَلَّالُلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولم تذكر لفظ: "آله" صراحة، فنصلي على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وحسب.

فأين الدليل على ما ذهبتم إليه؟

فالسنة النبوية بيّنت المراد ووسعت الدلالة.

ففي الصحيحين عن كعب بن عُجرة رَضِّاً لِللهُ عَنْهُ قال: قلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت؟

قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «قولوا: اللهم صلِّ على محمدٍ وعلى آل محمد، كما صلَّ على الراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد»(١).

فالسنة هنا بيان وتفسير للقرآن، ومنهج السلف قائم على أن القرآن أصل، والسنة شارحة مبيِّنة، لا مستقلة بالتشريع دون علاقة به.

وفي رواية لمسلم برقم (٥٠٤)، عن أبي مسعود الأنصاري، قال: أتانا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله، فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين، إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم».



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، برقم (٣٣٧٠)، ومسلم، برقم (٢٠٤).

قال الإمام الشافعي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "وما سَنَّ رسول الله فيها ليس لله فيه حكمٌ، فيحُكْم الله سنَّه، وكذلك أخبرنا الله في قوله: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم \* صِرَاطِ اللهُ ... ﴿ [الشورى: ٥٣-٥٣].

وقد سن رسول الله مع كتاب الله، وسنَّ فيها ليس فيه بعَيْنه نصُّ كتاب.

وكل ما سن فقد ألزمنا الله اتباعه، وجعل في اتباعه طاعته، وفي العُنُود عن اتباعها معصيتَه التي لم يعذر بها خَلْقاً، ولم يجعل له من اتباع سنن رسول الله خُرجاً، لما وصفتُ، وما قال رسول الله"(١).

أما عندنا فنحن نؤمن بسنة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ونصلي على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ونصلي على آله في التشهد لإيماننا بما ثبت عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وإنها سألناكم هذا السؤال الذي قد يكشف شيئًا تخفونه لا تظهرون به للعامة، وهو أنكم لا تؤمنون بسنة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا ما وافق أهواءكم فحسب.

## ويتبع هذا السؤال أسئلة أخرى، وهي:

هل تأخذ دينك من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أم من القرآن وحده؟

<sup>(</sup>١) الرسالة، للشافعي (١/ ٨٨-٨٩).



فإن قلت: من القرآن وحده، فقد خالفت القرآن الذي أمرك باتباع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقد ألز مت نفسك بقبول سنته كما هي دون شرط أو قيد.

تزعمون أن هناك قرناء للقرآن الكريم في الدليل من القرآن على زعمكم؟ وكيف تجعلون لكلام الله عَزَّفِجَلَّ قرناء؟

ورد الأمر في القرآن الكريم بإقامة الصلاة، فأين عدد الصلوات في القرآن؟ وأين عدد ركعات كل صلاة؟

وورد الأمر بإخراج الزكاة، فأين نصاب الزكاة في القرآن الكريم؟ والله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ذكر في سورة النساء المحرمات من النساء، فهل يجوز أن يجمع الرجل بين المرأة وعمتها؟ أو المرأة وخالتها؟

ولكم أن تسألوا أنفسكم في كل فعل تفعلونه: أين دليله من القرآن الكريم؟ فأفعالكم أولى لكم أن تقوموا بعرضها على القرآن الكريم أفلا تعقلون. وتتعظون وترجعون!

ولا يُفهم أن السنة النبوية جاءت لتعارض القرآن الكريم وتنافسه، وإنها هي تفسره وتشرحه وتكمّله. فمن ردّ السنة النبوية بحجة عرضها على القرآن فقد خالف القرآن والسنة والعقل.



الوقفة الخامسة: هذه نصيحة لي ولك ولكل مسلم: عليك أن تتجرد من هواك وتعرض أعمالك وأفعالك على الكتاب والسنة، أهي موافقة لهما أم معارضة لهما؟

فإن كانت موافقة للكتاب والسنة فهذا هو المطلوب من كل مسلم، أن يكون لا يفعل فعلًا إلا بدليل.

وإن كانت مخالفة للكتاب والسنة فاحذر كل الحذر ففي مخالفتهما العطب، وهي طريق إلى جهنم وبئس المصير.

الوقفة السادسة: الكتاب والسنة بينهما تكامل لا تعارض:

لا يخفى على كل ذي لب أن العلاقة بين الكتاب والسنة هي التكامل في منهج الاستدلال لا التعارض والتنافس، فالقرآن الكريم هو أصل الدين، والسنة النبوية بيان للكتاب وتطبيقه العملى.

قال الحافظ ابن القيم رَحِمَهُ أللَّهُ "والسنة مع القرآن على ثلاثة أوجه:

أحدها: أن تكون موافقة له من كل وجه؛ فيكون توارد القرآن والسنة على الحكم الواحد من باب توارد الأدلة وتظافرها.

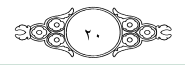
الثاني: أن تكون بيانًا لما أريد بالقرآن وتفسيرًا له.



الثالث: أن تكون مُوجبة لحكم سكت القرآن عن إيجابه أو مُحرِّمة لما سكت عن تحريمه، ولا تخرج عن هذه الأقسام، فلا تُعارض القرآن بوجه ما، فما كان منها زائدًا على القرآن فهو تشريع مبتدأ من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَجبُ طاعتُه فيه، ولا تحلُّ معصيته، وليس هذا تقديعًا لها على كتاب الله، بل امتثال لما أمر الله به من طاعة رسوله، ولو كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لا يُطاع في هذا القسم لم يكن لطاعته معنى، وسقطت طاعته المختصة به، وإنه إذا لم تجب طاعته إلا فيها وافق القرآن لا فيها زاد عليه لم يكن له طاعة خاصة تختص به، وقد قال الله تعالى: ﴿مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله الله السورة النساء: ٨٠].

وكيف يمكن أحدًا من أهل العلم أن لا يقبل حديثًا زائدًا على كتاب الله؟ فلا يقبل حديث: تحريم المرأة على عَمَّتها ولا على خالتها(۱)، ولا حديث: التحريم بالرضاعة لكل ما يَحرُم من النَّسب(۱)، ولا حديث: خِيار الشَّرط(۱)، ولا أحاديث الشُفعة(١)، ولا حديث: الرهن في الحضر(١) مع أنه زائد على ما في

<sup>(</sup>٥) منها: أخرجه البخاري (٢٠٦٨)، و(٢٠٥٨)، ومسلم (١٦٠٣).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٠٨)، ومسلم (١٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦٤٥)، ومسلم (١٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١٠٧)، و(٢١٠٩)، ومسلم (١٥٣١).

<sup>(</sup>٤) أحاديث الشفعة كثيرة جدًّا، منها: ما أخرجه البخاري (٢٢١٣)، و(٢٢٥٧)، و(٢٩٧٧)، و(٢٩٧٧)، وور٩٧٧)، و

القرآن،..."، -وذكر أحكامًا كثيرة إلى أن قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ-: "ولو تتبعنا هذا لطال جدًّا؛ فسنن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أجلُّ في صدورنا وأعظم وأفرضُ علينا أن لا نقبلها إذا كانت زائدة على ما في القرآن، بل على الرأس والعينين..." ((). وختم المبحث هذا بقوله رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "وأضعاف أضعاف ما ذكرنا، بل أحكام السُّنة التي ليست في القرآن إن لم تكن أكثر منها لم تنقص عنها؛ فلو ساغ لنا ردُّ كل سنة كانت زائدة على نص القرآن لبطلت سنن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كلها إلا سنة دل عليها القرآن، وهذا هو الذي أخبر به النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأنه سيقع ولا بُدٌ من وقوع خبره" ().

وقال الحافظ ابن عبدالبر رَحِمَهُ اللهُ: "والبيان منه صَالَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على ضربين بيان المجمل في الكتاب كبيانه للصلوات الخمس في مواقيتها، وسجودها، وركوعها، وسائر أحكامها، وكبيانه لمقدار الزكاة، وحدها ووقتها، وما الذي يؤخذ منه من الأموال، وبيانه لمناسك الحج"(").

وقال عمران بن حصين رَحِمَهُ ألله لرجل: "إنك امرؤ أحمق! أتجد في كتاب الله الظهر أربعًا، لا تجهر فيها بالقراءة؟ ثم عدد عليه الصلاة، والزكاة، ونحو هذا،

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ١١٨٩).



<sup>(</sup>۱) ينظر: إعلام الموقعين عن رب العالمين  $\tau$  مشهور (٤/ ٨٤-٨٨).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين ت مشهور (٤/ ٩٣).

ثم قال: أتجد هذا في كتاب الله مفسرًا؟ إن كتاب الله أبهم هذا، وإن السنة تفسر ذلك "(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحِمَهُ ٱللَّهُ وهو يبين طرق تفسير القرآن الكريم: "فها أحسن طرق التفسير؟

فالجواب: أن أصح الطرق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن؛ فها أجمل في مكان فإنه قد فسر في موضع آخر وما اختصر من مكان فقد بسط في موضع آخر فإن أعياك ذلك فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن وموضحة له؛ بل قد قال الإمام أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافعي: كل ما حكم به رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فهو مما فهمه من القرآن قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ السورة بِالحُقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِهَا أَرَاكَ اللهُ وَلَا تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيمًا السورة الساء:٥٠٥].

وقال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ [سورة النحل:٤٤].

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله، لابن عبدالبر (٢/ ١١٩٢).



وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَقَال تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة النحل: ٢٤]، ولهذا قال رسول الله صَلَّى وَمُدَّةً عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((ألا إني أو تيت القرآن ومثله معه))(١)، يعني السنة "(٢).

فمن جرّد القرآن الكريم عن السنة النبوية أضاع البيان، ومن أخذ السنة النبوية دون القرآن فقد ضلّ الطريق.

وعليه، فإن المنهج السليم في الاستدلال هو الجمع بين الوحيين (الكتاب والسنة)، وأن كل محاولة للفصل بينها أو تقديم أحدهما على الآخر هي انحراف عن الصراط المستقيم، وهو ما سيتم تلخيصه وتأكيده في الخاتمة.

(۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند برقم (۱۷۱۷٤)، وتمامه: ((...ألا يوشك رجل ينتني شبعانا على أريكته يقول: عليكم بالقرآن، فها وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا لا يحل لكم لحم الحهار الأهلي، ولا كل ذي ناب من السباع، ألا ولا لقطة من مال معاهد إلا أن يستغني عنها صاحبها، ومن نزل بقوم، فعليهم أن يقروهم، فإن لم يقروهم، فلهم أن يعقبوهم بمثل قراهم))، والمروزي في السنة (٢٤٤).

(۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۲۳).



### الخاتمة وفيها أهم النتائج والتوصيات

في ختام هذا البحث، الذي تناول منهج الاستدلال بين القرآن والسنة وأثره في فهم النصوص النبوية، يتأكد لدينا أن منهج الاستدلال الصحيح هو الركيزة التي تحفظ للأمة دينها ووحدتها الفكرية.

وإن العلاقة بين الكتاب والسنة علاقة تكامل لا تعارض ولا تنافس، فالسنة شارحة للقرآن الكريم ومفسِّرة ومبينة له، وتضيف أحكامًا أخرى ليس لها وجود في القرآن الكريم كما سبق بيان شيء من ذلك.

فمن أراد النجاة من الانحراف فعليه أن يتجرد للحق، ويزن قوله بالوحيين معًا، بفهم العلماء لا بعقله وهواه.

في كان من عند الله عَزَّوَجَلَّ ورسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فهو الحق الذي لا يُرد، وما خالفهما فباطل ولو زخرف بجميل العبارة والبيان.

وبهذا يتحقق التوازن بين محبة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وبين الالتزام بالوحي دون إفراطٍ أو تفريطٍ، كها كان عليه الصحابة الكرام رَضَالِلَّهُ عَنْهُمَ، والأئمة الأعلام رَحَمَهُ مُراللَّهُ، وأن الفصل بينها هو خرق لمنهج الاستدلال الذي أجمعت عليه الأمة.



#### أُولًا: أهم النتائج:

خلص البحث إلى مجموعة من النتائج العلمية الحاسمة، أبرزها ما يلي:

1. بطلان حديث العرض: تم التأكيد على أن حديث: "اعرضوا حديثي على كتاب الله" هو حديث موضوع ومكذوب، وأنه من وضع الزنادقة والخوارج، وأن غايته الحقيقية هدم حجية السنة النبوية تحت ستار براق.

2. النقض الذاتي لحجة العرض: أثبت البحث أن هذا الحديث ينقض نفسه بنفسه، فلو عُرض على القرآن الكريم لوُجد مخالفًا له، حيث أن القرآن يأمر بالطاعة المطلقة للرسول صلى الله عليه وسلم، ويجعل تحكيمه والتسليم له شرطًا للإيان، دون قيد أو شرط بالعرض.

٣. انقلاب الأدوار: إن الدعوة إلى عرض السنة النبوية على القرآن الكريم هي قلب للوظيفة التأسيسية التي حددها الله عز وجل للسنة، وهي وظيفة البيان، مما يجعل المُبيَّن (القرآن الكريم) حاكمًا على المُبيِّنة (السنة)، وهذا يتنافى مع حكمة البعثة النبوية.

خطورة هذا المنهج: هذا المنهج يفتح باب الهوى والزندقة، حيث يجعل العقل القاصر والهوى الشخصي معيارًا لقبول أو رد النصوص النبوية الثابتة، مما يؤدي إلى تعطيل الشريعة وتضييع أركان الإسلام العملية التي لم يفصلها القرآن إلا ببيان السنة.



٥. التكامل التشريعي: السنة النبوية لا تقتصر على بيان مجمل القرآن الكريم، فحسب، بل تأتي بأحكام زائدة ومستقلة لم ينص عليها القرآن الكريم، وتجب طاعتها فيها امتثالًا لأمر الله جل وعلا بطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، وهو ما يؤكد أن السنة مصدر تشريعي مستقل في غير ما نص

### ثانيًا: أهم التوصيات:

عليه القرآن.

بناءً على ما توصلنا إليه من نتائج حاسمة تؤكد على بطلان منهج عرض السنة النبوية على القرآن الكريم، وضرورة التمسك بمنهج الاستدلال المتكامل، هاك أهم التوصيات:

- ١. التأكيد على المنهج السليم: ضرورة ترسيخ منهج السلف الصالح في الاستدلال، والذي يقوم على الأخذ بالقرآن الكريم والسنة النبوية معًا، واعتبارهما وحيًا متكاملاً لا يقبل التجزئة أو التعارض، وأن السنة هي المُبيِّن للقرآن الكريم.
- 1. التحذير من الشبهات المعاصرة: العمل على كشف وتفنيد الدعوات المعاصرة التي تفصل بين الوحيين أو تشترط عرض السنة النبوية على القرآن الكريم، وبيان أن هذه الدعوات هي امتداد لشبهات الزنادقة والخوارج القديمة التي تهدف إلى هدم حجية السنة النبوية.



٣. نشر الوعي المنهجي في المجتمع: أهمية نشر الوعي بمنهج الاستدلال الصحيح بين عامة المسلمين وطلبة العلم، والتأكيد على أن عصمة الفهم وسلامة المنهج تكمن في التسليم المطلق لما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم، وأن العقل السليم لا يعارض النقل الصحيح.

٤.دعوة الباحثين وطلاب العلم إلى مزيد من الدراسات التي تتناول شبهات الطاعنين في السنة النبوية، وتفصيل الأدلة التي تثبت حجيتها،
 مع التركيز على الجانب النقدي الداخلي الذي يكشف تناقضات هذه الشبهات.

أسأل الله عَزَّوَجَلَّ أن ينفعني بها كتبته في الدارين، وأن ينفع من يطلع عليه، وأسأله جَلَّوَعَلَا أن يجعله لوجهه خالصًا، ويرزقنا الإخلاص في القول والعمل وأن يجنبنا الزلل في القول والعمل، اللهم وفقنا للعمل بكتابك الكريم وسنة نبيك محمد بن عبدلله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وسدد أقوالنا وأعملنا.

والحمد لله رب العالمين.

وكتبه/ أبو عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله بن محمد بن حزام العبدلي يوم الاثنين ١٩ من جمادى الأولى ١٤٤٧ هجرية.
١٩/ ١١/ ٢٥/ ٢ميلادي.
اليمن - صنعاء.

