

في المنابع الم

تَفَسِيْرُجُزْئِي ٱلْعِنَكَبَوُكَ وَٱلْأَجْزَابَ (١١ - ١٢)



تَأْلِيْفُ أَ. </ جَنَيْزُ كُنْ كُلِّ الْمُنْكِلِينَ الْمُنْكِلِينَ الْمُنْكَالُمُ الْمُنْكَادُهُ الْمُحَادِّةِ وَالنَّفْسِيْدِ فِي جَامِعَةِ إِبْ الشَّنَادُ الْمُحَدِّيْثُ وَالنَّفْسِيْدِ فِي جَامِعَةِ إِبْ



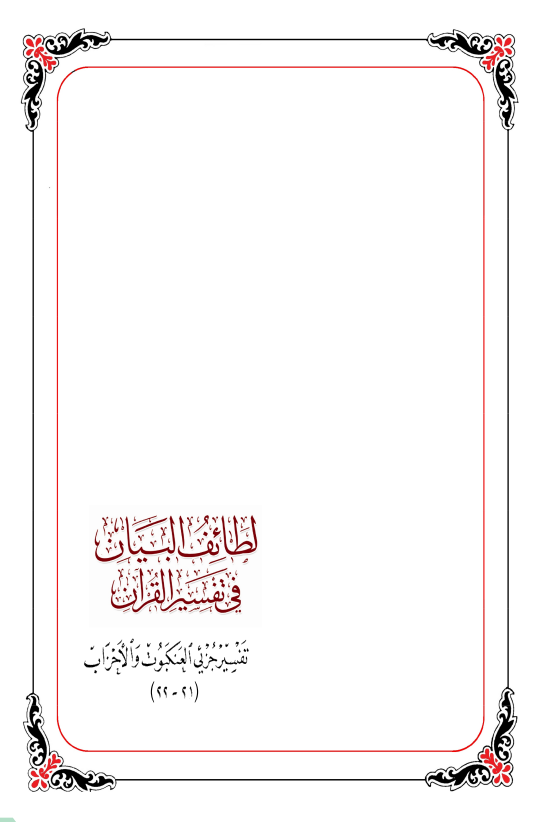
















العنوان: لطائف البيان في تفسير القرآن.

تفسير: جزئي العنكبوت والأحزاب (21 - 22).

تألِيف: أ.د.حسن بن محمد شبالة.

الصفحات: (334).

الطَّبعة: الأولى، 1446هـ – 2025م.

النَّاشِر: غافق للدراسات والنشر.

رقم الإيداع: الهيئة العامة للكتاب بصنعاء برقم (126) 2024م.

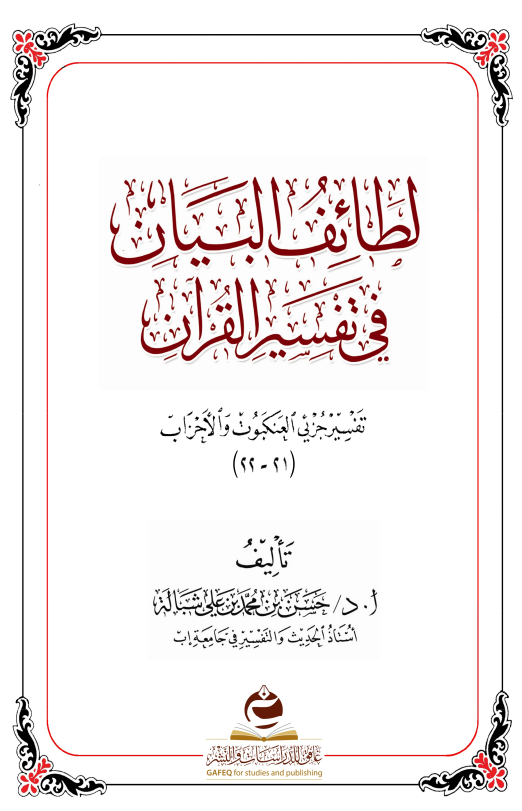
إخراج فني وإلكتروني: هشام بن حسين الأهدل.

من أراد طبعه وتوزيعه مجانا، فليتواصل مع المؤلف للإذن له به.



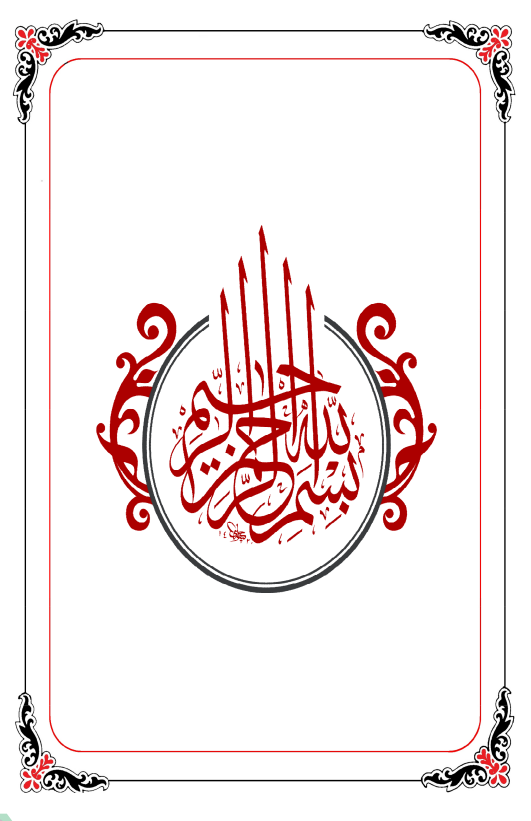
















المقدمة\_\_\_\_\_



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن شرف العلم بشرف المعلوم، وإن الاشتغال بتدبر القرآن الكريم وتفسيره من أقرب القربات إلى رب الأرض والسموات، خاصة إذا صلح القصد، وخلصت النيات، وقد يسّر الله لنا إقامة مجموعة من الدروس في تفسير عدد من أجزاء القرآن الكريم خلال السنوات الماضية في مسجد الأنصار جوار جامعة القلم، بمحافظة إب، اليمن.

وكانت تلك الدروس عبارة عن درس أسبوعي طوال العام بين مغرب وعشاء، ودرس يومي بعد العصر في شهر رمضان، ويتم تسجيل هذه الدروس، وتُنشر في وسائل التواصل، وقد نفع الله بها كثيراً.

وقد حرصت أثناء إلقاء هذه الدروس على تقريب المعنى للسامعين ممن يحضرون الدروس من طلبة العلم وعموم الناس، واقتصرت على ذكر الراجح من تفسير معاني الآيات، وحرصت على ربطها بالواقع الذي تعيشه الأمة اليوم غالبًا، مع أخذ الدروس والعبر منها بقدر الإمكان.

وقد اقترح عليّ بعض الأفاضل أن يتم تفريغها نصياً من قبل بعض الطلاب، وأن أقوم بمراجعتها وحذف ما لا يناسب النشر من كلمات وعبارات، وتوثيق



بعض النصوص، وتخريج الأحاديث، ومن ثم نشرها مطبوعة في سلسلة كتب ليسهل الاطلاع عليها لمن أراد الاستفادة منها، وسميته: "لطائفُ البيان في تفسير القرآن".

وقد تم ولله الحمد إنجاز الكتاب الخامس من هذه السلسلة، والذي يحتوي على تفسير جزئي: (العنكبوت والأحزاب) (21-22).

ويسرّني هنا أن أشكر الإخوة الذين ساهموا في تفريغ هذه الدروس وتوثيق نصوصها وراجعوها، وأسأل الله تعالى أن يجزيهم خير الجزاء، وأن يكتب لهم الأجر والثواب.

كما أنبّه القرّاء الكرام إلى أننا نفتح صدورنا لملاحظاتهم على هذه الطبعة التجريبية، فهي لن تسلم من الأخطاء، رغم حرصنا على تجاوزها، لكن العمل البشرى معرّض للخطأ.

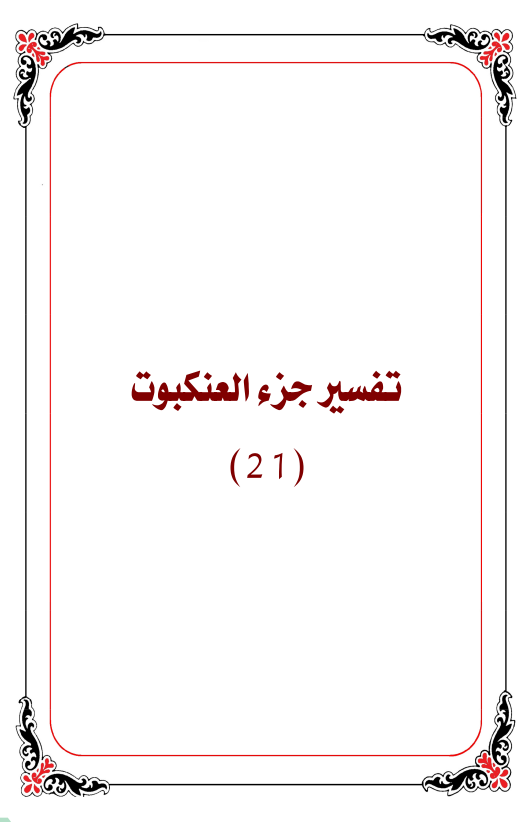
وبإمكانهم التواصل معنا عبر الواتس: (51733706579)، أو الإيميل: (Shabalh220@gmail.com).

نسأل الله تعالى أن ينفع بها الجميع، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا جميعًا، والله الموفّق والهادي إلى سواء السبيل.

المؤلف إب الخضراء – اليمن 1 رمضان المبارك 1446.













<u>شُوْلَةُ</u> الْعِبْ بَكِوْنَ اللَّهِ اللَّ



### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْمَدَ اللَّهُ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُوٓاْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ٢٠ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَندِبِينَ ﴿ اللَّهُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ أَمَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَاَتٍ ۖ وَهُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْعَلِيمُ أَفَى وَمَن جَهَدَ فَإِنَّمَا يُجَهِدُ لِنَفْسِهِ } إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ أَلَى وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُم سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٧٧ وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسَنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعُهُمَآ إِلَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنِّيُّكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَنُدْخِلَنَّهُمْ فِي ٱلصَّالِحِينَ ﴿ ﴾ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا إِللَّهِ فَإِذَآ أُوذِيَ فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَاب ٱللَّهِ وَلَهِن جَآءَ نَصْرُ مِّن رَّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ۚ أَوَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَكَمِينَ اللَّهُ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ اللهُ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلُنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَكُمْ وَمَا هُم بِحَلْمِلِينَ مِنْ خَطَيَهُم مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَلِدِبُونَ ﴿ وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالُهُمْ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِهِم ۖ وَلَيْسَعُلْنَ نُوْمُ ٱلْفِيكُمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١٠٠٠ .

### شخصية السورة:

سورة العنكبوت؛ سورة مكية كلها في قول الجمهور<sup>(1)</sup>، وقيل: إنها آخر ما نزل بمكة<sup>(2)</sup>، ومنهم من يرى أن الإحدى عشر آية الأولى نزلت في المدينة لذكر النفاق والمنافقين فيها<sup>(3)</sup>، والمقصد العام لهذه السورة هو الأمر بالصبر والثبات عند الابتلاء، لأن الابتلاء سنة الله تعالى في الخلق، وخاصة الصالحين، فإنهم أكثر الناس ابتلاء وامتحاناً في دينهم، ومن صبر منهم فعاقبته حميدة.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 263)، والتحرير والتنوير: (20/ 199).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الألوسي: (10/337).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 305).

<sup>(4)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/202).

يُوْلِعُ الْعَابْكِبُونِ اللَّهِ اللَّلْمِلْمِلْمِلْمُلْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّمِ

الإيمان، كما في الحديث: "أشد الناس بلاءً الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلى الرجل على حسب دينه"(1)، والفتنة هي الاختبار، فقد يُختبر بدينه أو بماله أو بنفسه أو بأهله وأولاده وسائر أمور حياته؛ ليُنظر هل يصبر ويثبُّت أم يكفر ويترك، ثم بيّن أن الفتنة سنّة ماضية في كل مؤمن، فقد وقع الاختبار لمن آمن من قبل هذه الأمة من الأمم السابقة، وفي الحديث: أن خباب بن الأرت رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: أتيت النبي الله الله الله وهو متوسّد بردة، وهو في ظل الكعبة، وقد لقينا من المشركين شدة، فقلت: يا رسول الله، ألا تدعو الله لنا، فقعد وهو محمرٌّ وجهُّه فقال: "لقد كان مَن قبلكم ليُمشط بأمشاط الحديد، ما دون عظامه من لحم أو عصب، ما يصرفه ذلك عن دينه، ويوضع المنشار على مفرق رأسه فيُشق باثنين، ما يصرفه ذلك عن دينه، ولَيْتمنّ الله هذا الأمر حتى يسيرَ الراكب من صنعاء إلى حضرموت ما يخاف إلا الله"(<sup>2)</sup>، وفي الآية والحديث تصبير وتسلية لمن ابتلى من هذه الأمة، ثم ذكر الغاية من الاختبار والابتلاء وهو معرفة الصادق في دعوى الإيمان ممن هو كاذب فيه؛ لأن العلم نوعان: علم الله الأزلى بالأشياء قبل وقوعها، والعلم المترتب على حدوثها في الواقع، والثاني هـو المرتبط به التكليف والثواب والعقاب للخلق، فإن الله لا يؤاخذ الناس بعلمه الأزلى، وإنما بالعلم المتحقق في الواقع الذي يطلع عليه الناس، وبهذا يزول

<sup>(1)</sup> مسند الدارمي: (2/ 921)، برقم: (13 82)، والمستدرك على الصحيحين للحاكم: (1/ 91)، برقم: (121)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (5/ 45)، برقم: (3852).

التعارض الذي يظنه البعض في آيات العلم المتعلقة بالذات الإلهية، فمعناه: أن علم الله الأزلي يظهره في الواقع فيعلمه الخلق.

وقوله: ﴿ أُمُ حَسِبَ اللَّذِينَ يَعُ مَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعُكُمُونَ ﴿ فَ ﴾ الخطاب موجّه للكفار الذين كانوا يُؤذون المؤمنين في مكة بسبب إيمانهم، وفي الاستفهام توبيخ وتقريع للكافرين الذين يعملون القبائح ويؤذون المؤمنين وظنوا أنهم سيهربون من عقوبته وعذابه، فذلك لن يتحقق لهم، وظنهم هذا قبيح؛ لأنهم ظنوا بالله العجز وعدم القدرة عليهم، والله لا يُعجزه شيءٌ في الأرض ولا في السماء، وفي الآية إشارة إلى تحذير المسلمين من مشابهة الكفار في اقتراف السيئات.

وقوله: ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ اللّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللّهِ لَا تَوْ وَهُو السّيمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللهِ اللهِ الله تبشير للمؤمن الصابر الثابت على دينه المخلص لله في عمله، فصدق رجائه في الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يُقابِله صدق التحقق والوقوع، وأجل الله هو الوقت الذي عينه الله في علمه للبعث والحساب يوم القيامة (1)، وهو آتٍ لا محالة، وذيّل الآية بذكر اسمي السميع العليم؛ إشارة إلى أن الله قد سمع قولهم، وعلم ما يدور في نفوسهم.

وقوله: ﴿ وَمَن جَاهِدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ثَا الجهاد الجهاد المؤسع في تحقيق شيءٍ ما، وهو لفظ عام يشمل جميع أنواع الجهاد، وأولها مجاهدة النفس بالإيمان والتقوى وفعل الطاعات وترك المعاصي والمُحرمات، وجهاد الكفار بالسيف والسنان، وجهاد المنافقين وغيرهم من أصحاب



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/ 307).

الْغَنْ كَبُونُ الْغَنْ كَالْمُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

الشبهات بالحجة والبيان، وأجرُ ذلك الجهاد وثمرته وثوابه يعود لفاعله، ولا يرجع إلى الله من ذلك شيء، فالله لا تنفعه طاعة الطائعين ولا تضره معصية العاصين، وكل من يعبد الله من عوالم الملائكة والإنس والجن، فالله غنيٌ عنهم أجمعين.

شم قال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيَّاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ اللَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ فمن جاهد نفسه فحقّق الإيمان وعمل الصالحات مع الإيمان، فهما متلازمان لا ينفع أحدهما بدون الآخر، فهو موعود من الله بمحو سيئاته وإزالة آثارها، ومنحه أحسن الأجور وأتمها لأعماله التي كان يعملها في الدنيا، فيقبل القليل من الحسنات، ويثيب على الواحدة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، وهذا من كرم الله وفضله عليهم.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسنَا الْوَالِدِن اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى الوالدين بعد الصّف على الإيمان بالله، فالوالدان سبب وجود الإنسان، ولهما عليه حق كبير، الحث على الإيمان بالله، فالوالدان سبب وجود الإنسان، ولهما عليه حق كبير، نزلت الآية في سعد بن أبي وقاص، وقد كان شابًا باراً بأمه، وكانت أمه حمنة بنت أبي سفيان تحبه، وكانت تحسن إليه، ولكنه لما أسلم غضبت منه وهجرته وأقسمت عليه يمينًا إن لم يكفر بمحمد ودينه فإنها لا تأكل الطعام ولا الشراب حتى تموت ويعيّره الناس بأنه قتل أمه، فمكثت ثلاثة أيام بلياليها لا تأكل شيئًا، وكان لسعد أخٌ آخر اسمه عمارة وكان يفتح فمها بالعصا ويصُب فيها الماء حتى



لا تموت، وكانوا يحاولون مع سعد رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ، لعله أن يرجع وهو ثابتٌ على إيمانه، فأنزل الله هذه الآية عذراً له وتخفيفاً عنه(1)، فهذا نوع من الامتحان، امتُحن هذا الرجل بأمه، لأن الإنسان قد يُمتحن بأقرب الناس إليه، فأرشده الله إلى أن يبر بوالديه المشركين ويحسن إليهما، لكن لا يكفر بالله، وإن بذلا جهدهما لمنعك من الإيمان وعودتك إلى الشرك؛ فلا تستجب لهما، فجمع له بين أمرين كان يظنها البعض أنها متناقضة، وهما طاعة الوالدين المشركين والإيمان بالله وعدم الشرك به، وهذا حكمٌ عام يشمل كل إنسان من المؤمنين إلى اليوم، بأن يُحسن إلى والديه وأن يعاملهما معاملةً حسنة، وإن بذلا جهداً كبيراً في دعوته إلى الشرك الذي لا يوجد دليل ولا حجة على جوازه، فلا تطعهما، وقيّد الشرك بغير علم؛ لبيان أن ما لا يعلم صحته لا يجوز اتباعه وإن لم يعلم بطلانه فكيف بما علم بطلانه(2)، وقد كان المشركون يُشركون بالله تقليداً لآبائهم، وذكر الوالدين لمكانتهما، فمن باب أولى لا يجوز طاعة غيرهما كالأخ والابن والعم والصديق ونحوهم، فلا يجوز طاعة مخلوق في معصية الخالق سبحانه، ومرجع الجميع يوم القيامة إلى الله سبحانه، فيخبر كل إنسان بعمله ويجازيه عليه، فإن كان من أهل الكفر والشرك حشره الله مع الكافرين وأدخله النار معهم، وإن كان من أهل الإيمان والعمل الصالح حشره الله مع الصالحين الراسخين في الصلاح، وأدخله الجنة معهم.



<sup>(1)</sup> ينظر الحديث في صحيح مسلم: (4/ 1877)، برقم: (1748).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير أبي السعود: (7/31).

يُوْلِعُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِفُتُ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبُلِيفُونَ الْعُبْكِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبُلِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبُلِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبُلِيفُونَ الْعُبْكِيفُونِ الْعُبُلِيفُونَ الْعُبُلِيفُونِ الْعُبُونِ الْعُلْعُلُونِ الْعُلِيلُونِ الْعُبُونِ الْعُلْعُلِيلُونِ الْعُلِيلُونِ الْعُبُونِ الْعُبُونِ الْعُلْمُ الْعُلْعُلِيلُونِ الْعُلْعُ الْعُلْمُ الْعُلِيلُونِ الْعُلْعُ الْعُلْعُ الْعُلْعِ الْعُلِيلُونِ الْعُلِيلِي الْعُلْعِلِيلُونِ الْعُلْعِلِي الْعُلْعُ الْعُلِيلِي الْعُلْعِلْ

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا إِلَيَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْ نَهَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَهِن جَآءَ نَصْرٌ مِّن رَّبِّك لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَن وَلَيَعُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيَعُلَمَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ ﴿ الله ﴿ وَكُو نُوعًا آخر من الفتنة، فبعض الناس يدخل في الإسلام وينطق الشهادتين بدون قناعة ولا يقين به، وإنما لمصلحة، فإن لم يُؤذه أحد استمر عليه، وإن حصل له أدنى أذية في ماله أو أهله بسبب إيمانه، لم يصبر على الأذى، بل يترك الإيمان ويرتد إلى الكفر والشرك، وذلك بسبب فساد تصوره وقلة علمه حين جعل ابتلاء الناس له في الدنيا مساوياً لعذاب الله للكافرين في الآخرة، وشتان بينهما، فمهما لحق بالمخلوق من عذاب في الدنيا فلا يُساوي شيئًا يسيراً من عذاب الله في الآخرة، ولكنهم حين ينتصر المؤمنون يتواصلون بهم ويدّعون أنهم كانوا مع المؤمنين، لعلهم أن يحصلوا على نصيبهم من مصالح الدنيا، وهذا يدل على أنهم منافقون، وأن هذه الآيات مدنية(1)، وربما حصل مثل هذا لبعض ضعفاء الإيمان في مكة، حين يعذبهم المشركون فيرتدون عن الإيمان ويرغبون بالبقاء على صلة بالمؤمنين للاستفادة الدنيوية منهم(2)، وعقب الله على قولهم هذا بسؤال استنكاري، ومعناه: أتكذبون على الله وهو يعلم ما في قلوب الخلق من الإيمان والكفر، وهذا دليل على قُبح تصورهم وفساد عقولهم، ثم بيّن أنهم بفعلهم هذا يتحقق العلم بنفاقهم في الواقع، ويتحقق العلم في الواقع بثبات



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (20/ 14).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 224).

وصبر المؤمنين، فيتميز المؤمن المخلص بإخلاصه والمنافق بنفاقه.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحُولُ خَطَلْيَكُمْ وَمَا هُم بِحَلِيلِينَ مِنْ خَطَلْيَهُم مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَلِابُونَ اللَّ وَلَيَحْمِلُبَ أَنْقَالَكُمْ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِمِمُّ وَلَيُسْعَثُنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكِمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١٠٠٠ م وقال الكفار للمؤمنين: كونوا على مثل ما نحن عليه من الكفر والتكذيب والشرك وعبادة الأصنام، وسنتحمل العقوبة عنكم يوم القيامة، قالوا ذلك جهلاً وغروراً ومحاولةً منهم في رد المسلمين عن دينهم، فعقب الله عليهم بأنهم كاذبون في وعدهم هذا؛ لأن الخلق يوم القيامة يتبرؤون من أقرب الناس إليهم، كما قال: ﴿ يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ وَأَمِيهِ وَأَبِيهِ ﴿ وَالْمِيهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال في ضلال غيره فلا بدأن يتحمل وزره ووزر من أضله، والأثقال كناية عن أوزار الذنوب والمعاصى؛ لأنها تُثقِل كاهل صاحبها حسيًا ومعنويًا، وذلك حين يكون الشخص مثقلاً بحمله ويضاف له حمل أناس آخرين فوق حمله زيادة في العناء والشقاء له(1)، وسيسألهم الله يوم يبعثون بين يديه عن كل افتراءاتهم، ولم يذكر معمول الافتراء ليشمل كل كذب حصل منهم سواءً في حق الله أو في حق الرسول أو في حق القرآن أو في حق المؤمنين.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير (20/221).

17

### فوائد وهدايات من الآيات:

المُؤكِدُ الْعَبْرِكِونَ الْعَبْرِكِينَ الْعِلْمِينَ الْعِلْمِينَ الْعِلْعِلْمِينَ الْعِلْمِينَ الْعِلْمِينَالِعِينَ الْعِلْمِينَ الْعِلْمِيلِيلِي الْعِلْمِينَ الْعِلْمِينَ الْعِلْمِيلِيلِيلِي الْعِلْمِيل

- 1-سنة الابتلاء سنة ماضية في الخلق، وخاصة في الصالحين، يُبتلى الرجل على قدر دينه.
- 2-غنى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن الخلق، فإنه لا تنفعه طاعة الطائعين، ولا تضر معصية العاصين.
- 3-بيان وجوب البِر والصلة بالوالدين ولو كانا مشركين، وعدم الطاعة لهما في الكفر والمعصية.
  - 4-أن الإيمان الصادق بالله يقتضي الثبات على الأذى والتحمل للابتلاء.



## تفسير المقطع الثاني من سورة العنكبوت ﴿

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ـ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلظُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ اللَّ فَأَنِيَنَهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُ اَيَةً لِلْعَلَمِينَ اللَّ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ يَعَلَمُونَ اللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ يَعَلَمُونَ اللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ يَعَلَمُونَ اللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَٰلِكُمْ حَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ يَعَلَمُونَ اللَّهِ وَالْتَقَالَةُ عَبْدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا وَتَخَلُّقُوكَ إِفَكًا ۚ إِنَ ٱلَّذِينَ تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَغُواْ عِندَاللَّهِ ٱلرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴿ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٧٠ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَّبَ أُمَدُ مِّن قَبْلِكُمْ ۚ وَمَاعَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَغُ الْمُبِيثُ اللَّهُ الْخَلْقَ الْمُعَامِلُ أَللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ إِنَّ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِينُ اللَّهُ يُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآءُ وَإِلَيْهِ تُقْلَبُون اللهُ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآء فَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَلِقَ آبِدِ الْوَلْيَهِ كَ يَبِسُواْ مِن رَّحْمَتِي وَأُوْلَيَهِ كَ لَمُمَّ عَذَابٌ أَلِيدُ اللهِ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ٤ إِلَّا أَن قَالُواْ اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنجَنهُ ٱللَّهُ مِن ٱلنَّارِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِ نُونَ أَنَّ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُر مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْتَكَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْكَ أَثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَثُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَىٰكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِّن نَّنصِرِينَ ۞ ۞ فَامَنَ لَهُ لُوطُّ ُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّيًّ إِنَّهُ، هُوَ ٱلْعَنرِيزُ ٱلْحَكِيمُ ( وَوَهَبْنَالَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّبُوَّةَ وَٱلْكِئَبَ وَءَاتَيْنَهُ أَجَرَهُ فِي ٱلدُّنِيَ أَوَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ٧٧٠٠.

الْعُنْ الْعُنْ بَكِفُتْ الْعُنْ بَكِفُتُ الْعُنْ بَكُونُ الْعُنْ بَكُونُ الْعُنْ الْعُنْ بَكُونُ الْعُنْ الْعِنْ الْعُنْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْعِلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْ

قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمْ ٱلطُّوفَاثُ وَهُمْ ظَلِمُونَ اللَّ فَأَنْجَنْنَهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَا ءَايَةً لِلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رسولَه محمداً اللَّهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رسولَه محمداً اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رسولَه محمداً اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رسولَه محمداً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رسولَه محمداً اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل والرسل الذين سبقوه وكذبتهم أممهم، تسلية له، وبدأ بذكر نوح عَلَيْهِ ٱلسَّلَام، وهو أول رسل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ إلى الأرض، فقد مكث الناس بعد خلق آدم عشرة قرون على التوحيد، ثم دخلهم الشرك فأرسل الله إليهم نوحاً، فعاش في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، وهل تشمل ما قبل البعثة وما بعد الطوفان أم لا؟، قولان للمفسرين(1)، وهو وقت طويل يكفي لإنذارهم، ومع ذلك كذَّبوه، بعد هذه المدة الطويلة ما نفع فيهم البلاغ والإنذار، فما آمن معه منهم إلا قليل، فلا تأسف يا محمد على من كفر بك من قومك، ولا تحزن عليهم؛ فإن الله يهدي من يشاء ويضل من يشاء، واختصر قصة نوح هنا وفصلَّها في سور أخرى، فلما يئس نوح منهم دعا عليهم بقوله: ﴿ أَنِّي مَعُلُوبٌ فَٱننَصِرٌ ﴾ [القمر:10]، فنصره الله بالطوفان، وهو كل شيءٍ كبير يستغرق جميع الأشياء (2)، والمقصود به هنا الماء الذي طاف الأرض كلها، والواو للحال، أي حال كونهم ظالمين لأنفسهم بالكفر بالله حين نزلت بهم العقوبة، وأنجى الله نوحاً ومن معه في السفينة التي أمره الله بصنعها، والضمير يجوز أن يعود إلى السفينة ذاتها، أو إلى واقعة النجاة، أو إلى جنس السفن(٥)، وجنس السفن باقٍ إلى اليوم، فمن لم يشاهد بقايا سفينة



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 268).

<sup>(2)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 164).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 223).

نوح يشاهد السفن التي تذكّره بسفينة نوح ونجاته عليها، فكانت في ذلك عبرة وعظة لجميع سكان الأرض.

ثم قال: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُواْ اللهَ وَاتَقُوهُ ۚ ذَلِكُمْ خَلُّرُ لَكُمْ إِن كُنتُمُ تَعَلَمُونَ الله بالعبادة، تَعَلَمُونَ الله واذكر إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ حين قال لقومه أفردوا الله بالعبادة، واتقوا غضبه وسخطه واتركوا الشرك بالله، ولا وجه للمقارنة بين الشرك والتوحيد، ولكنه خاطبهم باعتبار اعتقادهم (1)، فلو كنتم تعلمون الفرق بين التوحيد والشرك، وبين التقوى والمعصية لما تجرّأتم على الوقوع فيهما.

ثم قال: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونِ مِن دُونِ اللّهِ أَوْثَنَا وَتَخَلْقُونَ إِفْكًا إِنَ الّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزُقَا فَابُنغُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَكُمْ اللّهِ مَتْ عَلَى اللّهِ المعبودات، وأنها أوثان مصنوعة من تُرجَعُونَ ﴿ اللّه جار أو التراب، والوثن: هو الصنم المصنوع على شكل مخلوق، وباتخاذكم لها آلهة اختلقتم الكذب، فأنتم تصنعونها بأنفسكم ثم تضيفون إليها ما لا تستحقه من صفات، والواقع أنها لا تملك شيئًا مما وصفتموها به، إن هذه الأصنام والأوثان التي اتخذتموها آلهة غير الله لا تملك أرزاقكم، ولا تملك لنفسها نفعًا، بل أنتم من تقومون عليها وتحرسونها، فأي شيء تريدونه من صنم أو وثن لا ينفع نفسه، ولا يسمع ولا يُبصر، فكيف تطلبون منه الرزق؟!! فقد كانوا يصنعون الأصنام لغرض البركة في أرزاقهم، ويدعونها أن تيسر أرزاقهم، ويدعونها أن تيسر أرزاقهم، فالملام للاستغراق، تيسر أرزاقهم، فالملام للاستغراق، تيسر أرزاقهم، فالمرهم الله بطلب الرزق منه وحده، والألف واللام للاستغراق،



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني (4/ 227).

يُوْلُونُوا الْعِنْ كَبُونُ فِي اللَّهِ اللَّهِ الْعَالَى اللَّهِ اللَّهِ الْعَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

فهو مالكه وهو الذي يمنحه ويُعطيه للخلق إذا أخذوا بأسباب الحصول عليه، وأمرهم بالعبادة، وهي غاية الخضوع مع غاية التذلل لله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، وأمرهم بالشكر لله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، وهو العمل بطاعته مقابل النعم التي أنعم الله بها عليهم، وذيّل الآية بوعظهم بأن الجميع سيرجعون إلى الله يوم القيامة، فيُجازيهم على الإيمان والعمل الصالح بالجنة، ويُعاقبهم على الكفر بالنار.

وقول المنافقة والمقال المنافقة والمنافقة والمقال المنافقة والمنافقة والمقال المنافقة والمنافقة و

وقول هذا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ اللّهُ الْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ اللّهُ والخطاب للذين كفروا أن يتأملوا في عظمة الله وقدرته كيف أنشأ الخلق المكلفين بالعبادة من العدم، ثم يبعثهم يوم القيامة للحساب، وثم للتراخي الرتبي، لأن أمر إعادة



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشرى: (3/ 448).

الخلق أهم وأرفع رتبة من بدئه؛ لأنه غير مشاهد، ولأنهم ينكرونه(1)، وكل من الخلق والإعادة يسير على الله سبحانه.

وقوله: ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرِ ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي اللهُ مِن عقوبة الخلق، ولا الخلق مِن وَلِي وَلَا نَصِيرِ ﴿ اللهِ وَبِ مِن قبضته ولا النجاة من بطشه وعقوبته، أينما كانوا في الأرض أو في السماء، فليس لهم غير الله من يرحمهم ويرفع عنهم العذاب!



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 228).

رِينَ العِبْ كِنْ العِبْ كِنْ العَبْ كِنْ العَبْ كِنْ العَبْ العَبْدِ العَبْدِ العَبْدِ العَبْدِ العَبْدِ العَ

وقوله: ﴿ وَٱلّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَلِقَ آبِهِ اَوْلَيْكِ يَبِسُواْ مِن رَّحْمَتِي وَأُوْلَيْكِ كَ مَا قَيل بِين الرسول وقومه، سواءً قلنا إن السياق في إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسّلامُ وقومه، أو في محمد السياق في إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسّلامُ وقومه، أو في محمد السياق في الراهيم عَلَيْهِ ٱلسّلامُ وقومه، أو في محمد السياق والنشور، قد أصابهم الجاحدين بآيات الله الشرعية والكونية والمكذبين بالبعث والنشور، قد أصابهم اليأس والقنوط من رحمة الله في الآخرة، وذلك حين يرون المؤمنين يدخلون الجنة، وهم لا يجدون لهم مكانة ولا شفاعة ولا رحمة، ولا يجدون في صحائف أعمالهم أعمالاً صالحة تكون سبباً لرحمة الله لهم، بل يكون مصيرهم إلى العذاب الأليم في النار.

شم قال: ﴿فَمَاكَاتَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۗ إِلّا أَن قَالُوا اَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنِحَهُ اللّهُ مِن النّارِّ إِنّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَتِ لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴿ وَمِهُ عَاد الخطاب إلى ذكر جواب قوم إبراهيم لإبراهيم عَلَيْهِ السّلامُ ، بعد تلك الآيات التي جيء بها كجمل اعتراضية للعظة والعبرة، سواء كان المخاطب بها قريشاً أو قوم إبراهيم وكان الجواب منهم بقطع الحوار والنقاش لمعرفة الحق مع إبراهيم والانتقال إلى التهديد والوعيد بالقتل والبطش لإسكات الحق، وهذه عادة أهل البغي والظلم من المكذبين قديماً وحديثاً، لا يقبلون الحوار ولا النقاش، فقد حاور إبراهيم قومه بالأدلة العقلية وناقشهم بالحجج والبراهين القطعية، ولو كان معهم حجة لما وقعوا في البغي والعدوان، بل عدوانهم وباطلهم قائم على إنكار الحجج والاعتداد بالقوة للبطش بالمخالف لهم، لذلك أنهوا الحوار مع إبراهيم، وقرروا قتله بالحرق، فبنوا له بنياناً وألقوه في النار بالمنجنيق، وكان بإمكانهم أن يقتلوه بأي وسيلة وينتهي أمره، ولكنهم اختاروا هذه الكيفية ليسمع بقتله القاصي



والداني، ولكي يشارك الجميع في هذه الجريمة النكراء، ولا يتحملها البعض منهم فقط، فأنجاه الله من النار ولم تحرقه، وخرج منها سالماً يمشي، وكان في نجاته بهذه الصورة براهين وحجج على صدق رسالته، تدفع من رآها إلى الإيمان به، ولكن هؤلاء قومٌ قد طُبع على قلوبهم فأصبحوا لا يفرقون بين الحق والباطل، فلم يستفيدوا من هذه الآيات وتلك البراهين.

وقوله: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا أُتَّ ذَتْمُ مِّن دُونِ اللّهِ أَوْتُنَا مُودَة بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنيَ أُتُم وَيَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضَا وَمَأْوَلكُمُ النّالُ وَمَا لَكُمُ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَ ﴾ ، ظاهر السياق أن هذا القول قاله إبراهيم عَلَيْهِ السّلامُ بعد الخروج من النار(١)؛ لأنه أقوى في الحجة عليهم، ويجوز أن يكون قاله لهم قبل أن يُحرقوه، ويكون في النظم تقديم وتأخير، والمعنى أن هذه الأوثان التي تعبدونها من دون الله لا تنفع ولا تضر، وأن سبب عبادتكم للأوثان أنها تجمعكم وتجعلكم متحابين في الدنيا عليها(٤)، وأن هذا الحب الذي بينكم وبين الأصنام أو بينكم مع بعض كعبادٍ لها؛ لن يستمر في الآخرة؛ لأنه قيده بالحياة الدنيا، وهذا شأن كل من يجتمعون ويتحابون في الدنيا على شيء غير بالحياة الدنيا، وهذا شأن كل من يجتمعون ويتحابون في الدنيا على شيء غير ويتبرأ العابدون من المعبودين، أو يتبرأ القادة من الأتباع، ويتبرأ الأتباع من القادة، ويسب بعضُهم بعضًا، ويريد كل واحد أن يبتعد عنه صاحبه فلا يبقى القادة، ويسب بعضُهم بعضًا، ويريد كل واحد أن يبتعد عنه صاحبه فلا يبقى



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازى: (25/ 46).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (2/ 672).

يُؤِيُوُّ الْعَانِكِيُّ الْعَانِكِينِ

معه (1)، وهذه طبيعة أهل النار، كما قال الله عنهم: ﴿كُلَّمَادَخَلَتَ أُمَّةُ لَّعَنَتَ أُخْلَهً ﴾ [الأعراف:38]، ومصيركم جميعًا النار، فهي مرجعكم ومكان استقراركم، ولا مفر لكم ولا منقذ منها.

وقوله: ﴿فَعَامَنَ لَهُ الُوطُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّ آ إِنَّهُ الْهُوالْعُرِيرُ الْعَكِيمُ الله فامن لإبراهيم من قومه كلهم لوط، وهو ابن أخي إبراهيم، والسياق أنه آمن به بعد أن رأى معجزة نجاته من النار، وأعلن أنه هاجر لديار قومه؛ لأن الله أمره بمفارقة ديار أهل الكفر، وهذه أول هجرة لأجل الدين، ولذلك جعلها هجرة إلى ربه (2)، وهاجر مع إبراهيم زوجته سارة وابن أخيه لوط من أرض العراق إلى أرض الشام (3)، هجرة شرعية دينية، لأن الإنسان قد يُهاجر من أجل طلب الرزق ونحوه، وجاء تذييل الآية بذكر اسمي العزيز الحكيم لأنه هو الذي سيمنعه من عدوه، ويدله على التصرف السليم الذي لا خلل فيه.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 229).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (20/ 238).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الثعلبي: (7/ 276).

وهو الملقب بإسرائيل الذي تُنسب إليه بنو إسرائيل، وصيّر النبوة في ذرية إبراهيم فهو أبو الأنبياء الثاني بعد آدم، فكل الأنبياء عَلَيْهِمُّ السَّلامُ بعده من ذريته حتى ختموا بمحمد والكتاب اسم جنس للكتب السماوية التي تنزل على الأنبياء والرسل، مثل التوراة والإنجيل والزبور والصحف والقرآن ونحوها، فلم ينزل كتاب بعده إلا على الأنبياء والرسل من ذريته، ومنح الله إبراهيم أجره في الدنيا، والأجر لفظ عام يشمل الرزق والذكر الحسن والزوجة والذرية الصالحة، ونحوها من النعم الدنيوية، وهو في الآخرة داخلٌ في عداد الراسخين الصالحة، ونحوها من النعم الدنيوية، وهو في الآخرة داخلٌ في عداد الراسخين في الصلاح، بل هو ومحمد ومحمد المناه المناه على المناه وأعلاهم درجة في الجنة.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الرزق بيد الله وحده، فلنطلب الرزق من الله مع الأخذ بأسبابه.
- 2-أن من الأدلة العقلية أن من أنشأ الخلق من العدم فهو قادر على بعثهم.
  - 3 أن الجنة محرّمة على الكافرين.
- 4-عناية الله تعالى بأنبيائه ورسله وعباده الصالحين ونجاته لهم من مكر أعدائهم.
  - 5 فضل الهجرة من بلاد الكفر لإقامة دين الله وشرعه.
- 6-منزلة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ عند ربه، فقد جعل له لسان صدق في الآخرين، وجعله من ورثة جنة النعيم.



شُولُةُ الْعِنْدِينُونَ الْعِنْدِينُونَ

27

# تفسير القطع الثالث من سورة العنكبوت المنكبوت المناه

﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ } إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَنحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقَطَعُونَ ٱلسَّإِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرِ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱتَّتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ (١٠) قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ (١٠) وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا ٓ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُوٓاْ إِنَّا مُهْلِكُوٓاْ أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْبَةِ ۖ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظَلِمِينَ اللهُ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا ۚ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا ۖ لَنُنَجِّينَهُ وَأَهْلَهُۥ إِلَّا ٱمْرَأْتَهُ، كَانَتُ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ اللَّهِ وَلَمَّا أَن جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحْزَنُ ۖ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَنْدِينَ اللهُ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِهَنذِهِ ٱلْقَرْبَةِ رِجْزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللَّهُ وَلَقَد تَّرَكْنَا مِنْهَآ ءَاكَةُ بَيِّنَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَـقَوْمِ ٱعْبُـدُواْٱللَّهَ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دَارِهِمْ جَنْمِينَ اللهُ وَعَادًا وَثُمُودًا وَقَد تَبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَكِنِهِمٍّ وَزَيِّن لَهُمُ ٱلشَّيْطِانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ اللهُ وَقَارُونَ

قــول الله تعـالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٤ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَامِنْ أَحَدِمِّنَ ٱلْعَلَمِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكِّ فَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۗ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱتْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ١٠٠٠ ، واذكر قصة لوط مع قومه، وهم قومٌ من الكنعانيين كانوا يسكنون في قرية كانت تُسمى سَدوم، وموقعها الآن بين الأردن وفلسطين، وكانت تُسمى قديمًا ببحيرة لوط، وتُسمى الآن بالبحر الميت الذي لا يعيش فيه حيوان لشدة ملوحته، وكانوا قوماً كافرين، وزادوا إلى كفرهم فعل الجرائم والقبائح، ومنها فاحشة إتيان الذكران من العالمين، وهي التي سُميت واشتُهرت بعد ذلك بفاحشة قوم لوط، وسُميت بالفاحشة؛ لشدة فُحشها وقُبحها، فإن الأنفس السويّة لا تقبل بها، بل إن الحيوانات لا تفعل ذلك، وأن قوم لوط هم أول من أحدثها في البشرية، فهم أول قوم انتكست فطرهم فوقعوا في فعل هذه الفاحشة القبيحة، ثم بيّن لهم وصف هذه الفاحشة التي يفعلونها، فإنهم ينكحون الرجال بفعل الفاحشة في أدبارهم لقضاء شهوتهم بذلك، ويتركون نكاح النساء، وقد أباح الله لهم نكاح النساء وحرّم عليهم نكاح الرجال، ويقطعون طُرق الناس التي يسافرون عليها فيُخيفونهم ويأخذون



يُوْلِكُونُ الْعَبْدِكِفُتُ عِلَى الْعَبْدِكِفُتُ عِلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلِي عَلَى الْعَبْدِي عَلِي عَلَى الْعَبْدِي عَلِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلِي عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَبْدِي عَلَى الْعَلْمِ عَلَى ا

أموالهم ويغتصبون مردناهم، ويمارسون المنكر في مكان اجتماعهم مجاهرين به دون حياء من بعضهم، مما يدل على فساد أخلاقهم، والمنكر هو كل ما يُستنكر من الأفعال والأقوال والاعتقادات، ولكن سياق الحديث عن منكر متعلق بفاحشتهم، وقد تعددت أقوال المفسرين فيه (1)، وكلها منكرات، مثل: كشف العورات، والحديث عن الفاحشة بأصوات مرتفعة، والرمي بالحصى لاختيار من يفعلون بهم الفاحشة، وانتشار الضُراط في مجالسهم ونحوها، ولذلك يقبُح بالإنسان أن يتعمد الضراط بين الناس، لأنه من عادات قوم لوط القبيحة، ولعل انتشار هذا الفعل بينهم كان نتيجة لفعلهم الفاحشة ببعضهم، فإن القبيحة، ولعل انتشار هذا الفعل بينهم كان نتيجة لفعلهم الفاحشة ببعضهم، فإن الفاحشة في الدبر صار الهواء يخرج منهم بكثرة، وربما كانوا يفعلوا ذلك عمداً الفاحشة في الدبر صار الهواء يخرج منهم بكثرة، وربما كانوا يفعلوا ذلك عمداً لقلة حيائهم وتمكّن العادات والأخلاق القبيحة منهم!

وقوله: ﴿فَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ائتِنَا بِعَذَابِ اللّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصّلاِقِينَ اللّهَ قَالَ رَبِّ انصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ اللّهِ ، فأجابوه باستعجال نزول العذاب بهم استهزاءً به وتشكيكا في صدقه، وهذا يدل على وقاحتهم وفساد عقولهم، فكيف يقولون هذا لرجل صالح جاء يدعوهم إلى الإيمان وترك قبائح الأفعال التي تستقبح فعلها الحيوانات، وهم يفعلونها، فلو كان عندهم عقول صحيحة لقبلوا النصيحة! فلما وصل معهم لوط إلى طريق مسدود، طلب من ربه أن ينصره على القوم المفسدين، فينزل بهم عذابه الذي

<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 405).

كانوا به يستهزؤون، ووصفهم بالمفسدين؛ لفساد عقيدتهم وفساد سلوكهم.

وقوله: ﴿وَلَمَّا جَاءَتُ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِاللهُ مَن قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْاَهُلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ اللهُ وَعَاءَه، فنزلت الملائكة إِنَّا أَهْلَهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله دعاءه، فنزلت الملائكة لإهلاكهم، فمروا في طريقهم على نبي الله إبراهيم عَلَيْهِ السّلامُ لتبشيره بالولد من زوجته الأولى سارة، وأخبروه بأنهم نزلوا لإهلاك قوم لوط الذين كانوا يسكنون قرية سدوم، وأشاروا إلى جهتها لقربها من البلد الذي يسكن فيه إبراهيم عَلَيْهِ السّلَمُ ، وعلّلوا سبب إهلاكهم بأنهم قد بلغوا في الظلم منتهاه، وهو الكفر بالله، وفعل القبائح.

وقول ... وقال إن فيها لُوطاً قالُوا مَحْنُ أَعَامُ بِمِن فِيها لَنُسَجِّينَةُ مُواَهُلُهُ وَاللّهِ المَا الخبر أشفق على ابن أخيه لوط أن يهلك معهم، فنبههم أنه يسكن فيها وليس من الظالمين، وعبّر بـ (في)؛ لأنه لم يكن من أهل القرية، بل وافد عليها، فأجابته الملائكة بأنهم يعلمون بأحوال من في القرية ممن يستحق الهلاك أو يستحق النجاة، والملائكة علم بالأمر من إبراهيم؛ لأنهم جاءوا بوحي لتنفيذ مهمة محددة، وجاء في آية أخرى أن إبراهيم جادل الملائكة في هلاك قوم لوط، كما في قوله: ﴿ يُجُدِلُنَا فِي قَولُه: ﴿ يَجُدِلُنَا فِي قَولُه وَمِ لُوطٍ ﴾ [هود: 74]، وذلك من شدة حلمه بالخلق، فقد وصفه الله به في قوله: ﴿ يَجُدِلُنَا فِي قُومُه رغم ما فعلوه به من حرقٍ وطرد، ولم يشابهه في ذلك إلا محمدٌ مَنْ وجهه، قومه الذين ضربوه فأدموه، فكان يمسح الدم عن وجهه، كان حليماً على قومه الذين ضربوه فأدموه، فكان يمسح الدم عن وجهه،



يُوْلِعُ الْعِبْ كِبُونِ عِنْ الْعِبْ كِبُونِ عِنْ الْعِبْ كِبِي اللَّهِ الْعِبْ كِبُونِ عِنْ اللَّهِ الْعِبْ كِبُونِ عِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّمْ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّلْمِ الللللَّم

ويقول: "اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون" (1)، وأخبرت الملائكة إبراهيم بأنها ستنجّي لوطاً مع أهله من الهلاك، والمقصود بأهله ابنتاه، واستثنوا امرأته من النجاة معهم، ولم يُطلق عليها لفظ (زوجة)؛ لمخالفتها له في دينه، وأخبروه أنها ستكون من الباقين في العذاب مع قومها (2)، فتهلك بهلاكهم.

وقوله: ﴿ وَلَمَّ أَنَ جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِت ءَ بِهِمْ وَصَافَ بِهِمْ ذَرْعًاوَقَالُواْ لا تَعَقَىٰ وَلا تَعَزَرُهُ إِنّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ الْمَرَاتَكَ كَانَتْ مِن الْعَنبِينِ ﴿ آَلُ مُنزِلُونَ عَلَىٰ الْمَرَاتَكَ كَانَتْ مِن الْعَنبِينِ ﴿ آَلُوَا يَقْسُقُونَ ﴿ آَلَ ﴾ ، فلما وصلت الرسل المي هيئة بشر وبصور جميلة ، فساء لوطاً مجيئهم ، خوفاً عليهم من قومه المجرمين ، وضاق بهم ذرعاً ، وهو كناية عن العجز ؛ لأن الرجل إذا طالت ذراعه نال ما لا يناله قصير الذراع (3) ، وظنهم من عموم الناس الذين يسافرون من تلك البلدة ، ولم يكن يعلم أنهم ملائكة في صورة بشر ، فأخبرته الملائكة بحالهم ، وقالوا له: لا تخف علينا من قومك ولا تحزن ، فإنهم لا يقدرون علينا، وأخبروه بأنهم جاءوا لهلاك قومه وأنهم سينجّونه من العذاب مع أهله وهم ابنتاه ، واستثنوا من النجاة امرأته التي ستبقى مع قومها في العذاب وتهلك بهلاكهم ، وأخبروه بنوع العذاب الذي سينزل بأهل قريته ، بأنه الرجز ، وهو شدة العذاب المنزل عليهم من السماء ، مأخوذ من ارتجز إذا اضطرب ، لما



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 175)، برقم: (3477).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (2/ 675).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 453).

يلحق المعذب من القلق والاضطراب<sup>(1)</sup>، وقد جاء تفاصيله في آياتٍ أخرى، وخلاصته أن جبريل رفع قرى قوم لوط إلى عنان السماء ثم قلب عاليها سافلها ثم أُتبعوا بحجارةٍ من سجيل، ولذلك يرى بعض الفقهاء أن عقوبة من يفعل فاحشة اللواط أن يُعاقب بمثل ما عُوقب به قوم لوط، فيُرمى من مكان مرتفع، ثم يُلحق بالحجارة حتى يموت<sup>(2)</sup>، وهذا العذاب الشديد لهم كان بسبب فسقهم وخروجهم عن الفطرة، في العقيدة والسلوك.

### وقوله: ﴿ وَلَقَد تَرَكْنَا مِنْهَا ءَاكِةُ بِيِّنَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا تعقيب

من الله على قصة هلاكهم، حيث ترك مكان قريتهم علامة واضحة ليتفكر بها العقلاء ويتعظوا بحالهم، فقد تحولت القرية إلى بحيرة، وتسمى اليوم بالبحر الميت، لكثرة المواد الكبريتية التي لا يعيش فيها حيوان، ومن تأمل فيها تذكر أن هذه آثار لعقوبة أولئك المجرمين الذين انتكست فطهرهم ففعلوا تلك الفاحشة مع كفرهم بالله.

ثم قال الله: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقُوهِ اعْبُدُواْ اللّهَ وَارْجُواْ الْيَوْمَ اللهُ عَمْ وَاللّهَ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 453).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المعاد في هدى خير العباد: (5/ 37).

سُوْلَةُ الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِفُتُ عِلَى الْعُبْكِينُ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينُ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعُبْكِينِ عَلِينَا عَلَى الْعُبْكِينِ عَلَى الْعِنْكِينِ عَلَى الْعِبْكِينِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلِيمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعِلْمِ عَلَى الْعِ

الآن في شبه الجزيرة العربية في منطقة تبوك بالقرب من مدينة البدع (1)، وشعيب أخوهم من النسب، لأنه من نفس القبيلة، وكانوا على الكفر والشرك، ليدعوهم إلى عبادة الله وترك عبادة غيره، وأن يستعدوا للوقوف بين يدي الله يوم القيامة ويخافوا ذلك اليوم ويعملوا له الصالحات، ويتركوا الفساد في الأرض كالتطفيف في المكيال والميزان وبخس الناس حقوقهم ونحوها، ولا يصير الفساد في الأرض شغلكم الشاغل، فكذبوه وجحدوا أمره؛ فأرسل الله عليهم عذاب الرجفة، وهي الزلزلة الشديدة التي هلكوا بسببها، حيث صاح بهم جبريل حتى رجفت قلوبُهم وتمزقت من شدتها، فسقطوا على ركبهم صرعى ميتين في أماكنهم، ولم يتمكنوا من الهرب لينجوا بأنفسهم من العذاب.

وقول الله في المستخدم وعاد، وهم قوم نبي الله هود عَلَيْهِ السّبيلِ وَكَانُواْ مُسْتَجْمِرِينَ الله وَ وَكُر لهم قَصَة هلاك قوم عاد، وهم قوم نبي الله هود عَلَيْهِ السّلام، وكانوا يسكنون في الأحقاف قريباً من حضرموت، وثمود، وهم قوم نبي الله صالح عَلَيْهِ السّلام، وكانوا يسكنون في وكانوا يسكنون في الأحقاف قريباً من حضرموت، وثمود، وهم قوم نبي الله صالح عَلَيْهِ السّلام، وكانوا يسكنون في الحجر المعروفة اليوم بمدائن صالح، وتُسمى الآن منطقة العُلا قريباً من تبوك في جزيرة العرب، وقد كان تجار قريش يمرون على مساكنهم في أسفارهم إلى اليمن والشام فيرون آثار هلاكهم، بسبب كفرهم الذي حسّنه لهم الشيطان ودعاهم إليه فاتبعوه، وابتعدوا عن طريق الإيمان والتوحيد الذي جاءت به رسلهم، وقد كانوا أصحاب بصائر وعقول متمكنين من النظر



<sup>(1)</sup> ينظر: المعالم الجغرافية الواردة في السيرة النبوية: (ص: 407).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والاستدلال(1)، ولكنهم لم يستخدموا ذلك في معرفة الحق واتباعه، فضلوا عنه ولم يهتدوا إليه.

وقول الم الله واتبع فرعون، وهامان وزيره، وقد جاءهم موسى وألبينت فانحرف بماله واتبع فرعون، وهامان وهامان وهامان وهامان فقارون كان من بني إسرائيل وأعطاه الله المال الكثير، فانحرف بماله واتبع فرعون، وهامان وزيره، وقد جاءهم موسى ودعاهم إلى الإيمان وترك الكفر، فبالغوا في التكبر والإعراض عن قبول الحق، وأظهروا كبرهم في أرض مصر التي كانوا يحكمونها، ورفضوا أن يُؤمنوا بموسى، فأهلكهم الله، وما كانوا فائتين من عذابنا (2) ولا ناجين من الهلاك.

ثم قال: ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ مِنْ فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَرَقْنَا وَمَا كَانَ اللّهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَرَقْنَا وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمُهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُون فَي وَمِنْهُم أَي: فعاقبنا كل قوم ممن سبق ليَظْلِمهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُون فَي نوع العذاب الذي حصل لهؤلاء الأقوام، ذكرهم بسبب ذنوبهم، ثم بدأ يُفصّل في نوع العذاب الذي حصل لهؤلاء الأقوام، بفاء التفريع، التي تأتي بعد الإجمال، فبدأ بقوم لوط الذين أرسل الله عليهم من السماء حجارة من سجيل حصبهم بها، وذكر هلاك قوم صالح وقوم شعيب بالصيحة، حيث صاح بهم جبريل فانخلعت قلوبهم، وذكر هلاك قارون بخسف الأرض به، وذكر هلاك فرعون وهامان وقومهما بالغرق، وعلّل هلاكهم جميعاً الأرض به، وذكر هلاك فرعون وهامان وقومهما بالغرق، وعلّل هلاكهم جميعاً



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى: (ص: 1416).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (6/ 242).

بأنه كان بسبب ظلمهم، وأعظم الظلم هو الشرك بالله ثم المعاصي الأخرى التي ظلموا بها أنفسهم، ونفى الله عن نفسه ظلمهم؛ لأن الله حكم عدل، فلم يكن الله ليهلكهم بذنوب غيرهم، إنما أهلكهم بذنوبهم وكفرهم بربهم، وعبر بالمضارع لاستمرارهم في الظلم وعدم قبولهم النصح والإرشاد من أنبيائهم، وفي هذا تهديد ووعيد لكفار قريش إن لم ينتهوا عن ظلمهم وكفرهم، فإن مصيرهم الهلاك كما حصل لمن قبلهم.

### فوائد وهدايات من الآيات:

شُولُةُ الْعِنْدِينُونَ الْعِنْدِينُونَ

- 1 قبحُ المجاهرة بالمنكرات في المجالس العامة، وخطورة ذلك على من فعلها.
- 2- بيان أن الإيمان شرط للنجاة من العذاب، وأن الأنساب لا تنفع بدون إيمان.
  - 3- من أخلاق الإسلام حماية الضيوف والدفاع عنهم.
- 4- أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لما أهلك الأمم ترك لهم آثاراً باقية، ليتعظ بهم من أتى من بعدهم.
- 5- بيان أن العقل إذا لم يُوصل صاحبه إلى الحق وعبادة الله فلا قيمة له، وليس بعقل رشيد.



36



﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَآءَ كَمَثُلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا وإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْمُنُوتِ لَبَيْثُ ٱلْعَنَكَبُوتِ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ اللَّهِ إِنَّا ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَنِيزُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَصْرِبُهِا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ اللهِ ٱتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِيرِ ٱلصَّكَلُوةَ إِنِكَ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصَّنَعُونَ ۗ ٥٠٠ ۞ وَلَا تَجَدِلُوٓاْ أَهْلَ ٱلْكِتَنِ إِلَّا وِٱلَّذِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمَّ وَقُولُواْ ءَامَنَّا بِٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَلِكُهُنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُكُمْ وَلِحِدُ وَنَعُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ اللَّهُ وَكَذَلِكَ أَنزَلُنا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ فَالَّذِينَ ءَائينَاهُمُ ٱلْكِنابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ - وَمِنْ هَنَوُلآء مَن يُؤْمِنُ بِهِ - وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَىٰ تِنَآ إِلَّا ٱلْكَنْفِرُونَ ٧٧ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ عِن كِنَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ وبِيمِينِكَ إِذَا لَّارْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ مَلْ هُوَ ءَايَثُ بَيَّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ۚ وَمَا يَجْحَدُ بِاَينِتِنَاۤ إِلَّا ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهِ وَقَالُوا لَوْلَآ أُنْزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنْتُ مِّن رَّبِهِ عَ قُلُ إِنَّمَا ٱلْآيَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَاۤ أَنَّا نَذِيثُ مُّبِيثُ ۖ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ۚ قُلُ كُفَى بِٱللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ شَهِيدًا ۖ يَعْلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْبَطِلِ وَكَفَرُواْ بِٱللَّهِ أُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ (٥٠). شُولَةُ الْعِبْ كَبُونُ عِنْ الْعِبْ كَبُونُ عَلَيْ الْعِبْ كَبُونُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

ق ول الله تع الى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيآ ا كَمَثَل ٱلْعَنكَبُوتِٱتَّخَذَتْ بَيْتًا لُّوإِنَّ أَوْهَرَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكَبُوتِ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ اللهُ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَنِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ ، هذا مثالُ ضربه الله سُبْحَانَهُ وَتِعَالَى للمشركين الذين اتخذوا آلهةً يعبدونها من دون الله من الأوثان والأصنام؛ لكي تنفعهم وتُدافع عنهم، والواقع أنهم هم الذين يحمونها ويُدافعون عنها، فما هو المشبه وما المشبه به وما وجه الشبه؟! المُشبّه الشرك وعبادة الأصنام، والمُشبّه به بيت العنكبوت، ووجه الشبه شدة الضعف وعدم الفائدة، والمعنى أن اتخاذ المشركين أصنامًا آلهة تنفعهم يشبه اتخاذ العنكبوت من خيوطها الضعيفة بيتًا يمنعها من الحر والبرد ويسترها، والواقع أن أوهن البيوت عند سائر المخلوقات هو بيت العنكبوت، فهو عبارة عن خيوط متشابكة لا ترد برداً ولا تستر جسداً، هذا وصف له من الناحية الحسية، وقد اكتشف العلم الحديث معنى آخر له من الناحية المعنوية يمكن أن يُضم إلى تفسير هذه الآية، فبيت العنكبوت المعنوي لا يوجد فيه ترابط ولا تكاتف بين ذكور العنكبوت وإناثه، فإن الأنثى هي التي تبني البيت، فإذا لقحها الذكر فإنها تنقض عليه بعد ذلك فتقتله، فلا يوجد استمرار للحياة الزوجية بينهما ولا وئام(1)، ولو كان المشركون يعلمون أن آلهتهم لا تنفع ولا تضر وأن حالها كحال بيت العنكبوت؛ لتبرؤوا منها وتركوها ولم يعبدوها من دون الله، وعقّب الله جهل المشركين به فأثبت لنفسه العلم المطلق، و"ما" قد تكون استفهامية،

<sup>(1)</sup> ينظر: موسوعة الإعجاز العلمي، يوسف الحاج أحمد: (ص 501).

بمعنى السؤال عن آلهتهم للتوبيخ والتقريع، أو نافية، والمعنى إن الله يعلم أنهم يدعون آلهة لا تصلح لشيء، وإنما هي آلهة مزعومة، فلا قيمة ولا مكانة لها ولا تنفع ولا تضر، أو موصولة، والمعنى إن الله يعلم الذي يدعون من دونه من أي شيء كان<sup>(1)</sup>، والتعقيب بالعزيز الحكيم إشارة إلى جهلهم حيث تركوا عبادة من هذا وصفه وعبدوا شيئاً حقيراً ضعيفاً لا يملك لنفسه شيئاً ولا إرادة له فضلاً عن أن يكون له حكمة.

وقوله: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهَ الله فِي الله لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَ آ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ الله مُ وقوله: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهَ الله فِي القرآن للناس تنبيها لهم وتقريباً لما بعد من أفهامهم، يفهمها أهل العلم وأصحاب العقول السليمة، ولا يستفيد منها الجهلة ولا أصحاب العقول السخيفة.

ومعلوم الآن أن ضرب الأمثال من الوسائل التعليمية الناجحة التي تُوضح ما خفي من المعنى بصورة حسية، وكما يقال: بالمثال يتضح المقال، وفي الآية مدحٌ لأهل العلم الراسخين فيه، وأنهم يتدبرون الأمثال بالتأمل والتفكر فيها، وفيها تلميحٌ وتعريضٌ بمشركي مكة بأنهم جهلة ولا يفهمون المغزى من الأمثلة.

ثم قال: ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ مَا أَلَهُ وَاللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ ؛ فالمقصود به خلق الكون كله بما فيه من مخلوقات، وقد خلقه لإقامة الحق، وخلقه كله لا يوجد فيه عبث ولا باطل،



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 235).

والباء للملابسة، أي: خلقهما على أحوالهما كلها بما ليس بباطل<sup>(1)</sup>، فالحق لا ينفك عن الغاية من الخلق، وفي هذا الخلق دلالة عظيمة، وعلامة ظاهرة على قدرته، وتفرده بالإلهية، وخص المؤمنين لأنهم الذين ينتفعون بذلك فيُصدقون بقدرة الله وينقادون لأمره.

# وقوله: ﴿وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ ﴾، فيها ثلاثة معانٍ (2):

الأول: أن المقصود بالذكر هنا الصلاة، سماها ذكراً لأن أكثر أعمال الصلاة هو الذكر من قراءة قرآن وتسبيح وتكبير ودعاء ونحوها، فتكون الصلاة أكبر وسيلة لدفع الفُحش والمنكر عن صاحبها.



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (20/ 257).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (ص: 1420)، والتحرير والتنوير (20/ 261).

والثاني: أن المقصود به ذكرُ الله المطلق وهو أفضل الأعمال.

والثالث: أنّ تذكّر الله ومراقبته والحذر من غضبه أكبر وسيلة لإبعاد النفس عن فعل الفحشاء والمنكر، ولا تعارض بين هذه المعاني، فكلها مقصودة من اللفظ، وذيّل الآية بإحاطة علمه بما يعمل الخلق من الأعمال في الدنيا خيرها وشرها، وهو خبر ولكنه يفيد الوعد والوعيد.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَا تُحَدِلُواْ أَهْلَ الْكِتَبِ إِلَّا بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمَّ وَقُولُوٓا عَامَنَّا بِٱلَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنذِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزَلَ إِلَيْنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُمَا مُسلِمُونَ ﴿ اللهِ مَا نزل في مكة، فإن مُسلِمُونَ ﴿ مَا نزل في مكة، فإن الله هيّاً رسوله عَلَيْكُ والمؤمنين معه لما يستقبلهم في هجرتهم إلى المدينة من الاختلاط بقوم من أهل الكتاب، لأن مجادلة أهل الكتاب لم تُعرض للنبي المُنْيِيُّونِيْ ولا للمؤمنين في مكة، وبيّن لهم أن أسلوب دعوتهم يختلف عن دعوة المشركين، لما عندهم من العلم من دينهم وكتابهم، فينبغي الاقتصار في مجادلتهم على بيان الحجة دون إغلاظ عليهم حتى لا ينفروا، وإنما يحاورون بالخِصلة الحسنة والأسلوب والطريقة الحسنة، واستثنى منهم الذين يتجاوزون الحدود، وهم الذين كابروا وأظهروا العداء للنبي المنطق وللمسلمين، فهؤلاء يجوز استخدام الأسلوب الخشن معهم من باب وضع الشيء في موضعه المناسب له، وأمر المؤمنين عند محاورتهم بالبدء بالمتفق عليه معهم، فيدعون إلى الإيمان بالمُشترك، وهذا من أهم أساليب الحوار الناجح، وأمرهم بالبدء بتحرير محل النزاع في المسألة؛ حتى لا يتشعب الجدال والحوار، فطلب من



يُغِوَلُو العِبْ لَكِهُ فَالْعِ الْعَالِكِ فَيْ الْعِنْ لِكُونُ فِي الْعِنْ لِكُونُ فِي الْعِنْ لِكُونُ فِي الْعَالِمُ لِلْعُلِيلِ الْعِنْ لِكُونُ فِي الْعَالِمُ لِلْعُلِيلِ الْعَلِيمُ وَلَيْنِ الْعَلِيمُ لِلْعُلِيلِ الْعَلِيمُ وَلَيْنِ الْعَلِيمُ وَلَيْنِ الْعَلِيمُ وَلِي الْعُلِيمُ وَلِي الْعِلْمُ وَلِي الْعَلِيمُ وَلِي الْعَلِيمُ وَلِي الْعَلِيمُ وَلِيمُ وَلِي الْعَلِيمُ وَلِيمُ وَلِي الْعَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ مِلْمُ لِلْمُعِلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ

أهل الكتاب أن يصدقوا ويقروا بما أُنزل على رسلهم من كتب وبما أنزل على رسولنا من كتاب، فمصدرها واحد، ونص على الإيمان بما أنزل عليهم؛ لأن ما بقي بأيدي اليهود والنصارى إلى وقت الخطاب لهم كان قد دخله التحريف والتبديل منهم، وأمرهم أن يقروا بأن الله هو إله الجميع، وأنه واحد لا شريك له، وهذا أيضًا من المُشتركات والمُتفق عليه، وأن الجميع مستسلمون وخاضعون له سبحانه.

ثم قال الله سبحانه: ﴿وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ فَالَّذِينَ ءَائَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَكِما يُؤْمِنُ مِدِ وَمِا يَعْمَدُ بِعَارِبَيْنَا إِلَا ٱلْكَيْفِ وَمِنْ هَمْوُلَا مِن يُؤْمِنُ مِدٍ وَمَا يَعْمَدُ بِعَارِبَيْنَا إِلّا ٱلْكَيْفِ أَنْ لِنَا عليك الكتاب، وهو أنزلنا الكتب السماوية على الرسل الذين من قبلك؛ أنزلنا عليك الكتاب، وهو القرآن الكريم، فلست بدعاً من الرسل، ولم تأتِ بشيء لم يؤت به الرسل من قبلك، بل أنت تسير على طريقتهم وهديهم، والمقصود بالذين آتيناهم الكتاب، هم المؤمنون من أهل الكتاب السابقين، فقد ورد ذكره والبشارة به في كتبهم فهم يُؤمنون بالقرآن، ومن هؤلاء أي: من مشركي أهل مكة، عُقلاء يؤمنون بالقرآن، ومن هؤلاء أي: من مشركي أهل مكة، عُقلاء يؤمنون بالقرآن، وما يمتنع عن الإيمان بآيات الله وحججه إلا الكافرون، وهذا وصفٌ مطلق يشمل اليهود والنصارى والمشركين الذين يجحدون الإيمان بمحمد وما يه.



بالرسالة، فلم يكن يقرأ المكتوب، ولا يكتب الكتاب، وذكر اليمين من باب البيان والتوضيح، ولو حصل أنك كنت تقرأ أو تكتب؛ لارتاب المبطلون، وهم صنفان<sup>(1)</sup>: الأول: كفار قريش، الذين سيتهمونك بأنك أتيت بهذا الكتاب من عند نفسك ولم ينزل عليك، ولكن لما كنت أُمياً لا تقرأ ولا تكتب وجئت بهذا الكتاب المُعجز الذي لم يستطع أحد منهم أن يأتي بمثله، فهذا يقطع عنهم الشك فيه ويثبت أنه من الله.

والصنف الثاني: هم أهل الكتاب، فإن محمداً والمسك بصدقك، لأن أمّي لا يقرأ ولا يكتب، فلو كنت تقرأ وتكتب لوقع عندهم الشك بصدقك، لأن من علامات النبي الخاتم في كتبهم أنه لا يقرأ ولا يكتب، ثم أضرب عن ما سبق ذكره، وهو الريبة حول صحة القرآن، وأثبت خلافه، وهو أن القرآن الكريم آيات أنزلها على رسوله، وجعلها محفوظة في صدور العلماء، وأولهم محمد وقد حُفظ في صدره بعد سماعه من جبريل عَلَيْوالسَّلام، ثم قرأه للصحابة، فحفظه الحفاظ منهم، ثم حفظه الصحابة لمن بعدهم، وهكذا سيبقى إلى يوم القيامة، وفي هذا إشادة بحفاظ القرآن الذين حفظوه في صدورهم، فهم أفضل من الذي يقرأه من المصحف، ووصفهم بأنهم من أهل العلم، وكفى بحفظ القرآن وفهمه علماً، فهم حجة على غيرهم، وإنكار الجاهل له لا يضر، وما يجحد ويكفر بالآيات إلا الكافر الظالم لنفسه؛ لأنه لم يستخدم عقله في التدبر والفهم لها، ولم يقتد بأهل العلم في قبولها والإيمان بها.



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 540).

يُؤِيُّونُوُّ الْغِنْكِبُونُ فِي فَالْغِنْكِبُونُ فِي فَالْغِنْكِبُونُ فِي فَالْغِنْكِبُونُ فِي فَالْغَانِكُ الْغَانِكِيْنَ الْغَانِكِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِنْلِيِّ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِي الْعِلْمِ

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ لُوَلا آُنْزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنَ مِن رَّبِهِ الله على محمد الله وَانِمَا الْأَيْنِ مُعجزة أَنْ نَا نَذِي رُمُبِينُ مُعِي ﴿ وَقَالُ المشركون: هلّا أنزل الله على محمد الله معمد معلى معمد الله معمل من الأنبياء قبله، مثل ناقة صالح أو عصا موسى ونحوها؛ لكي نصدقه، فأمره الله سبحانه أن يخبرهم بأن إنزال المعجزات ليس إليه ولا خاضع لطلبهم وإنما ذلك إلى الله، ولو علم أنكم تهتدون لأجابكم إلى سؤالكم؛ لأن ذلك سهل عليه، ولكنه يعلم أن قصدكم من ذلك التعنت، فلا يجيبكم إلى طلبكم، وأن مهمة الرسول هي الإنذار والتخويف لكم من عذاب الله إن كفرتم به، ويكون بيّناً واضحاً حتى لا يكون لكم حجة بعد ذلك عند الله.

ثم قال الله رداً عليهم: ﴿ أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنّا أَنزَلْنا عَلَيْك اللَّهِ عَلَيْهِمْ إِنسَال اللَّهِ فِي ذَلِك لَرَحْكَة وَذِكَرَىٰ لِقَوْمِ يُومِنُون ﴿ ﴿ ﴾ ألا يكفيهم إنسزال معجزة القرآن الكريم عليك، وهي أعظم من الناقة، وأعظم من تحويل العصا إلى ثعبان؛ لأن معجزات الأنبياء كانت حسية مُرتبطة بهم، فإذا ذهبوا ذهبت معهم، أما القرآن فهو معجزة خالدة مستمرة، يقرأ عليهم وعلى غيرهم إلى آخر الزمان، وقد عجز الفصحاء والبلغاء عن معارضة سورة منه، وفي هذا القرآن رحمة للناس ببيان الحق لهم وهدايتهم إليه، وفيه تذكرة وموعظة يستفيد منها كل من آمن به وعمل به وصدّق بما فيه من الأخبار والوعد والوعيد، وفي ذلك إشارة إلى بيان منافع القرآن الأخرى غير الإعجاز، وأهمية قراءة واستماع القرآن بإيمان صادق ويقين تام وقناعة راسخة؛ لكي يستفيد القارئ والسامع له، فتحل به بركات القرآن الكريم والثمار الطيبة لتلاوته والاستماع إليه.

ثم قال: ﴿ قُلُ كُفَى بِاللّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ شَهِيداً لِيعَلَمُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْفِرِينَ عَامَنُواْ بِاللّهِ بَاللهِ شاهداً بيني وبينكم على تكذيبكم قل يا محمد لهؤلاء المشركين: أنا أكتفي بالله شاهداً بيني وبينكم على تكذيبكم لي وإعراضكم عن اتباع ما جئت به، فهو العالم بحالي وحالكم، وعلمه سبحانه محيط بما في السموات وما في الأرض، وقد علم أني أبلغتكم ما أرسلت به إليكم، وعلم كفركم وتكذيبكم، وسيعاقبكم على ذلك، ثم أخبر عن حال من يُؤمن بالباطل مع زيفه، والمقصود به إيمانهم بألوهية الأصنام والأوثان، ويكفر بالله سبحانه مع وضوح الحجج والبراهين الدالة عليه، فمن حصل منه ذلك، فهذا دليل على خفة عقله، وفساد فطرته، والألف واللام لاستغراقهم لجنس الخُسران، فلا أحد أكثر خسارة في الدنيا والآخرة منهم.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1-بيان أهمية ضرب الأمثال، وأنها وسيلة من وسائل الإيضاح والبيان في الدعوة والتعليم والتربية.
- 2-بيان أن عبادة غير الله من أوهى الحجج، كما أن بيت العنكبوت من أوهن البيوت.
- 3-بيان أهمية تلاوة القرآن والمحافظة على الصلاة وكثرة ذكر الله وأثرها في تربية وتزكية النفس.
- 4-مشروعية جدال أهل الكتاب بالتي هي أحسن، ويجوز مجادلتهم بخشونة



45

إن وقع منهم الظلم.

سُولُولُ الْعَبْرِينُونَ الْعَبْرِينُونَ

- 5 من وسائل الجدال الناجح الاتفاق على المشتركات، وتحرير محل النزاع.
- 6- بيان عظمة القرآن، وأنه معجزة الرسول الخالدة التي لم تنتهِ بوفاته كما حصل للرسل السابقين.
  - 7- بيان أثر بركة القرآن الكريم في كل من تدبره وقرأه بيقين.





﴿ وَيَسۡتَعۡجِلُونَكَ بِٱلۡعَذَابِ ۚ وَلَوۡلَآ أَجَلُ مُۡسَمَّى لَجَآءَهُمُ ٱلۡعَذَابُ وَلَيَأْنِيَنَّهُم بَغۡتَةً وَهُمۡ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَإِنَّا جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً إِلَاكَفِرِينَ ﴿ فَ يَغْشَاهُمُ لَمُحِيطَةً إِلَّكَفِرِينَ ﴿ فَ يَغْشَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنْنُمْ تَعْمَلُونَ 🐠 يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِيَّنِي فَأَعْبُدُونِ (٥٠) كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ أَثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ٧٠ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَنُبُوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجَرِى مِن تَعْنِهَا ٱلأَنْهَارُ خللِدِينَ فِيهَا ْنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴿ اللَّهِ يَنَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَنُوَكَّلُونَ ﴿ وَكَ أَيِّن مِّن دَاتَبَةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ۚ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ وَلَبِن سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۖ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ لَ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ وَمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللهُ فَإِذَا رَكِبُواْ فِ ٱلْفُلُكِ دَعَواْ اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواً فَسَوْفَ يَعْلَمُون اللهُ الْوَلَمْ يَرُوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفِياً لَبْطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ ٱللَّهِ يَكْفُرُونَ 🖤 وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ ۚ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ اللَّ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ شَبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾.

شُوْلَةُ الْغِنْكِبُونَ يُ

قول الله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ ۚ وَلَوْلَا آَجَلُ مُسَمَّى لِجَاءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلِيَأْنِينَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَ اللَّهِ يَسْتَعْجِلُونِكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطُةُ إِٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَ اللَّهُ يَوْمَ يَغْشَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوقِهِم وَمِن تَعْتِ أَرْجُلِهِم وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُننُم تَعْمَلُونَ ١٠٠٠ ، الخطاب موجّه لكفار قريش الذين كانوا يستعجلون نزول العذاب الذي كان النبي المُنْكِياللهُ يخوفهم به إن استمروا على الكفر والشرك وعدم الإيمان بالله، فكان كفار قريش يطلبون من محمد المنافية أن يُنزل بهم ذلك العذاب استهزاءً واستعجالاً، فرد الله عليهم أن استعجالهم بالعذاب لن يقدم أو يؤخر نزوله؛ لأن الله قد جعل لنزوله زمنًا وأجلاً محدداً، ولولا الأجل المعين لحلول العذاب بهم لجاءهم العذاب عاجلاً، لأن كفرهم يستحق تعجيل عقابهم، ولكن أراد الله تأخيره لحكم يعلمها، وسواءً كان المقصود به العذاب الدنيوي كغزوة بدر التي قُتل فيها صناديد كفار قريش، أو الجوع الذي أصابهم به ونحوها، أو كان المقصود به العذاب الأُخروي يوم القيامة، وهو الراجح، لتأكيده بذكر جهنم بعده(1)، وسينزل بهم العذاب بغتة بدون مُقدمات، وهو واقع بهم لا محالة، وهذه سنة الله في هلاك المكذبين، وأعاد لفظ يستعجلونك بالعذاب تهديداً وإنذاراً بأخذهم، وأخبر أن مصيرهم إلى جهنم، وأنها تحيط بهم جميعاً من كل جهة فلا يستطيعون الفرار منها، ولا يبقى منهم أحدٌ إلا دخلها وعذب فيها، وأتى بوصف الكافرين ليشمل كفار قريش وغيرهم، ثم بيّن ما يجري لهم في جهنم حيث يُغطيهم عذابها من فوقهم ومن تحت أرجلهم ومن كل الجهات، فالنار تغشاهم



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1426).

من سائر جهاتهم، وهذا أبلغ في العذاب الحسي، ويقول الله لهم أو يقول لهم الموكل بعذابهم من الملائكة توبيخًا لهم (1): ذوقوا جزاء أعمالكم السيئة من الكفر والشرك ونحوها التي كنتم تعملونها في الدنيا.

شم قال: ﴿ يَكِمِبَادِى ٱلنِّينَ ءَامَنُوۤا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةً فَإِنَّى فَأَعَبُدُونِ ﴿ اللَّهُ مَن الكافرين الْمَوْتِ أُمّ اللّهِ المؤمنين المستضعفين في مكة، الذين كانت قريش تمنعهم من الإيمان وتُعذبهم عليه، فأذن لهم أن يُهاجروا إلى أرض الله الآمنة وهي واسعة ومتعددة ويستطيعون أن يعبدوا الله فيها آمنين مطمئنين لا يُؤذيهم أحد، وفي ذلك إشارة لهجرتهم إلى المدينة ودعوة لهم أن يستعدوا لذلك، وإن كنتم تخافون الموت بسبب الهجرة فكل النفوس ستذوق الموت، هاجرت أو لم تُهاجر، فلا تقيموا بدار الشرك خوفاً من الموت (2)، فأراد بذكر هذه الآية هنا أن يُعالج لديهم إشكالية ترك الهجرة خوفاً من الموت لأن طريقها غير آمن، فبيّن لهم أن الموت أمر مكتوب على كل نفس وسيأتي في موعده في أي مكان، ثم يرجع الجميع إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى للحساب والجزاء.

شم قال: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّلِحَتِ لَنُبُوِّئَنَّهُم مِّنَ الْجُنَّةِ غُرَفًا تَجُرِي مِن تَعْلِهَا الصّلِحَتِ لَنُبُوِّئَنَّهُم مِّنَ الْجُنَّةِ غُرَفًا تَجُرِي مِن تَعْلِهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/20).

<sup>(2)</sup> التفسير البسيط: (17/ 548).

العمل الصالح الهجرة في سبيل الله من أجل الله ولإقامة دينه، فإنها تُقرب من الله وترفع الدرجات في الآخرة، والتبوئة: الإنزال والإسكان<sup>(1)</sup>، أي: نُنزّلهم ونسكنهم غرفاً في الجنة عالية وبجوارها بساتين وجنان، تجري من تحتها الأنهار يقيمون فيها خالدين، لا يموتون ولا يخرجون منها، ولا يهرمون، ولا يسقمون، ولا ينتهي نعيمها عنهم، ونِعم أجر العاملين الجنة، ثم وصف حالهم في الدنيا وكيف استحقوا هذا الأجر في الآخرة؛ بأنهم استفرغوا جهدهم في الصبر على كل ما واجههم في طريق الهجرة من الابتلاءات من فقر وجوع وخوف ونحوف ونحوها، وفوضوا أمرهم إلى الله واعتمدوا عليه دون غيره، وتركوا الأموال والأولاد والبيوت في مكة، فساعدهم ذلك على الثبات على دينه، فإن الصبر والتوكل على الله من أعظم أسباب الثبات على الحق.

وقول هذا وَكُم من دَاتَبَةٍ لَا تَحُمِلُ رِزْقَهَا اللهُ يَرَزُقُهَا وَإِيَّاكُم وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْكَايِّن المعنى: كم الخبرية التي تُفيد التكثير، أي: وكم من دواب كثيرة العدد ضعيفة القوة قليلة الحيلة، لا تُدبر رزقها بنفسها، بل الله سبحانه هو الذي يدبره لها ويسوقه إليها، ويدبر لكم رزقكم ويسوقه إليكم، فالرزق بيد الله وهو الذي يمنحه للخلق، وعليهم فقط أن يأخذوا بالأسباب، وهو السميع والعليم، اسمان من أسماء الله الحسنى فيهما صيغة مبالغة، فهو سميع لأقوالهم، وعليم بنياتهم وأفعالهم، وعليم بما يصلحهم من غنى أو فقر، ولا يخفي عليه شيءٌ من أمرهم، والخطاب وإن كان بأسلوب الخبر، إلا أنه يُفهم منه التهديد



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (21/23).

والوعيد، أي: فيُجازي كل إنسان على قوله ونيته وفعله بما يستحقه، وفي الآية علاج لإشكالية ترك الهجرة بسبب الفقر، بل فيها إشارة إلى أن الهجرة سبب للرزق، فالحيوانات تُهاجر من مكان إلى مكان فيرزقها الله بذلك، فإذا كان الله يرزق الحيوانات غير المكلفة بعبادته، أيترك عبده المؤمن الذي هاجر من أجله؟!.

ثم انتقل إلى بيان استحقاقه للعبادة، فقال: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ الله ولو سألت يا محمد هؤلاء المشركون من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر في خدمة الخلق؛ لأجابوك بأن الخالق المسخر هو الله وحده، وأن هذه الأصنام والأوثان لم تفعل شيئًا، فلماذا يُصرفون ويبتعدون عن الإيمان بالله وتوحيده، وقد أقروا بأنه الخالق المسخر دون سواه؟! وهذا استدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، فمن أقر أن الله الخالق المسخر وحده، فلا بد أن يُقر أنه المستحق للعبادة وحده دون سواه!!

وقوله: ﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللهُ يَعْلِمُ اللهِ هَية وحده دون سواه، فهو الذي يُوسع الرزق على استحقاق الله للألوهية وحده دون سواه، فهو الذي يُوسع الرزق على الخلق ويمنحهم إياه، فيجعل من يشاء غنيا، وهو الذي يُضيق عليهم ويجعل من يشاء فقيراً، ولا يفعل ذلك أحد غيره سبحانه، وبسط الرزق أو تضييقه على العبد في الدنيا لا علاقة له بحب الله للعبد أو بغضه له، فإن الله يمنح الدنيا من يُحب ومن لا يُحب، وقد أحاط الله بكل شيءٍ علماً، فما يحصل يمنح الدنيا من يُحب ومن لا يُحب، وقد أحاط الله بكل شيءٍ علماً، فما يحصل



في هذا الكون من سعة رزق أو فقرٍ ونحوها، فهو ناتج عن علم الله وحكمته وتقديره جَلَّوَعَلا.

وقوله: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَلَ مِن السّمَآءِ مَآءً فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَعُولُنَّ الله فَي الْحَمْدُ لِللّهِ بَلْ أَحَمْدُ لِللّهِ بَلْ أَحَمْدُ لَا يَعْقِلُونَ الله ﴿ ولو سألت يا محمد هؤلاء الكفار الذين يعبدون الأصنام من الذي ينزل المطر ويُنبت به الأشجار ويُحيي به الأرض التي يبست وماتت من القحط، هل هو الله، أم الأصنام والآلهة المزعومة؟! لأجابوك بأن الفاعل لذلك هو الله دون سواه، فاحمد الله على أن جعل الحق معك، وأظهر حجتك عليهم (١)، وعقب على حالهم بأن أكثرهم لا يتدبرون ولا يتأملون الحجج والبراهين بعقولهم، ولو تأملوها وتدبروا فيها لقادهم ذلك إلى الإيمان بالله وحده، وعبَّر هنا بـ"أكثر"؛ لأن هناك قلة من الكفار يُعمِلون عقولهم ويتفكرون بها فتوصلهم إلى الحق.

ثم قال: ﴿ وَمَا هَذِهِ ٱلْحَيُوةُ ٱلدُّنِيَا ٓ إِلَّا لَهُو وَلَعِبُ وَإِنَ ٱلدَّارِ ٱلْآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَيَوانُ لَو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ الْحَبِرِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن حال الدنيا التي يتنافس عليها الناس، وأتى باسم الإشارة تحقيراً لها، وأنها لا دوام لها، وغاية ما فيها لهو، وهو: ما تنشغل به القلوب والنفوس، ولعب، وهو: ما تنشغل به الأبدان والجوارح، وهذه طبيعة الحياة الدنيا، إذا قورنت بحياة الآخرة؛ لأنها خلقت فانية منقطعة، وخلقت حياة الآخرة باقية دائمة، و"الحيوان" مصدر حي (2)، يدل



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 244).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (17/ 558).

على المبالغة، والمقصود حياة حقيقية لا موت فيها، ولا فناء لشيء منها، ولو كان الناس يعلمون قيمة الحياة الآخرة وحقيقتها؛ لاستعدوا لها بالأعمال الصالحة، ولم تشغلهم عنها الحياة الدنيا الفانية.

وقوله: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَواْ ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَحَّمُهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ الله إِيكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ الله المحبر الله سبحانه عن حال الكفار أنهم إذا ركبوا في السفينة واضطربت بهم الأمواج في لجة البحار دعوا الله وأخلصوا الدعاء له دون غيره، فإذا لم يحصل لهم الضر فلا يفعلون ذلك، فهو لاء القوم لا يعرفون الله إلا عند الشدة، وينسون جميع معبوداتهم من الأصنام والأوثان ويتعلقون بالله الواحد القهار، وذكر ضُرهم في البحر؛ لأنه لا تنفع معه العدة ولا العدد بل كلما كثُر العدد كلما ازداد اضطراب السفينة، فتكون شدة الهلع في البحر أشد منها في البر؛ لأنهم كانوا يسافرون في قوافل متعددة ومعهم أسلحتهم وفرسانهم، والدين هنا بمعنى المعاملة وهو التضرع والدعاء والإقبال على الله(1)، فلما تحصل لهم النجاة من ذلك ويرجعون إلى البر؛ يعودون لممارسة الشرك بالله مرة أخرى، واللام للتعليل الذي يفيد التهديد، أي: ليفعلوا ذلك كفراً بالله، فليتمتعوا بأرواحهم بعد أن نجاهم الله من الغرق، فسوف يعلمون عقوبة عملهم عند الله إذا رجعوا إليه.

وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَكَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمُّ أَفَيا ٱلْمَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ ٱللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ الاستفهام للتوبيخ والتقريع والخطاب لكفار



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/32).

قريش حيث أخبرهم عن نعمة خاصة بهم، وهي نعمة الأمن، فقد كان أهل مكة يعيشون في أمن فلا يتعرضون للسلب والنهب والغزو من غيرهم، بل كان أحدهم إذا خشي على نفسه يأخذ غصناً من أشجار الحرم ويضعه على رأسه ويسافر، فإذا رآه الناس قالوا: هذا من أهل الحرم، فلا يعتدون عليه؛ لأن الله عظم مكة وأهلها في نفوس العرب، فعاش أهلها فيها آمنين مطمئنين، بينما القبائل التي كانت حولهم تعيش في خوف ويحصل لهم الاختطاف ويجري فيهم السلب والنهب والقتال، وكان الواجب على أهل مكة هو شكر هذه النعمة بالإيمان بالله وعدم الكفر بها، ولكن الواقع أنهم أشركوا بالله وجحدوا نعمه وصدقوا بالأصنام وعبدوها من دون الله، فعقب عليهم بالسؤال لهم: أفكان شكرهم على هذه النعمة العظيمة أن أشركوا به، وعبدوا معه غيره؟!(١)، وهو سؤال استنكار وتهديد لهم على ذلك.

ثم قال الله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ وَ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوّى لِلْهِ كَفِرِينَ ﴿ الله المشركون ينسبون إلى الله الشريك والولد كذباً وافتراءً على الله، وقد كان المشركون ينسبون إلى الله الشريك والولد كذباً وافتراءً على الله، ولا أحد أشد ظلماً أيضاً ممن كذّب بدين الله الحق الذي أرسل الله به الرسل وأنزل به الكتب، والمقصود به هنا محمد من الله الله والقرآن الذي نزل عليه، ثم عقب على ذلك بسؤال تقريري يفيد التهديد والوعيد لهم، والمثوى هو المكان الذي تطول فيه الإقامة، وهي إشارة إلى أن من دخل جهنم من الكافرين



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 295).

طال مقامه فيها فلا يخرج منها فهي مقر إقامته الدائمة.

ثم ختم الله السورة بقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهِ النفس، وجهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد الأعداء، فمطلوب من العبد أن يجاهد نفسه والشيطان وسائر الأعداء لكي يحصل له ثمرة هذا الجهاد وهو الحصول على الهداية من الله، وهذا يدل على أهمية بذل الأسباب للحصول على الهداية، كالمجاهدة للنفس والابتعاد عن المعاصي وجلساء السوء ونحوها، ثم يطلب من الله الهداية والتوفيق والتسديد، فمن فعل الأولى أعطاه الله الثانية.

والهداية هنا المقصود بها هداية التوفيق والتسديد والوصول إلى الطرق الموصلة إلى الجنة.

وجمع لفظ: "سُبُل" لبيان أنواع السبل والوسائل التي تُوصل إلى السبيل الأعظم وهو الصراط المستقيم والدين القويم، وذيّل ذلك بإثبات المعيّة الخاصة للمحسنين، وهي معيّة العون والنصر والتوفيق والتسديد، لأن الله مع الخلق كلهم بعلمه وإحاطته، ولكنه خص المحسنين بهذه المعيّة؛ لإتقانهم العمل وإخلاصهم لله فيه، فإن معنى الإحسان يلزم منه وجود أمرين: الجودة والإتقان للعمل، والإخلاص في النية لله وعدم الشرك أو الرياء فيه، فبعض الناس قد يفرط في هذا أو هذا، فمثلاً: قد يُصلي صلاةً مُتقنة مكتملة الأركان ولكن كان في نيته رياء، أو يُصلي صلاة خالصة لكنها غير متقنة ولا مكتملة الأركان، فلم يكن في عمله هذا من المحسنين، وقل مثل ذلك في باقي العبادات والأعمال.



# فوائد وهدايات من الآيات:

شُولُةُ الْعِنْدِينُونَ الْعِنْدِينُونَ

- 1-أن استعجال العذاب دليل على حُمق الإنسان وغبائه.
- 2-أن استعجال العذاب لا يُقدم العذاب ولا يُؤخره، لأن الله جعل لكل شيءٍ أجلاً.
- 3 بيان فضل الهجرة من البلاد التي لا يستطيع الإنسان أن يُقيم فيها دينه إلى بلاد آمنة يستطيع أن يعبد الله فيها.
- 4-بيان أن إقامة الدين مُقدم على السكن في الوطن، وقد ترك النبي المُنْ الله والله. مكة لأن قومه أخرجوه منها، وهي أحب البقاع إلى الله وإليه.
- 5-بيان فضل الصبر والتوكل على الله وأنهما قرينان، وبهما ينال العبد حاجته.
  - 6-بيان أن الإله الحق هو الله، وهو الذي تلجأ إليه النفوس عند الشدة.
    - 7 بيان أهمية مجاهدة النفس والأخذ بأسباب هدايتها.
  - 8 بيان أهمية إتقان العمل وإخلاصه لله، وأن ذلك هو مقتضى الإحسان.
- 9-بيان فضل المحسنين، وأن لهم معية خاصة من الله، هي معية العون والنصر والتوفيق.



6



# بنسيم ٱللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْمَدَ اللَّهُ عُلِبَتِ ٱلرُّومُ اللَّهِ فِي آَدَنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ال



## شخصية السورة:

سورة الروم؛ سورة مكية بإجماع المفسرين<sup>(1)</sup>، والمقصد العام لهذه السورة هو بيان أن الله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى هو المتفرد بتصريف الأمور في الكون كله.

ابتدأت السورة بقوله: ﴿الْمَرَ ﴿ اللَّهُ ﴿ وقد سبق معنا بيان أن الراجح في معناها أنها من الأحرف التي يتكوّن منها الكلام في لغة العرب، وأنها ذُكرت كدليلٍ على إعجاز القرآن الكريم.

وقوله: ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ آ فِيَ آذَنَى الْأَرْضِ وَهُم مِن بَعْدِ غُلِبِهِمْ سَيَغْلِبُون ﴾ فَي الْمُوْمِنُون ﴾ فِي الْمُوْمِنُون ﴾ فَي الْمُوْمِنُون ﴾ فَي الْمُوْمِنُون ﴾ فَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله وعلى الله وم من هزيمة من قبل الفرس، فقد يعكمُون ﴾ هذا إخبار بما حصل للروم من هزيمة من قبل الفرس، فقد اقتتلت فارس والروم قتالاً شديداً في بلاد الشام، وكانت هذه المنطقة أقرب الأرض إلى أهل مكة، وكان هذا الحدث والنبي وهزمتهم شر هزيمة، فبلغ ذلك الاستضعاف، فانتصرت فارس على الروم وهزمتهم شر هزيمة، فبلغ ذلك قريشاً ففرحت بهزيمة أهل الكتاب، لأن فارس كانوا مشركين عبدة النار، وحزن المصلمون لهزيمة الروم، لأن الروم كانوا نصارى على الديانة النصرانية المحرفة، وكلما كان الإنسان أقرب عقيدة إلى صاحبه كلما فرح له أو حزن عليه، فذكر أبو بكر ذلك لرسول الله في الناز أجلاً، فإن ظهرنا كان لنا كذا وكذا،



<sup>(1)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 415).

وقوله: ﴿لِلّهِ ٱلْأَمْرُمِن قَبَلُ وَمِنْ بَعَدُ ﴾، هذه القاعدة التي دارت حولها مقاصد السورة، فإن الأمر والتدبير للكون بيد الله وحده قبل أن يُهزموا وبعد أن انتصروا، وهو المنفرد بالقدرة، وإنفاذ الأحكام، فالنصر لهؤلاء أو الهزيمة لأولئك كله كان بأمر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فهو الذي بيده النصر والهزيمة، وعندما يأتي موعد نصر الروم على الفرس سيفرح المؤمنون من أمة محمد محمد المرومية، كما فرح المشركون بالهزيمة الأولى للروم، وقد وقعت هزيمة الروم للفرس يوم بدر(3).

وذيّل الآية بالعزيز الغالب القاهر بالهزيمة للعدو، والرحيم الكثير الرحمة لعباده المؤمنين بالنصر والتمكين، وجعل النصر للروم على الفرس وعداً؛ لأن النبي النبي المرابي أخبر به أبا بكر، وأبو بكر أخبر به المشركين، فصار وعداً لا بُدّ أن يتحقق؛ لأن الله لا يُخلف وعده، ولكن أكثر الناس لا يعلمون، والمقصود بهم هنا كفار قريش؛ لأنهم لا يُقدرون عظمة الله وقدرته ولا يُصدقون أخباره؛ بسبب جهلهم بالله.



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (4/ 296)، برقم: (2495)، وسنن الترمذي: (5/ 196)، برقم: (3193)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 247).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الطبرى: (20/88).

يَنْ فَا لِنُهُ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فَعِيرًا لِللَّهِ فَعِيرًا لِللَّهِ فَعِيرًا لِللَّهِ فَعِيرًا لِللَّهِ فَعِيرًا لِللَّهِ فَعِيلًا اللَّهُ فِي اللَّهِ فَعَلَمُ اللَّهُ فَعِيلًا اللَّهُ فَعِنْ اللَّهُ فَعِنْ اللَّهُ فَعَلَمُ اللَّهُ فَعَلَمُ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللّلِي عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّلَّ عَلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللّهِ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلِي مَا عَلَي

شم قال: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ ٱلْخَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَنِفُلُونَ ﴿ ﴾، فنفى عنهم العلم بالله وشرعه، وقصر علمهم على معرفة ظاهر الحياة الدنيا، فجمع لهم بين النفي والإثبات، فهم لا يعلمون علماً ينفعهم في دينهم ولا آخرتهم، وإنما يعلمون علوماً تنفعهم في دنياهم، وهذه العلوم التي تنفعهم في دنياهم قاصرة على ظاهر الحياة، فلو تعمقوا في معرفة بواطن أمور الحياة؛ لدلتهم على الله والإيمان به؛ لأن هذا الكون فيه آيات بيّنات تدل على كمال ألوهية الله وربوبيته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وفي هذا إشارة إلى أن العلم الذي لا يُوصل صاحبه إلى الإيمان بالله في الدنيا، فهو علم وبال عليه، فالعلم بالله طريق موصل إلى الجنة، وفي الحديث: "ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهّل الله له به طريقاً إلى الجنة"(1)، ولكن الكفار مشغولون بمعاشهم ومأكلهم ومشربهم ودنياهم، ولا يُفكرون في معادهم والوقوف بين يدي الله، وما الذي يُنجيهم من النار، وما الذي يُدخلهم الجنة، وما نشاهده اليوم من تقدّم مادي للكفار كله يدور حول الحياة الدنيا وكيف يتنعمون ويتلذذون بها!!، أما الآخرة فهم بعيدون عن التفكر فيها، ولذلك تستغرب حين تجد هندياً مخترعاً للذرة أو مُتقناً لعلم التقنية، ولكنه جاهل بالله، يخرج من معمله فيسجد لبقرة ويتبرك ببولها وغائطها، فأين عقلك الذي اكتشفت به هذه الأشياء العظيمة من علوم الدنيا؟! ومثله ذلك العالم النصر اني المتخصص في عالم الطب أو الهندسة والتقنية وغير ها، تجده جاهلاً

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (14/66)، برقم: (8316)، ومسند الدارمي: (1/160)، برقم: (348)، واسناده صحيح.



بالله يسجد لثلاثة آلهة ويعتقد أنهم إله واحد، وقل مثل ذلك في باقي الكفار الذين يعبدون غير الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى، فهذا الصنف مبغوض عند الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى، فهذا الصنف مبغوض عند الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى، فهذا الحهله بالله وبالدار الآخرة، كما في الحديث: "إن الله يبغض كل جعظري جواظ صخاب بالأسواق، جيفة بالليل حمار بالنهار، عالم بأمر الدنيا جاهل بأمر الآخرة"(1)، والْجَعْظريُّ هو: الْعَظِيمُ فِي نَفْسِهِ، والْجَوَّاظُ هو: الضَّخْمُ (2).

ثم قال: ﴿ أُولَمْ يَنْفَكُّرُواْ فِيَ أَنفُسِمِ مُّ مَا خَلَقَ اللّهُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَمَا يَنْهُما ٓ إِلّا وِالْحَقِ وَالْجَلِ مُسمَّى ۗ وَإِنّ كَثِيرًا مِنَ النّاسِ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكَفِرُونَ ﴿ الله الستنكاري تعجبي من حالهم، فلو تأملوا وتفكروا في أنفسهم لوجدوا فيها آيات وبراهين وحجعاً توصلهم إلى الإيمان بالله، وأنه المستحق وحده للعبادة، وأنه ما خلق السموات والأرض وما فيهما من عوالم إلا الإقامة الحق، فلم يخلقها عبثاً وإنما خلقها بالعدل، وخلقها ملابسة ومصاحبة للحق لا باطل فيها، وجعل لها موعداً محدداً تنتهي فيه، فالخلق كله له نهاية معلوم وقتها عند الله حين خلق الخلق، وهو يوم القيامة، والغالب على الناس هو الجحود للبعث والنشور والوقوف بين يدي الله للحساب، وهذه قاعدة مطردة في الخلق حتى اليوم، فالكثرة الكاثرة من الخلق كفار لا يُؤمنون بالله ولا باليوم الآخر.

ثم قال: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُوّا



<sup>(1)</sup> صحيح ابن حبان: (1/ 274)، برقم: (72)، والسنن الكبرى للبيهقي: (10/ 327)، برقم: (10) صحيح. (20804)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> مساوئ الأخلاق للخرائطي: (ص: 258).

شِيُولَةُ الرُّوْضِ 61 فَيُولِي الرَّفِيلِ فَي الْمُؤَمِنِ فَي الْمُؤْمِنِ فَي الْمُؤْمِنِ فَي الْمُؤْمِنِ فَي

أشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا آكَتْرَ مِمّا عَمُرُوها وَجَاءَتْهُمُ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَةِ الْفَاسَةُمْ يَظْلِمُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ثم قال: ﴿ ثُمُّ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلنَّذِينَ أَسَنُوا السُّوَأَيَ أَن كَذَبُوا بِهَا مِهَ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهُ زِءُونَ ﴿ اللَّهِ وَكَانُوا بَهَا مَصير ونهاية من عمل السوء من الأعمال، هو العذاب الأقبح، فالسواء هي فعلى من السوء تأنيث الأسوأ، وقيل: هي اسم لجهنم، كما أن الحسنى اسم للجنة (2)، كما في قوله: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْفُسُنَى ﴾ [يونس: 26]، ولا مانع من اجتماع المعنيين، فهم قد فعلوا أقبح الأعمال، وكان عاقبتهم في أقبح وأشد



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 248).

<sup>(2)</sup> ينظر: المصدر السابق: (4/ 248).

أنواع العذاب في النار، وكان نتيجة عملهم السيئ هو التكذيب والاستهزاء بآيات الله، فجمعوا بين سَوْأتين: سوءة التكذيب وسوءة الاستهزاء، والاستهزاء مرحلة متقدمة من التكذيب، وقد أشرنا في درس سابق إلى ما سميناه بالكافر قليل الأدب والكافر المؤدب، فالكافر المؤدب لا يُؤمن ولكنه لا يستهزئ بالمؤمنين، والكافر عير المؤدب لا يؤمن ويستهزئ بالمؤمنين، ومثله عاص مؤدب، وعاص قليل أدب، فقد تجد شخصاً يترك الصلاة، فتنصحه بإقامة الصلاة فيستحي ويسكت، وشخصاً آخر يفعل معصية فتنصحه فلا يقبل النصيحة،

ثم قال سبحانه: ﴿ اللهُ يَبَدُونُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ هُو اللهُ هُو اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ويستهزئ بالمتدينين والمصلين، فجمع بين سوءتين: سوءة المعصية وسوءة قلة

ثم قال سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبِّلِسُ الْمُجْرِمُونَ ﴿ الله ، وحين تقوم الساعة ويُبعث الكفار الذين فعلوا الجرائم وأعظمها الكفر والشرك بالله ، ينقطع كلامهم وحجتهم ، فييأسون من كل خير ، والإبلاس في اللغة: السكوت مع الحيرة (١) ، فهؤلاء المجرمون ييأسون من رحمة الله وتنقطع آمالهم في عفو الله بسبب انقطاع حجتهم وأنه لا عذر لهم في هذا الكفر الذي وقعوا فيه .

الأدب مع من ينصحه.!



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشرى: (3/ 470).

شِيْوَكُو الْيُؤْمِنِ - فَيُوكُو الْيُؤْمِنِ اللَّهِ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُلَّ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّا مُن الل

ثم قال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِّن شُرَكَآ يِهِمْ شُفَعَ وَأُوكَ انُواْ شِثْرَكَآ يِهِمْ كَفِرِينَ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِّن شُركَآ يِهِمْ شُفَعَ وَالْوَالِيمِ اللَّهِ اللَّهُ مِن يشفع لهم يوم القيامة، وتبرؤوا منها وتبرأت منهم، وكل منهم جاحد الآخر؛ لأنهم لم يفعلوا لهم شيئًا وقد اجتمعوا جميعًا في الهلاك.

وقوله: ﴿ وَبَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ بِذِينَفَرَّقُونِ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَامَنُواْ وَعَكِمْلُواْ ٱلصَّلِحَدِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحُبَرُونَ ﴿ أَنَّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَدِينَا وَلِقَآيِ ٱلْآخِرَةِ فَأُوْلَتَهِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ اللَّهُ ، وحين تقوم الساعة وتنشر الصحف وينصب الميزان؛ يتفرق الناس إلى فريقين: فريق في الجنة، وفريق في السعير، وهذه الفُرقة لا اجتماع بعدها، فالفريق الأول هو الفريق الذي آمن بالله وعمل صالحًا في الدنيا فهذا يذهب إلى الجنة، وفيها روضة عظيمة خاصة بهم، فيها قصورهم وأماكن نعيمهم، وهذا يدل على أن هناك تنوعاً لنعيم أهل الجنان على قدر درجاتهم وأعمالهم الصالحة، وهم فيها يُسرُّون ويُنعّمون ويكرمون، والحبور هو السرور(1) الشديد بما يرون أو يسمعون مما أنعم الله به عليهم من النعم المتنوعة في الجنة، وبما حل بهم فيها من رضوان الله سبحانه، فهم في نعيم وفرح وسرور لا ينتهي، نسأل الله أن يجعلنا وإياكم منهم، والفريق الثاني: وهم أصحاب الكفر والجحود والتكذيب بآيات الله القرآنية، والتكذيب بآيات الله من المعجزات الدالة على صدق الأنبياء والرسل، وكذبوا كذلك بالبعث والنشور ولقاء الخلق بين يدي الله في الآخرة، فهم بسبب ذلك في العذاب مُحضَرون، أي:



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/ 12).

حاضرون في العذاب فلا يغيب عنهم، بل مستمرون فيه، أو تُحضرهم الملائكة إلى العذاب<sup>(1)</sup>، ولا تعارض بين المعنيين، فإن الملائكة تُحضرهم وتُلقيهم في النار، ثم لا تغيب النار عنهم، فهم ملازمون للعذاب فيها لا يخرجون منها، والعياذ بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان أن القرآن من عند الله سُبَحانهُ وَتَعَالَى ؛ لأنه أخبر عن مغيبات لا يعلم بها البشر وحصلت كما أخبر في قصة هزيمة الروم للفرس.
- 2 بيان أن العلم الذي ينفع صاحبه هو العلم الذي يدله على الآخرة ويُقربه من الله، وأن أي علم يُبعد عن الله فهو علم غير نافع.
- 3- اهتمام الكفار بعلم الدنيا فهم يُبدعون ويتقدمون فيها، وهم من أجهل الناس بعلوم الآخرة.
- 4- بيان ما في الأنفس والكون من آيات تدل على الإيمان بالله، لو تفكر الإنسان وتأمل فيها.
  - 5 أن الظلم سبب لهلاك الأمم، وأعظم أنواع الظلم الشرك بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
  - 6 هناك فرق عظيم وبون شاسع بين حال المؤمنين والكافرين يوم القيامة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/64).

شِيُونَةُ الِدُوْمِنِ -----

# من سورة الروم القطع الثاني من سورة الروم المناني من سورة الروم

﴿ فَسُبْحَانَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ اللَّهِ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ اللَّ يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيّتَ مِنَ ٱلْحَيّ وَيُحْى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ 🐠 وَمِنْ ءَايَٰتِهِ ٤ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشُرُ تَنتَشِرُونِ أَن وَمِنْ ءَاينتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ " وَمِنْ ءَايَانِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَافُ أَلْسِنَذِكُمْ وَأَلُوٰذِكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَٰتِ لِلْعَالِمِينَ اللَّهُ وَمِنْ ءَايَنِيْهِ ـ مَنَامُكُمُ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ قُكُم مِّن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتِ لِقَوْمِرِ يَسْمَعُونِ اللهِ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفَا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْي، بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِن فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ وَأَمَّاءَاينِهِ أَن تَقُومَ السَّمَآءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ مُ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَغْرُجُونَ 📆 وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ كُلُّ لَّهُ. قَانِنُونَ اللَّهِ وَهُوَ ٱلَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ. وَهُوَ أَهْوَرْ عَلَيْهِ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ

قول الله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَٰدُ فِي السَّمَا وَاللهُ تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللّهِ حِينَ تُطْهِرُونَ اللهِ ﴾ ، هذا خبرٌ والمقصود منه الأمر،



وهذا يقتضي أن يكون الخطاب موجها إلى المؤمنين، أي: سبحوا الله (1) حين تدخلون في المساء، وحين تدخلون في الصباح، وقد سئل ابن عباس عن الصلوات الخمس، هل مذكورة في القرآن؟ فقال: نعم، وذكر هذه الآية والتي تليها (2)، ففي الصباح صلاة الفجر، وفي المساء أي: وقتي صلاة المغرب والعشاء، وعشياً: أي وقت صلاة العصر، وحين تظهرون: أي حين تدخلون في وقت الظهيرة وفيها وقت صلاة الظهر، والتسبيح هو التنزيه المطلق لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن النقائص، ويأتي بمعنى ذكر الله وقول سبحان الله، ويأتي بمعنى فعل الصلاة الفريضة والنافلة؛ لأنها تحتوي على التسبيح لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، في في في في المعانى، وله الحمد في السموات والأرض، هذه في في معترضة، تفيد أن تسبيح المؤمنين لله ليس لمنفعة الله تعالى، بل لمنفعة المسبحين أنفسهم؛ لأن الله محمود في السموات والأرض فهو غني عنهم (3).

وقول هذا بيان لعظيم قدرة الله في الخريّ وَيُحُرِجُ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكُوْرِجُ الْمَيِتَ مِنَ الْحَي وَيُحُونَ اللهُ عَدَا الله في الخلق والإيجاد، فيخرج وكذلك تُخْرَجُون الله الميتة، والسبلة من الحبة الميتة، والفرخ من البيضة الميتة، والابن المؤمن من الأب الكافر، ونحو ذلك، ويخرج الميت من الحي بعكس ما سبق من الأمثلة، والآية تشمل الحياة المعنوية والحياة الحسية،



<sup>(1)</sup> التفسير البسيط: (18/ 29).

<sup>(2)</sup> ينظر: مصنف عبد الرزاق الصنعاني: (1/ 454)، برقم: (1772).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/66).

شِيُونَا الرَّوْضِ 67 فَي الْمُؤْمِنِ فَي الْمُؤْمِنِ اللَّهِ فَي الْمُؤْمِنِ اللَّهِ فَي اللَّهِ اللهِ اللهِي اللهِ الل

فالحياة المعنوية كالإيمان والطاعة والاستقامة، فيُخرج إنساناً صالحاً مستقيماً من أب كافر، كثمل إبراهيم عَلَيهِ السّلامُ من أبيه، ويخرج إنساناً كافراً من شخص مؤمن، كمثل ولد نوح من أبيه ونحوها، ويحيي الأرض التي أجدبت ويبست بإنزال الماء عليها، فتصبح حية، فتنبت وتخرج ثمارها وزروعها، والكاف للتشبيه، أي: وكما أخرج الأحياء من الأموات، وأحيا الأرض بعد موتها، كذلك تخرجون أنتم أيها الخلق من قبوركم أحياءً، فيحاسبكم على أعمالكم في الدنيا، وفي هذا استدلال على البعث والنشور ببعض صور الإحياء الدنيوي التي يراها الخلق.

وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ءَأَنْ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَسَرُ مَن تَشِرُون ﴿ الله على وقوله الله على عمال قدرته، والآية هنا العلامة التي تكون حجة وبرهانا لمن يتفكر فيها فيتضح له قدرة الله العلامة التي تكون حجة وبرهانا لمن يتفكر فيها فيتضح له قدرة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى واستحقاقه للألوهية، و"مِن" هنا للتبعيض، فآياته كثيرة، وسيذكر منها بعض الأمثلة، ومنها: أنه خلق آدم ' من التراب، وهي مادة ميتة لاحياة فيها، ونفخ الروح فيه فصار إنسانا حيا مكتمل الحياة، ثم خلق زوجه منه، ثم تناسل الخلق منهما وتكاثروا وانتشروا في مشارق الأرض ومغاربها، فهذه آية من آبات الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وقول ه: ﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله وَمِعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّا فِي ذَلِكَ لَآينتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ الله ومن آيات الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى الدالة على رحمته وعنايته بعباده، وهي أن خلق لنا من جنسنا أزواجا، جمع زوجة، وهي المرأة التي يتزوج بها الرجل، واللام للتعليل أي:



ليحصل لكم بالزواج والعلاقة الحسنة بينكما السكن والاطمئنان والهدوء والراحة، وخلق المودة والرحمة بين الزوجين، فالمودة خالص الحب، والرحمة هي التعاطف والتراحم، فلا تجد بين أحد في الغالب مثل ما بين الزوجين من المودة والرحمة، واسم الإشارة يعود إلى الأمرين معاً، ففي ذلك علامات وبراهين وحجج لمن تأمل وتدبر في هذه النعم وطريقة وجودها وما تدل عليه من عظمة الله وقدرته، وفي هذا إرشاد لإعمال العقول بالتفكر وعدم إهمالها.

ثم قال: ﴿ وَمِنَ اَيَنِهِ عَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَيْلَفُ اَلْسِنَيْكُمُ وَالْوَيْكُورُ وَالْخَيْلَ فَ السَّموات إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِلْعَيلِمِينَ ﴿ اللَّهِ مَن المخلوقات الكثيرة، من مجرات وجبال وبحار ونباتات وهواء ونحوها، ومن آياته اختلاف السنة الخلق، والاختلاف له معنيان، الأول: اختلاف اللغة التي يتكلمون بها، وهي كثيرة وتحت اللغة الواحدة عشرات اللهجات، في العربية عشرات اللهجات وغيرها، ويدخل في ذلك الشخص الذي يتكلم عدة لغات، فسبحان الذي خلق هذا اللسان بهذه القدرة، والثاني: اختلاف الصوت من شخص لآخر، رغم اتحاد اللغة.

واكتشف العلم الحديث ما يُسمى (بصمة الصوت)، وفي ذلك دليل على عظمة الله وكمال قدرته سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، ومن آياته اختلاف ألوان البشر، وهذا الاختلاف له أسبابه: إما لاختلاف الماء الذي يشربون، أو اختلاف المناخ الذي يعيشون فيه، أو اختلاف المناخ الذي يعيشون فيه، أو اختلاف الجينات بين الزوج والزوجة أو بين الأجداد، وليس بيد الشخص أن يختار لونه، والاختلاف آية من آيات الله في الخلق، وكلما ازداد الإنسان علماً كلما



شِيْخِكُو النَّرْضِ المُنْفِينَ النَّافِينِ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِينَ المُنْفِقِينَ المُنْفِينَ المُنْفِقِينَ المُنْفِق

ازداد اعتباراً بهذه الحجج والبراهين، وفي ذلك إشارة إلى أهمية العلم، وخطورة الجهل الذي يجعل الإنسان يُعيّر أخاه بسبب اللون أو اللسان، ولو كان عنده علم صحيح لاعتبر هذا من آيات الله الدالة على كمال قدرته سبحانه.

شم قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ مَنَامُكُمْ بِأَلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْخِغَا قُرُكُم مِّن فَضَلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكْتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ الله منام البشر، لأن الخطاب للمكلفين الذين يعقلون ومطلوب منهم أن يتفكروا في ذلك ليُّؤمنوا ويُطيعوا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ويعبدونه، مع أن النوم آية في كل الحيوانات، ومثله اختلاف الألوان والألسن آية في كل الحيوانات، وبدأ بذكر الليل لأنه الأصل في وقت النوم، كما قال: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسَا ﴿ نَ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ النباء 10 - 11]، ثم ذكر النهار تبعاً له والباء ظرفية تشمل الليل والنهار، فيمكن أن ينام الشخص ليلاً ويمكن أن ينام في النهار، ولكن نوم الليل هو الأصل وهو الأفضل، ونوم ساعة في الليل تُغنى عن ساعات منه في النهار، كما يقول الأطباء، فقدّم لفظ الليل وجعله ملتصقاً بالنهار، وأخّر لفظ النهار وجعله ملتصقاً بابتغاء المعاش والفضل الذي هو طلب الرزق، لأن أغلب أوقات طلب المعاش والرزق يكون في النهار، ولا مانع أن يعمل الإنسان ويطلب الرزق في الليل، وخاصة بعد تقدم الحياة وظهور الكهرباء ونحوها، وعقّب بذكر السمع هنا؛ لأن الإنسان حين ينام تُسحب جميع أجهزته، التي يحصل بها على المعلومات فإذا استيقظ سأل عنها، فيخبر بها فيستمع إليها، والمقصود بالسماع هنا سماع التأمل والتفكر والتدبر، لا مجرد سماع الأصوات فقط.



شم قال: ﴿ وَمِنْ السّمَاءِ مُرُيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنزِلُ مِن السّمَاءِ مَاءً فَيُحِيء بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِن فَي ذَلِكَ لَاّيَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ البرق الذي يخاف من رؤيته أحيانا خشية الصواعق، ويفرح به أحيانا أخرى طمعا في نزول من رؤيته أحيانا خشية الصواعق، ويفرح به أحيانا أخرى طمعا في نزول الغيث (1)، وهذه طبيعة الناس مع سماعهم للبرق يشعرون بالخوف من آثاره التي يمكن أن تضرهم، ويطمعون أن يكون وراءه غيث ومطر ينفعهم، والبرق هو عبارة عن تصادم السحب بعضها ببعض حين يسوقها الملك وبها شحنات كهربائية موجبة وسالبة فينتج عنها تلك الشرارة التي تسمى البرق، وذلك الصوت الذي يسمى الرعد (2)، وينزل الله من تلك السحب ماء المطر، فإذا نزل على الأرض الميتة أحياها بعد جفافها بإنبات الأشجار فيها، إن في هذا الفعل دلات وهدايات لمن يستخدمون عقولهم ويتدبرون هذه الآيات، فتدلهم على كمال قدرة الله وعظيم حكمته وإحسانه بهم.

تُ م قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ٤ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمُّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِّن ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَغَرُّجُونَ ﴿ وَمِن آيات الله الدالة على قدرته بقاء و ثبوت السماء والأرض على ما خلقت عليه من الصناعة الحكيمة المُتقَنة دون خلل فيها، فهي قائمة ثابتة بأمره لها و تسخيره إياها، والمقصود بأمره الأمر الكوني القدري الذي لا يتخلف و تخضع له كل المخلوقات، ثم إذا دعا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الخلق يوم



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 254).

<sup>(2)</sup> ينظر: الحديث في سنن الترمذي: (5/ 145)، برقم: (3117)، وإسناده صحيح.

شِيُونَا الْيُرْضِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

القيامة، والمقصود بالدعوة هنا النفخة الثانية في الصور، وهي نفخة البعث، فإذا سمعتها الأرواح طارت إلى ما تبقى من أجسادها، وهو عجب الذنب، فتحيا الأجساد وتخرج من الأرض المدفونة فيها، ف "مِن" تدل على الظرفية، و"إذا" الثانية فُجائية، وهي جواب "إذا" الأولى الشرطية، أي: يحصل منكم الخروج من قبوركم أحياءً للجزاء والحساب بين يدي الله جَلَّوَعَلا.

ثم قال: ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ حَكُلُّ لَهُ وَكُنِنُونَ الله الما ذكر خضوع وقيام الكون وانتظام المجرات الكونية لأمره، ذكر طاعة وخضوع واستسلام من في السماء ومن في الأرض من الخلق المكلفين بالعبادة وانقيادهم لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فمنهم من ينقاد له طوعاً، وهم المؤمنون من الجن والإنس، ومنهم من ينقاد له كرها، وهم الكافرون به، فهم مطيعون له في الحياة والبقاء والموت والبعث، وإن عصوه في العبادة (1)، فالجميع ملكه وعبيده سبحانه.

ثم قال: ﴿وَهُو اللَّهِ عَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو اَهُونُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَ العدم وابتدأهم منه، ثم يفنيهم والإيجاد، فهو سبحانه الذي أنشأ الخلق من العدم وابتدأهم منه، ثم يفنيهم بالموت، ثم يعيد الخلق بعد الموت أحياء يوم القيامة، والإعادة أهون عليه من الخلق الأول، وهو أسلوب متعارف عليه لتقريب الفهم للسامع، فإن من صنع صنعة أول مرة كانت أسهل عليه ثاني مرة، أما الله سبحانه فالأمور كلها متساوية



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير البغوى: (6/ 267).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

عنده، وكل شيء على الله يسير (1)، ولا يوجد شيء عسير على الله، والمقصد من ذلك إفحام من يُنكر قدرة الله على الإعادة وقد أقر بقدرته على النشأة، والمثل الأعلى هو الوصف الكامل الذي يصفه به أهل السموات والأرض، ولا يشاركه ولا يشابهه فيه أحد من الخلق، وهو العزيز الذي لا يُغالَب، والحكيم في أمره وخلقه وشرعه.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان فضل التسبيح المطلق وعاقبته الحسنة عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.
- 2-بيان كثرة الأدلة العقلية التي بثّها الله في الكون الدالة على قدرة الله واستحقاقه للألوهية.
- 3- بيان خضوع جميع الخلق لقهره خضوعاً اختيارياً يؤجرون عليها، وإما خضوعاً اضطرارياً.
- 4- بيان انفراد الله بالوصف الكامل الذي لا يشاركه ولا يشابهه فيه أحد من الخلق.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1454).

شِيْوَكُو الْرُوْمِنِ - اللَّهِ اللَّهُ مِن اللَّالِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّلَّ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّه



﴿ ضَرَبَ لَكُم مَّثَلًا مِّنْ أَنفُسِكُمٍّ هَل لَكُم مِّن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَننُكُم مِّن شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقَنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآهُ تَخَافُونَهُمُ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُكُمْ كُذَاكُ نُفُصِّلُ ٱلْأَينتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ۖ فَمَنَ يَهْدِى مَنْأَضَلَ ٱللَّهُ ۖ وَمَا لَهُمْ مِن نَّصِرِينَ اللَّهِ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِئَ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ 😗 🏶 مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَّقُوهُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا ۖ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ اللَّهِ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّدُ دَعَوْاْ رَبُّهُم ثُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَآ أَذَا قَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقُ مِّنْهُم بِرِيِّهِمُ يُشْرِكُونَ 📆 لِيكُفُرُواْ بِمَآ ءَانَيْنَهُمْ أَفْتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ الله أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِـ، يُشْرِكُونَ اللهِ عَلَى وَإِذَا أَذَقُنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِهَا وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَيْوَا أَنَّ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللهِ عَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ, وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ ۖ وَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ اللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُ مِن رِّبَالِّيرَبُوا فِي أَمْوَالِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُ مِن زَكُوةٍ تُربِدُون وَجْهَ اللَّهِ فَأُوْلَيْكِ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ 📆 ﴿.

- لطائف البيان في تفسير القرآن

قول الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُم مَّثَلًا مِّنْ أَنفُسِكُمُّ هَل لَّكُم مِّن مَّا مَلكَتْ أَيْمَننُكُم مِّن شُرَكَآء فِي مَا رَزَقَنَكُمُ فَأَنتُم فِيهِ سَوٓآءُ تَخَافُونَهُم كَخِيفَتِكُم أَنفُكُم ۗ كَنلك نُفَصِّلُ ٱلْآيِكَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ١٠٠٠) ، الخطاب موجه إلى كفار مكة الذين كانوا يعبدون الأصنام والأوثان ويجعلونها شريكة لله في الألوهية، فضرب الله لهم مثلاً مأخوذاً من حالهم وتعاملهم في الواقع، وخلاصته: هل يوجد من عبيدكم من يشارككم المال الذي تملكونه، فأنتم وهم شركاء تتساوون في التصرف فيه، وتخافون أن يرثكم العبيد هذا المال كما يرث بعضكم بعضًا، وهو سؤال تقريري لواقعهم، فيه نفي للشركة بينهم وبين المملوكين، والاستواء معهم في المكانة، وخوفهم إياهم كما يخافون أنفسهم أو الأحرار الذين مثلهم"، فإن السادة لا يشركون عبيدهم في شيء من أموالهم ولا يستشيرونهم في التصرف فيها، ولا يرث العبيد من أموال سيدهم شيئًا، فضلاً عن أن يتساوى العبد مع سيده فيها، بل هم ملك له يتصرف فيهم كما يشاء، والمعنى إذا كنتم أيها المشركون لا تقبلون أن يُشارككم عبيدُكم في أموالكم، فكيف تثبتون لله شركاء في ملكه سبحانه؟! وعبّر عن ممتلكاتهم بأنها رزق من الله، إشارة إلى أنهم لا يملكونها حقيقة، بل هي منحة من الله لهم، ومع ذلك منعوا عبيدهم من التصرف فيها، وذيَّل الآية بأن بيان تفصيل الحجج والبراهين يستفيد منها العقلاء الذين يعقلون الخطاب ويتفكرون ويتأملون في الأمثلة المضروبة لهم دون غيرهم، وفي ذلك تعريض بالمشركين بأنهم ليسوا من أهل العقول، ولا ممن ينتفعون بها.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 257).

شِيْوَكُو السُّرِينِ - حَالَ السَّرِينِ السَاسِ السَّرِينِ السَاسِ السَّرِينِ السَّرِينِ السَّرِينِ السَّامِ السَّرِينِ السَّامِ السَّامِينِ السَّامِ السَّامِينِ السَّامِينِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ ا

ثم قال: ﴿بَلِ اتَّبَعَ الّذِينَ ظَلَمُواْ أَهُواَءَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللّهُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ الذين ظلموا أفسرب عن مخاطبة المشركين الذين ظلموا أنفسهم بالشرك، ومحاورتهم لقلة انتفاعهم بعقولهم في تدبر الآيات، بل طغى عليهم اتباع الأهواء، والهوى: هو كل ما تشتهيه النفس بلا حجة وبرهان، بل يعتمد على الرغبة والشهوة، فالعلم مفقود في الهوى، ومن يُجاري أهواء النفس ويسير ورائها فهو شخص جاهل، ومن هذا حاله فإنه يحرم الهداية ويقع في الضلال، فلا تعجبوا من عدم هدايتهم!!، ونسب الضلال إلى فعل الله به؛ لأنه خله ولم يمنحه التوفيق، رغم أنه منحه هداية الإرشاد ووسائلها وأسبابها، فلم يستفد منها، بل استمر في الكفر والضلال ومات على ذلك، فلم يجد له من يمنعه من عذاب الله، ولا من ينجيه منه.



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 259).

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2197)، برقم: (2865).

ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

إلى التوحيد، فلا تُبدلوا خلق الله الذي خلقكم عليه وهو الفطرة السليمة إلى الشرك والكفر، بل التزموها وابقوا عليها، فالفطرة التي خلقتم عليها هي الدين القيم، وهو الإسلام الحق الذي ارتضاه الله للخلق، وإنما وقع أكثر الناس في الكفر بالله بسبب جهلهم به، ولو علموا قيمة التوحيد والإيمان بالله؛ لبقوا على فطرهم السليمة ولم ينحرفوا عنها أو يُغيروها، ولو علموا كذلك بخطورة تغيير الفطرة؛ لما استجابوا للشيطان في ذلك، وأكثر هنا على بابها في العموم، فأكثر الناس على الكفر، والقلة هم المؤمنون في كل الأزمنة إلى أن تقوم الساعة.

ثم قال سبحانه: ﴿مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّاوَةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الله مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْدِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ الله ﴿ أَي: وكونوا راجعين إليه بالتوبة والإخلاص، ومطيعين له في أوامره ونواهيه، وعبّر بالجمع هنا مما يدل على أن الأمر لمحمد المنافي ولأمته، وأمرهم بالتقوى، وهي اتقاء غضب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بفعل الطاعات وترك المحرمات، وأمرهم بإقامة الصلاة وهو أداؤها في أوقاتها بشروطها وواجباتها، ونهاهم أن يكونوا من المشركين الذين وقعوا في الشرك بالله وتفرقوا في دينهم، فكل طائفة منهم ابتدعت لها طريقة خاصة بها، حتى صاروا على أديان وملل ومذاهب شتى، أو ابتعدوا عن أصول دينهم الذي أمروا أن يلزموه ويتبعوه، وكلا المعنيين لازم للآخر، فمن ابتعد عن أصول الدين وقواعده واتبع الهوى فإن ثمرة ذلك تعدد الأديان وتفرقها، وتمزق أتباعها إلى فرق وأحزاب وجماعات، وكل فئة منهم ترى أنها على الحق وحدها وغيرها على الباطل، فكل حزب بما لديه مسرور ومقتنع به، ولا يلتفت إلى غيره، وهذا مشاهد اليوم في أحوال البشرية البعيدة عن



شِيْوَكُو الْهُرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

دين الله الحق، تعددت مذاهبها وكثرة النِحل والطوائف والفِرق فيها، وكلٌّ يدّعي أنه على الحق، وأن الجنة له دون سواه، كما قال الله عن أهل الكتاب: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ اللَّهِ عَن أَهِل الكتاب فَوَدًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ [البقرة: 111]، وقل مشل ذلك في باقي المِلل والنحل المنحرفة، فهذا الواقع الذي تعيشه الأمة اليوم هو نتيجة لاتباع الأهواء والبعد عن أصول الدين الحق، ولا مخرج منه إلا بالبقاء على الفطرة المستقيمة والدين الحق الذي ارتضاه الله للخلق.

ثم قال سبحانه: ﴿وَإِذَا مَسَ النّاسَ ضُرُّدُ عَوْا رَبُّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَا قَهُم مِنْهُ وَرَفِي مَّ مُّنِينِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا مَسَ النّاسَ هنا هم المشركون؛ وأن من صفاتهم أنهم يتضرعون إلى الله مقبلين عليه بكل قلوبهم ولا يشركون به شيئًا حين ينزل بهم بلاء أو مرض أو قحط ونحوها، لعلمهم بأنه لا فرج إلا منه سبحانه، والتعبير بــ "مسَّ" يدل على جزعهم بحصول أدنى إصابة لهم بالضر، فيسارعون إلى التضرع ليرفع ما نزل بهم، فإذا رحمهم الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى ورفع الشُّر عنهم وجاءهم الخير، عاد فريق منهم إلى الشرك بالله وعبادة ودعاء الأصنام مرة أخرى، و"ثم" للتراخي الرتبي؛ لأن إشراكهم بالله كان بعد الدعاء والإنابة وحصول رحمته، وفيه معنى التعجيب من تجدد إشراكهم (أ)، وفي ذلك إشارة إلى سفه عقولهم؛ حيث أنابوا إليه وأخلصوا له الدِّين في حال الشدة والبلاء، وأعرضوا عنه وأشركوا به في حال الرخاء.

وقوله: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَانَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ السَّا ﴿ السَّالَم لام



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/98).

78 — لطائف البيان في تفسير القرآن

التعليل، وهي مستعارة لمعنى التسبب؛ لأنهم لما أشركوا بالله كان الشرك مفضيًا إلى كفرهم بنعم الله (1) التي منحهم إياها، من كشف الضر، وزوال الشدة عنهم، فتمتعوا بهذه النعم في الدنيا مع كفركم بها، فسوف تجدون عقوبة ذلك الكفر في الآخرة، وهو خطاب تهديد ووعيد لهم.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَمُ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ سُلُطْنَا فَهُو يَتَكُلَّمُ بِمَا كَانُواْبِهِ عِيشُرِكُونَ ﴿ الله على المشركين ما اختلقوه من عبادة الأوثان والأصنام بلا دليل ولا حجة ولا برهان، فخاطب المسلمين وسألهم: هل أنزل الله على الكفار كتاباً أو حجة تنطق بأن ما يفعلونه من شرك عمل صحيح ومقبول؟ وهو سؤال استنكاري للتوبيخ والتقريع لهم، فليس عند المشركين كتاب ولا حجة بذلك، ولا يُمكن أن يُوجد كتاب أو حجة تأذن بالشرك بالله وتدعو إليه وتُقرر صحته، وفيه التفات من الخطاب إلى الغيبة إعراضاً عن مخاطبتهم إلى مخاطبة المسلمين تعجيباً من حال أهل الشرك.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/ 98).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/99).

يُغِفِكُو النَّوْظِنِ -----

يهذّب نفسه من هذه الطبائع السيئة بالإيمان والعمل الصالح، وعبّر في الفرح بـ "إذا" وعبّر في القنوط بـ "إنْ"؛ لأن جواب إذا مشكوك فيه، بينما جوابُ إن واقعٌ لا محالة، فقنوطُهم مقطوعٌ به، وفرحُهم مشكوك به؛ لأن النفس البشرية أقرب إلى القنوط منها إلى الفرح، لكثرة الخوف والهلع المجبولة عليه، وبيّن أن الابتلاءات والعقوبات غالبًا ما تكون بسبب ما يعمله العبد من أعمال سيئة، ولذلك يُفرق العلماء بين البلاء والابتلاء، فالبلاء عقوبة للعبد على ذنب ارتكبه، والابتلاء اختبار وتمحيص للعبد الصالح لرفع درجاته.

ثم قال سبحانه: ﴿ أُولَمْ يَرُوْا أَنَّ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيكتِ لِقَوْمِ بُونَ وَ اللهِ مبين الفرح لِقَوْمِ بُونَ وَ اللهِ مبين الفرح والقنوط، والرؤية هنا بمعنى العلم، فمن تأمل وتدبر؛ علم أن الخير والشر من الله، والرزق سعته وضيقه من تقديره سبحانه، وفي تقليب أحوال الناس بين الخير والشر، وبين البسط والقبض، وبين الصحة والمرض، دلالات لقوم يؤمنون بأقدار الله وحكمته، فلا يتسخطون منها.

ثم قال: ﴿ فَاتِ ذَا الْقُرِّيْ حَقَّهُ وَ الْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّانِي يُرِيدُونَ وَجَهُ اللَّهِ وَأَوْلِكَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ النبي الله عَلَيْ ومن معه من المؤمنين ممن بسط الله لهم الرزق، أن يعطوا من قُدِّر عليه رزقُه مما أعطاهم الله من الرزق، فبدأ بذي القربي فيعطى ما يستحقه من الصلة والصدقة، وليس بالضرورة أن تكون زكاة، فإن كانت زكاة فهو أولى بها من البعيد، والمسكين: وهو الذي يتكفف الناس ويسألهم، وإذا ذُكر المسكين وحده دخل في معناه وهو الذي يتكفف الناس ويسألهم، وإذا ذُكر المسكين وحده دخل في معناه



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الفقير، وإذا اجتمعا فالمِسكين أرفع رتبة من الفقير، وابن السبيل: هو المسافر الذي انقطعت به السبل وانتهت مُؤنته وهو بعيد عن وطنه، فهذا له حق الضيافة على كل من مر بهم في بلدهم، وعلّل بأن هذا الفعل أجره عظيم وخيره عميم لمن فعله لوجه الله لا رياءً ولا سمعة، ويحصل به لهم الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، وهو خير من فعل أهل الجاهلية الذين كانوا يؤثرون البعيد على القريب رياء وسمعة، ويعطون السادة وأهل السمعة تقرباً إليهم، ويتركون الأقارب والضعفاء (1).

ثم قال: ﴿ وَمَا ءَانَيْتُ مِن رِّبَالِيرَبُوا فِي آَمَوٰلِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُ مِن رِّبَالِيرَبُوا فِي آَمَوٰلِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُ مِن رِّبَالِيرَبُوا فِي هَمُ ٱلمُضَعِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ عَلَىه مِنه اللَّهُ وَلَا أَحِل اللهِ المعروف شرعاً، وهو أن تُعطي الإنسان مالاً وتطلب منه زيادة عليه مقابل القرض، والذي يفعل هذا الفعل آثم، ولا أجر له عند الله.

والمعنى الثاني: أن الربا مطلق الزيادة سواءً كانت حسية أو معنوية، مثل ما يفعل بعض الناس حينما ينفقون أموالهم لتزداد سمعتُهم في الواقع، فيمدحون بهذا الفعل، وهذه زياده معنوية وليست حسية، ونحوه أن يعطي غيره هدية أو يقدم له ضيافة، وينتظر منه أكثر منها، فهذا حرام ومأثوم صاحبه، ولا يكتب لصاحبه أجر في صحائف أعماله، ولا ينمو ولا يبارك الله فيه بل يمحقه ويبطله؛ لأنه كان لغير الله، ولو فعل ذلك لله وأخلص نيته لله لشجل ذلك العطاء في



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/ 104).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 424).

شِيُّوْكُو الْنَفِرْضِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

صحائف أعماله، وضاعف الله أجره فيها، كما في الحديث: "إن الرجل إذا تصدق بتمرة من الطيب، ولا يقبل الله إلا الطيب، وقعت في يد الله فيربيها له كما يربي أحدكم فلوه، أو فصيله حتى تعود في يده مثل الجبل"(1)، فمن أراد أن يزداد ماله ويتطهر من الأخلاق الرذيلة وينمو ويتضاعف أجره؛ فلينفق منه في سبيل الله بإخلاص ولا يشوبُه برياء ولا سمعة ولا منفعة دنيوية، كما قال: ﴿إِفَانُطُعِمُكُو لِوَجْهِ اللهِ لَا يُرْبِدُ مِن كُمْ قَالَ: ﴿إِفَانُطُعِمُكُو لِوَجْهِ

ويرى بعضُ أهل العلم (2) أنه يُكرَه لمن يُطعِم مسكيناً أن يقول له: ادعُ الله لي؛ لأن المسكين لو دعا الله له أو أثنى عليه؛ فقد حصل على الجزاء والشكور مقابل ما تصدق به عليه، لحديث: "من صنع إليكم معروفاً فكافئوه، فإن لم تجدوا ما تُكافئوه فادعوا الله له حتى تروا أنكم قد كافأتموه"(3)، فالدعاء مكافأة للعطاء، ولذلك كان السلف يستحبون الصدقة خفية حتى لا يعلم بها أحد فيضاعف أجرها لهم عند الله، وقد كان الإمام علي بن الحسين بن أبي طالب فيضاعف أجرها لهم عند الله، وقد كان الحرص على الصدقة سراً، فما علم الفقراء الذين كان ينفق عليهم بمصدر النفقة إلا بعد انقطاعها بموته (4)، أين هذا



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (16/ 577)، برقم: (10979)، وصحيح ابن حبان: (8/ 109)، برقم: (3316)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> ينظر: قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة لابن تيمية: (ص:170).

<sup>(3)</sup> مسند أحمد: (9/ 266)، رقم: (5365)، وسنن أبي داود (2/ 128)، برقم: (1672)، وسنن أبي داود (2/ 128)، برقم: (1672)، واسناده صحيح.

<sup>(4)</sup> ينظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي: (5/ 332).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الخُلُق العظيم اليوم ممن يُعطون الفقراء شيئًا يسيراً ويُصورنهم وينشرون الصور في وسائل الإعلام!!.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 خطورة اتباع الهوى وأنه سبب للضلال، فاحرص على التفكر في الحق وأدلته.
  - 2 أن دين الإسلام هو دين الفطرة السليمة.
- 3 أن القنوط من طبيعة النفس الإنسانية، ولا بد للإنسان أن يُهذبها بحسن الظن بالله.
- 4- أن إعطاء الحقوق لأهلها سبب للفلاح، وأولى الناس بها هم الأقارب والضعفاء والمحتاجين.
- 5- أن من أراد أن يزداد ماله ويتضاعف أجره؛ فلينفق منه في سبيل الله بإخلاص ولا يشوبُه برياء ولا سمعة ولا منفعة دنيوية.



شِيْوَكُو الدُّوْمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِنِ اللهُ وَمِن



﴿ اللهُ الّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يَعْيِيثُكُمْ ثُمَّ يُعْيِيكُمْ آهَ مَنْ يَعْيِيكُمْ آهَ مَن الْفَسَادُ فِي الْبُرِّ وَالْبَحْرِ يَفْعَلُ مِن الْفَسَادُ فِي الْبُرِّ وَالْبَحْرِ فَعْمَا كُسْبَتْ آيَدِى النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ اللَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (اللهُ قُلْ سِيرُواْ فِي الْأَرْضِ بِمَا كَسَبَتْ آيَدِى النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ اللَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (اللهُ قُلْ سِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ النَّيْنَ مِن قَبْلُ كَانَ أَصْتُرُهُم مَّشْرِكِينَ (اللهُ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِينِ الْقَيْسِمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي مَنْ لَكُهُ مِن اللّهِ يَوْمَ فِدِ يَصَدَّعُونَ (اللهُ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَا الْقَيْسِمِ مِن قَبْلِ أَن عَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَا اللّهُ يَوْمَ فِي اللّهِ يَوْمَ فِي اللّهِ يَوْمَ فِي اللّهِ عَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَا عَلَيْكِ عَلَيْهُ كُفُرُهُ وَمَا عَلَيْكِ عَلَى اللّهُ عَلَى صَلْطِحا فَلِأَنفُهُم مِن عَمْهُدُونَ (اللهُ لِيجَوْرَى النَّي عَامَنُواْ وَعِمُواْ الصَّلِحَاقِ الْعَمْرِينَ مِن فَضَلِهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قول الله تعالى: ﴿ الله الله عَالَى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمُ ثُمَّ الله عِن الله عِن الله عَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْءٍ شُبْحَنهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الله عَلَى عَلَى الله عَلى الله عالى بها في التصرف في الناس وإبطال ما زعموه من ادعائهم شركاء لله في الإلهية؛ فقد أوجدهم من العدم، وخلقهم على هذه الهيئة المُكرمة الحسنة،



### لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم منحهم من فضله أنواعاً من الرزق الذي لا غنى لهم عنه في معاشهم، كالمال والولد والصحة، ونحوها مما يتمتع به الإنسان من أرزاق ونعم، فإذا انتهت آجالهم في هذه الحياة الدنيا؛ قبض أرواحهم وأماتهم، ثم يحييهم ويبعثهم يوم القيامة للحساب والجزاء، فهل تستطيع هذه الأصنام والآلهة التي منحوها صفة الشريك لله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى أن تفعل شيئاً من هذه الأمور الأربعة؟! الجواب: لا، فإنها لا تملك لنفسها ضراً ولا نفعاً، ولذلك عقب الله على هذا السؤال بتنزيه نفسه عن الشريك والمثيل والنِد الذي يدعيه المشركون مع الله.

ثم قال: ﴿ طَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتُ ٱيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَلَوُا لَعَلَّهُمَّ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ ، ظهر بمعنى بان وانكشف ، والمقصود بالفساد ما فيه ضرر على الخلق ، والمقصود بذلك ثمرة الإفساد ، أو عاقبة الفساد الذي هو فعل الذنوب والشرك والمعاصي من العباد ، فينتج عنها فساد البر بالقحط وقلة الأمطار ونزع البركة من الأرزاق ، ونزول الأمراض والأسقام ، وحصول الزلازل والمحن ، وفساد البحر بتعطيل منافعه من قلة الحيتان واللؤلؤ والمرجان ، وكثرة هيجان الأمواج والرياح التي تعطل الأسفار فيه ، وغير ذلك من الآثار السيئة التي تعمّ البر والبحر ، وذهب بعض المفسرين (١) إلى تفسير البر بالقرى والمدن الملاصقة للسواحل البعيدة عن السواحل والأنهار ، والبحر القرى والمدن الملاصقة للسواحل والأنهار ، ولكن إبقاء اللفظ على أصله الذي وُضع له في لغة العرب ، وهو أن البر هو اليابسة والبحر هو الماء ، أولى ، وبيّن السبب لظهور هذا الفساد وهو ما



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 70).

شِيُونَةُ الْيُرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وقول ه: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ, مِنَ ٱللَّهِ يَوْمَ بِذِ يَصَّدَّعُونَ ﴿ الْحُطَابِ لمحمد عَلَيْهِ فَي وَمِن معه من المؤمنين، المقصود



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (11/21).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 263).

- لطائف البيان في تفسير القرآن

86

بالوجه هنا القصد، أي: اجعل قصدك اتباع الدين القيم، وهو دين الإسلام الذي لا اعوجاج فيه ولا خلل فيه، واستمر على التمسك به والاستقامة عليه في الدنيا من قبل أن تقوم الساعة، فإنه لا فائدة من الإيمان والاستقامة عند رؤية علامات الساعة الكبرى، فإذا جاء يوم القيامة وبعث الناس بين يدي الله وحاسبهم على أعمالهم؛ فإنهم ينقسمون إلى فريقين: مؤمنين يذهبون الجنة، وكفار يذهبون إلى النار، كما قال: ﴿فَرِيقُ فِي ٱلمَسْعِيرِ ﴾[الشورى: 7].

وقوله: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلاَ نَفْسِمٍ مَ يَمْ هَدُونَ ﴿ نَا ﴾ ، من كان كافراً في الدنيا فجزاء عقوبة كفره على نفسه لا يتحملها غيره، ومن عدل الله أن العقوبة والوزر على العبد تكون بقدر كفره ، لا زيادة فيها ولا نقصان ، ومن آمن وعمل صالحاً فجزاء ذلك له ، ولكنه أطلق الجزاء الحسن دون تحديد؛ لأنه قائم على فضل الله ، وأشار بلفظة "يمهدون" إلى أثر العمل الصالح في الدنيا في تحسين المرقد في الآخرة ، وهذا يشمل القبر والمحشر والجنة ، شبه حالة المكلف مع عمله الصالح وما يتحصل به من الثواب ويتخلص من العقاب، بحالة من يمهد فراشه ويوطئه ليستريح عليه ولا يصيبه في مضجعه ما ينغص عليه أن عمل العبد في الدنيا يعود منفعته أو ضرره عليه في الآخرة ، لأن الله لا تضره معصية العاصين ، ولا تنفعه طاعة الطائعين .

وقوله: ﴿لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِن فَضَّلِهِ } إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ الصَّالِحَتِ مِن فَضَّلِهِ } ،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الألوسي: (11/ 50).

اللام للتعليل متعلقة بـ"يمهدون"(1) أي: ليثيبهم الله أكثر من ثواب أعمالهم بفضله وكرمه، والكافرون لا يحبهم وأدخلهم النار بسبب كفرهم، وذلك من عدله؛ لأنهم فعلوا قبائح يستحقون بها الكره والعقوبة في النار، وفي هذا إشارة إلى أنه يُحب المؤمنين.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمِنَ ءَايَنِهِ اللّهُ الرّابِحَ مُسَيِّرَتِ وَلِيُدِيقًا كُمْ مِن رَحْمَتِهِ وَلِتَجْرِي المُلكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبَنَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ الرّاح وبعثها وتحريكها مبشّرة بنزول عظمته وقدرته وتفرده بالألوهية؛ تكوين الرياح وبعثها وتحريكها مبشّرة بنزول الغيث لأنها تتقدمه، وفي حركتها منافع كثيرة كاعتدال الجو، وذهاب الرطوبة، وتلقيح الأشجار ونحوها، وإذاقة الرحمة للخلق هو نزول المطر إلى الأرض؛ حيث يكون من أثر هذه الرحمة إنبات الشجر وحصول الخصب والرخاء، وذهاب الغبار والأتربة وسائر ما كانوا يتأذون منه بسبب سكون الرياح وقلة الأمطار، ومن منافع تحريك الرياح أيضاً جري السفن على البحر، لأن السفن القديمة كانت شراعية تجري بالرياح فقط، ولا يوجد فيها مكائن تتحرك بالطاقة كسفن اليوم، وإذا تحركت السفن في البحر انتعشت التجارة بالبيع والشراء وجاءت الأرزاق، وقد فعل الله بكم ذلك لأجل أن تشكروه بالتوحيد والإيمان به، فيزيدكم من نعمه وفضله.

ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآءُ وَهُم بِالْبَيِّنَتِ فَانَنَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ اللَّهِ الْمَعْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَعْرُ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللَّهُ اللَّهُ



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (11/21).

### لطائف البيان في تفسير القرآن

ليس أول رسول إلى قومه، بل قد سبقه رسل كثير إلى أمم كثيرة، وقد جاءوا أقوامهم بالمعجزات والحجج والبراهين، ودعوهم إلى التوحيد والعمل الصالح، فلم يؤمنوا بهم بل كذبوهم وآذوهم، فعاقبهم الله بسبب كفرهم وإجرامهم وأهلكهم؛ لأن الانتقام هو سلب النعمة بالعذاب(1)، والمنتقم ليس من أسماء الله الثابتة له، ولا يُوصف الله بالمنتقم على الإطلاق ولا بالماكر ولا بالمُخادع؛ لأن هذه الأسماء جاءت مقيّدة بمن يستحق ذلك، فهو يمكر بمن يستحق المكر، وينتقم ممن يستحق الانتقام، ويخدع من يستحق الخديعة، وهنا جاء الفعل مقيداً بالإجرام، والإجرام فعلٌ قبيحٌ يشمل الإجرام في حق الله بالشرك والكفر، وفي حق الخلق بالمنكرات والآثام، فاستحقوا الهلاك بسبب كفرهم وإجرامهم، وأنجى المؤمنين بتحقيق وعده لهم بالنجاة، فإن الله إذا أخبر بشيء تحقق ذلك الشيء ووُجِد على ما أخبر به سبحانه (2)، ولا يتخلف، وهذا الحق في إنجاء المؤمنين ونصرهم حق أوجبه الله على نفسه، وهو لا يُخلف الميعاد، خلافًا لمذهب المعتزلة الذين يوجبون ذلك على الله(3)، والألف واللام لاستغراق كمال الإيمان، وهو شرطٌ لنيل النصر والتمكين لهم، فقد يتأخر النصر عن المؤمنين أحيانًا حتى يكتمل الإيمان عند أغلبهم، وفي هذا سؤال البعض: ما للمؤمنين والمسلمين يُعذبون ويُضربون من اليهود والنصاري ويفعلون بهم كذا وكذا وهم يُصلون ويعبدون الله؟! هل يُخلف الله وعده؟،



<sup>(1)</sup> الفروق للعسكري: (ص77).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 76).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/484).

شِيْوَكَةُ الْيُرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

والجواب: لا، ولكن هناك قصور في تحقيق كمال الإيمان عندهم، وهناك سنة الإمهال والأجل للكافرين، واكتملت الإمهال والأجل للكافرين، وإكتملت شروط النصر للمؤمنين؛ أهلك الله المجرمين، ونصر الله المؤمنين، وفي الآية تبشير للنبي المنطق بالظفر في العاقبة، والنصر على مَنْ كذبه.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- بيان أن الذنوب والمعاصي من أسباب خراب البيئات، وذهاب البركات منها.
- 2- بيان أهمية التفكر والتأمل في أحوال الأمم السابقة التي أهلكها الله والاتعاظ بحالهم.
- 3- بيان أن نعم الله كثيرة، وأن هذه النعم تستدعي أن يشكر العبد ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عليها.
- 4- بيان أن النصر للمؤمنين، وأن الهلاك للكافرين سنتان ماضيتان، تتحققان عند توفر شروطهما.



لطائف البيان في تفسير القرآن

90



﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ مَا فَإِذَا أَصَابَ بِهِ عَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ اللهُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلِ أَن يُنزَّلَ عَلَيْهِم مِّن قَبْلِهِ عِ لَمُبْلِسِينَ ﴿ اللَّهِ فَٱنظُرْ إِلَى ءَاثنر رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا أَ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْتِيَ ۖ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَ وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأُونُهُ مُصْفَرًّا لَّظَلُّواْ مِنْ بَعْدِهِ - يَكْفُرُونَ (٥٠) فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِينَ ﴿ ۚ وَمَا أَنتَ بِهَدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَالِيْهِم ۗ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ ضَعَفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَآءً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ الله وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ 🐠 وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لِبَثْتُدُ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ أَفَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَكِكَنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهِ فَيَوْمَيِذِ لَّا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَغْتَبُونَ ﴿ فَ كُلَّهُ مَرَبَّ اللَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ وَكَبِن جِنَّتَهُم كَايَةٍ لَّيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ۞ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَ اللَّهِ عَقُّ لَا يُسَمِّخُونَ لَا يُوقِنُونَ لَا يُوقِنُونَ لَا يُوقِنُونَ لَا يُعَلَّمُونَ شِيُوْكَةُ الْهُوْمِينَ \_\_\_\_\_\_\_\_ فَيْوَكُو الْهُوْمِينَ \_\_\_\_\_

قول الله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيئَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْشُطُهُ، فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلْهُ وكِسَفًا فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ عَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُرْ يَسْتَبْشِرُونَ (الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ مِن قَبْلِ أَن يُنزَّلُ عَلَيْهِ مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِ مِن قَبْلِهِ عَلْمَ اللهِ عَلَيْهِ مِن قَبْلِهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في تدبيره شوون الكون، فإن الله يُرسل الرياح، أي: يبعثها ويحركها بطريقة هادئة فتتحرك مها السحاب وتنقله في طبقات الجوحتي يتكثف وتزداد برودته ويمده وينشره في السماء، بالكيفية التي يريدها الله سبحانه، فتتكوَّن السحب في السماء على أشكال متعددة كما هو مشاهد، وأحيانـــا تكون مترابطة، وأحيانًا تكون قطعًا متباعدة متناثرة، ثم يتراكم هذا السحاب ويرتفع فتزداد برودته فيتحول إلى قطرات من المطر، والخلال الشقاق الذي بين بعضه وبعض(1)، فيخرج من خلال تلك الفراغات المطر، فينزل بوزن معين حتى لا يؤذي من نزل عليه، وهذا من رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وتدبيره بالخلق، فإذا أصاب بهذا المطر من يشاء من عباده؛ فرحوا بهذه النعمة واستبشروا بآثارها، والعبودية هنا المقصود بها العبودية المطلقة، فقد يكون الذي تنزل الأمطار على أرضه وبلده مسلماً أو كافراً، وكانوا حين قد انقطع عنهم المطر وتأخر نزوله عنهم، قد أصابهم الإبلاس، وهو شدة اليأس من رحمة الله، من كثرة انتظارهم لنزوله؛ فلما نزل عليهم استبشروا به استبشاراً كبيراً وفرحوا به فرحاً عظيماً، وفي ذلك إشارة إلى عظيم حكمة الله في خلق الإنسان، إذ جعله قابلاً لاختلاف الانفعال بين فرح وقنوط مع اتحاد العقل والقلب، كما جعل السحاب مختلف



<sup>(1)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1468).

92 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الانفعال من بسط وتقطع مع اتحاد الفعل وهو خروج المطر من خلاله<sup>(1)</sup>.

وقول هـ : ﴿ فَأَنظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ اللّهِ كَيْفَ يُحِي الْأَرْضَ بَعَدَمَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ اللّهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ ، الخطاب يصلح لكل ناظر ، ورحمة الله هنا المقصود بها نزول المطر ، والأثر هو ارتواء الأرض ، وذهاب حرارة الجو ، ونبات الزرع ، واستبشار الخلق بذلك ، فمن أحيا الأرض بالمطر بعد موتها باليبس والقحط ، فهو القادر على إعادة الحياة إلى أجساد الموتى ، وبعثهم ومجازاتهم يوم القيامة ، وهو مثال تقريبي لكيفية البعث ضربه الله لهم ، فإن الله لا يقف أمام قدرته شيء ولا يُعجِزه شيءٌ في الأرض ولا في السماء .

ثم قال سبحانه: ﴿وَلَانِ أَرْسَلْنَا رِيِّعًا فَرَأَوْهُ مُصْفَرًا لَظَلُواْ مِنْ بَعْدِهِ وَيَكُفُرُونَ ﴿ وَلَذَلْكُ فِي الآية مقارنة عكسية، فالرياح الأولى كانت رياح رحمة وخير، ولذلك جمعها؛ لأنها تتكوّن من عدة جهات، بينما أفرد الريح هنا؛ لأنها غالباً تكون من جهة واحدة وفيها معنى الشدة والقوة، والمقصود بالريح هنا العذاب (2)، أو الريح اليابسة الباردة التي لا خير فيها، فتسببت بيبس الزرع واصفرار لونه، والمعنى لو أرسلنا عليهم بعد المطر ريحاً يابسة باردة أذهبت خضرة هذا الزرع وأفسدته؛ لذهب منهم الفرح سريعاً، وعاد إليهم اليأس والقنوط من جديد، ولحصل منهم الجحود لنعم الله السابقة، فمن طبيعة الكافر أنه يجحد النعم، ويتذكر النقم، بينما المؤمن تجده صبوراً على النقم شكوراً على النعم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/ 122).

<sup>(2)</sup> التفسير البسيط: (18/ 79).

شِيْوَكُو السُّرِينِ - وَ عَلَى السُّرِينِ عَلَى السَّرِينِ عَلَى السَّرِينِ عَلَى السَّرِينِ عَلَى السَّرِينِ السَّرِينِ عَلَى السَّلِينِ عَلَى السَّرِينِ عَلَى السَّرِينِ عَلَى السَّلِينِ عَلَى السَّلِينِ عَلَى السَلِينِ عَلَى السَّلِينِ عَلَى السَّلِيلِي عَل

ثم قال الله لنبية: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسَمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْنَ وَلَا تُسْمِعُ ٱلشَّمَّ ٱلدُّعَ آءَ إِذَا وَلَوَا مُدْبِينَ وَ مَا أَنتَ بِهَدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَائِهِم إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَنِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَ ﴿ وَ الخطابِ فَي الآيات لمحمد الله الله الله الله للكافر الذي لا يسمع الموعظة ولا في الآيات لمحمد الله الله الموتى في عدم إحساسهم، وهم فعلاً موتى القلوب، يهتدي بها، فشبه حالهم بالموتى في عدم إحساسهم، وهم فعلاً موتى القلوب، كما قيل:

# ليس من مات فاستراح بميت إنما الميت ميت الأحياء<sup>(1)</sup>

فمن ماتت قلوبهم عن سماع الهدى والاستفادة منه يشبهون الموتى الذين في القبور ولا يسمعون من يناديهم من الأحياء، ومثلهم أيضاً كالشخص الحي الذي في أذنه صمم، الذي لا يسمع النداء ممن حوله لشدة انسداد أذنه، فكما لا تُسمع الموتى ولا تسمع الأصم المناداة؛ فكذلك لا تسمع الكافر الحق والهدى، وإن سمع الصوت، فسماعُه سماع لا عمل فيه، ولذلك نفاه الله عنه، والتولي هو الإعراض عن القبول والعمل، فإن المشركين كانوا يُعرضون عن سماع القرآن والنصح الذي كان يُقدمه لهم رسول الله ويُولون الأدبار معرضين عن ذلك، ومثلهم أيضاً كالشخص الأعمى الذي ذهب بصره، فلا تستطيع أن تريه الطريق ليسير عليه، والمقصود بالأعمى هنا أعمى البصيرة، فالضلال من أمراض القلوب، فهو لم ير الهدى لفساد قلبه؛ فاستمر في طريق الغواية والضلال، وحصر السماع المفيد للحق بالمؤمن بالله وبآياته المستسلم لأمر الله وشرعه، فهذا هو الذي وفقه الله للهداية والاستفادة من النصح والتوجيه.

<sup>(1)</sup> البيت لعديّ بن الرّعلاء الغسّاني، ينظر: الأصمعيات: (ص 152).

لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم ذكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هنا مظهراً آخر من مظاهر قدرته في الخلق والإيجاد، فقال: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَآءً وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ١٠٠٠ ، الخطاب للبشر لأنهم هم المكلفون، والمقصود بالضعف هنا هو النطفة التي تكون علقة ثم مُضغة، ثم يكون جنينًا ضعيفًا، ثم يولد طفلاً ضعيفًا يحتاج إلى عناية ورعاية، فهذه كلها تدخل في مرحلة الضعف، ثم يكبر الطفل وتقوى بنيته وجسده ويكبُّر فكره وعقله وسمعه وبصره وسائر قواه فيكون في مرحلة القوة، وهي مرحلة الشباب، بعدها تذهب مرحلة الشباب وتأتي مرحلة الضعف والشيبة والهرم، ثم بعدها مرحلة الشيخوخة، وهي آخر المرحل، والمرحلتان الأخيرتان مرحلة انحدار وضعف في الجسد والسمع والبصر وسائر الأعضاء، وهذه الأطوار التي يمر بها الإنسان كلها كانت وفق مشيئة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وتقديره، فهو الذي يفعل ما يشاء ويتصرف في عبيده بما يريد، ومن حكمته في هذا أن يرى العبد ضعفه، وأن قوته محفوفة بضعفين، وأنه ليس له من نفسه إلا النقص(1)، وذيّل الآية بالعليم القدير حتى لا يظن ظان أن هذا الضعف أتى عن جهل أو عجز، بل هو بعلم الله وقدره لحكمة يريدها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

شم قال: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقُسِمُ ٱلْمُجُرِمُونَ مَا لِبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُوَفَّ كَوْنَا اللَّهُ وَيُعِثُ الْكَفَارِ اللَّذِينَ كَانُوا يُنكرون البعث يُؤِفَكُونَ ﴿ وَالنَّهُ وَ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 645).

شِيُولَةُ الدُوْمِنِ وَ اللَّهُ الدُوْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الدُوْمِنِ اللَّهُ اللَّ

وهذه طبيعة المشركين، فالكذب صفة مطّردة فيهم منذ كانوا في الدنيا فقد كانوا يحلفون أنه لا يوجد جنة ولا نار ولا بعث ولا نشور، وأن الله لم يرسل رسولاً ولا أنزل كتاباً، فبُعثوا على تلك الطبيعة، والهدف من هذا الكذب هو تبرير كفرهم، وأن الوقت لم يكن كافياً لكي تبلغهم الحجة ليؤمنوا بالله، وكذبهم هذا الذي اعتادوا عليه، هو سبب لصرفهم عن اتباع الحق في الدنيا حين عرض عليهم.!

وقول ... \* وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِنْبِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (٥٠) ﴿، فلما سمع أهل العلم من المؤمنين قولهم الباطل وكذبهم الفاضح، سارعوا إلى الرد عليهم، وهذه طبيعة مطردة عند أهل العلم والإيمان، فقد عاشوا في الدنيا على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والدعوة إلى الله وإقامة الحق والعدل، فكانوا كذلك في الآخرة، فأكذبوا المشركين في قولهم هذا، وبينوا لهم أنهم قد عاشوا في الدنيا وقتًا طويلاً وفقًا لما كتب الله لهم من أعمار في اللوح المحفوظ، ثم ماتوا وبقوا في البرزخ ما شاء الله لهم من الوقت، ثم بُعثوا في القيامة للحساب والجزاء، فهذه تفاصيل حياتهم، وفيها فرصة كافية للعمل والاستعداد للآخرة، فلا تكذبوا على الله ولا على أنفسكم، وهذا يوم القيامة الذي كنتم تنكرون وجوده، وفيه توبيخ لهم وتهديد وتعجيل لإساءتهم بما يترقبهم من العذاب(1)، ونفى عنهم العلم به لأنهم لم يستعدوا له، وغرهم جهلهم بالله فأنكروا قدرته على بعثهم، ولو كان عندهم أدنى علم ومعرفة بالله، لما أنكروا مثل هذه الحقائق الواضحة البينة.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (1 2 / 1 3 1).

96 طائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الكاف الله عَلَى قُلُوبِ ٱللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ الله ﴾، الكاف الله بهم من الطبع على قلوبهم وعدم التأثر بالمثال



<sup>(1)</sup> الدعاء للطبراني: (ص: 315)، برقم: (1036)

شِيُولَةُ الدُّوْمِنِ -----

والموعظة والاقتناع بالمعجزة، فوقعوا في الكفر، وهي نتيجة حتمية لكل من أعرض عن الحق وجهل عظمة الخالق سبحانه، أن يجعل قلبه غير قابل لفهم الأمور الدينية أو الاستفادة منها، وفي ذلك تسلية للرسول المنافية.

ثم ختم الله السورة بقوله: ﴿ فَأُصُبِرْ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَكَا يَسۡتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ كَا يُوقِنُونَ الله الله الله الله الله المحمد بالصبر وتحمل تكذيبهم وأذيتهم لك وإعراضهم عنك، فما وعدك الله به من النصر والتمكين وظهور دينك على الدين كله وذهاب هؤلاء المشركين وهزيمتهم كائن لا محالة، وإنما هم يعيشون في سنّة الإمهال، فإذا انتهت وقع بهم وعد الله، فإن وعد الله حق لا يتخلف، ونهاه أن يستخفه المشركون ويستعجلونه بفعل شيء لم يؤمر به، فالاستخفاف المبالغة في الخفة، وضده الرسوخ والتثاقل، أي: انتبه أن تترك الرزانة في المواقف والصبر والثبات على المبادئ ولا تخرج عن طورك وتفعل ما يريدون، بل اثبت على الحق، مهما واجهت منهم من تكذيب وإعراض واستفزاز، وهو أمر للنبي الله واكل داعية بعده يدعو إلى الحق في أي زمان ومكان، فأعداء الإسلام يُحاولون دائماً أن يستخفوا الدعاة لكي يتصرفوا تصرفًا خاطئًا ثم ينسبوا هذا الخطأ إلى دينهم تنفيراً منهم وتشويهًا لهم، ونفي عن الكفار اليقين؛ لأن دينهم يقوم على الشك والظن، ومن كان هذا حاله فلا مبدأ سيبقى معه، ولا قناعة سيستقر عليها! بل سيدور مع مصالحه وأهوائه حيث دارت، فاليوم يكون مع مبدأ وفكرة، وغداً مع مبدأ وفكرة أخرى.!!



## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان قدرة الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وتدبيره في هذا الكون إشارة إلى قدرته على البعث والنشور والحساب.
- 2-بيان أن الكافر طُبع على اليأس والقنوط، وإن جاءته نعمة سرعان ما ينساها، بخلاف المؤمن الذي يشكر الله على نعمه ويصبر على بلائه.
- 3- بيان أن الهداية نوعان: هداية التوفيق وهي بيد الله، وهداية الإرشاد وهي بيد الله، وهداية الإرشاد وهي بيد الرسل والدعاة.
- 4-بيان مراحل عمر الإنسان، وأنه يبدأ ضعيفًا، ثم يشب ويقوى، ثم يضعف، ليستعد للآخرة في وقت قوته ونشاطه.
- 5- أن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى يُعاقب المعرض عن قبول الحق بالختم على قلبه فلا يفهم الحق ولا يهتدي به.
- 6- نهى الله رسوله الميلي أن يستخفه الذين لا يُوقنون، وهو توجيه عام يشمل الدعاة في كل زمان ومكان أن يثبتوا على مبادئهم وأخلاقهم الحسنة مهما استفزهم أعداؤهم.



شِيُونَ لَوْبَ إِنَّ الْمُعَالِينَ اللهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِينَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِينَ اللهِ الل



# بِنْ مِاللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# شخصية السورة:

سورة لقمان؛ سورة مكية (1)، والمقصد العام لهذه السورة، هو بيان الحكمة



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 330).

لطائف البيان في تفسير القرآن

والدعوة إليها والتحذير من ما يُناقضها ويُخالفها.

ابتدأت بقوله: ﴿الَّمْ اللهِ ، وهذه الأحرف المقطّعة الصحيح فيها أنها لا تفسير لها، وإنما هي إشارة إلى إعجاز القرآن الكريم، فإنه مكوّن من هذه الأحرف التي تتكوّن منها لغة العرب، ومع ذلك لم يستطع العرب أن يأتوا بشيء من مثله.

وقوله: ﴿ وَلِكَ ءَايَنَ الْكِنَبِ الْخَكِيمِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ الله عَلَى اللهِ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقوله: ﴿ هُدًى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾، نصبت على أنها حال، أي حال كونه هدى ورحمة يهتدي به ويرحم به من أحسن في إيمانه وعمله، فيو فقهم للصراط المستقيم، ويخرجهم من ظلمات الشرك والجهل إلى نور الإيمان والتوحيد، ويرحمهم في تشريعاته وأحكامه، فيصلون باتباعه إلى دخولهم في الرحمة العظمى وهي جنات النعيم، وخص المحسنين بالهدى والرحمة؛ لأنهم يستحقون ذلك، فمن أحسن في عمله جازاه الله تعالى على إحسانه هدى ورحمة، فمن أراد أن يمنحه الله الهداية وأن يرحمه الله في كل أحواله؛ فعليه أن يُحسن في كل شؤونه بالإتقان للعمل، والإخلاص فيه.



شِوْكَةُ لَقِبَ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ ع

ثم وصف هؤلاء المحسنين بثلاث صفات رئيسية، فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم إِ ٱلْآخِرَةِ هُم يُوقِنُونَ الرّابَاء وشروطها وواجباتها، ويُعطون الصدقة ويُؤدونها بخشوع وبكامل أركانها وشروطها وواجباتها، ويُعطون الصدقة المطلقة من أموالهم طيبة بها نفوسهم إلى من يستحقها؛ لأن الآية مكية، ولم تكن الزكاة الواجبة قد فرضت في مكة، ويؤمنون بالآخرة إيماناً بلغ إلى درجة اليقين الذي ليس فيه أدنى شك، لأن الكفار من حولهم كانوا يشكّون شكا مطلقاً في البعث والنشور ويُنكرونه، فكان لا بد من إبراز هذا الفارق بينهم، فالمؤمن لديه إيمان ويقين مطلق باليوم الآخر، فالأولى عبادة بدنية، والثانية عبادة مالية، والثالثة عبادة قلبية.

وقوله: ﴿ أُوْلَيَهِكَ عَلَى هُدَى مِّن رَّبِهِم ۖ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾ ، ههذا بيان لجزائهم عند الله بسبب صفاتهم وأعمالهم السابقة، واستخدم اللام في "أولئك"، إشارة إلى بُعْد مكانتهم وتعظيم شأنهم، ورفعة مقامهم عند الله واستخدم حرف الجر "على"؛ لأنهم علوا بالهدى وارتفعوا بسببه، وأتى بلفظ الرب هنا ليُشعِرهم أن هذا الهدى الذي معهم منحه لهم من رباهم وأحسن إليهم به، وقدّم الضمير على الاسم لأجل الاختصاص فلا فلاح لغيرهم إلا من ساواهم أو زاد عليهم، وأتى بالألف واللام التي تدل على استغراقهم للفلاح المطلق في الدنيا والآخرة، وهو النجاح والفوز الذي ليس بعده فوز.

ثم قال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ۚ أُوْلِيَتٍكَ هَمُ عَذَابُ مُّهِينُ ﴿ ﴿ ﴾، ثم ذكر حال من لم يهتدِ بالقرآن

### لطائف البيان في تفسير القرآن

وأعرض عن سماعه والاستفادة من أنواره فحرم من دخول الإيمان والسعادة إلى قلبه، وشغل نفسه بما لا فائدة منه، بل عارض القرآن بالقول الباطل، و"مِن" هنا تبعيضية، قيل (1): إن هذه الآية نزلت في أحد رجال قريش، وهو النضر بن الحارث، فقد كان يذهب إلى بلاد فارس والروم ويأتي بأساطير الأولين وقصصهم وأخبارهم فيقرأها على الناس في مكة ليُعارض بها القرآن الكريم، ولفظ: "يشتري" ليست على بابها، وإنما هو تعبير عن عناية الرجل واهتمامه بهذا اللهو وكأنه يدفع ثمنه، ولهو الحديث ذُكر في تفسيره أقوالٌ(2)، قيل: إنه الغناء، وقيل: إنه الباطل، وقيل: الكذب، وقيل: السحر والشرك، ونحوها من الأقوال، والصحيح أنه اسم عام يدخل فيه كل ما يشغل عن الإيمان بالله والعمل بالشرع مما ذكر وغيره من كل كلام باطل يُلهي الإنسان عن الحق والخير والإيمان والصلاح، واللام للتعليل، أي من أجل أن يُضِل الناس به عن سماع ما يدلهم على الله ويُوصلهم إلى طريقه المستقيم وسبيله القويم، وهو الإسلام، وسبيل الله اسم يشمل دين الإسلام وكل ما فيه خير للبشرية، والمقصود بغير علم هنا أي: ليس عنده حجة ولا برهان لا عقلي ولا نقلي على ما جاء به، بل إن فعله هذا يدل على جهله، بل الحجج والبراهين تدل على عكس ما يفعل وأن فعله هذا باطل وضلال ولغوٌّ لا فائدة منه، ومن أهدافه أيضًا الاستهزاء بآيات القرآن الكريم عند تلاوتها، وجاء الضمير مؤنثاً ليُشير إلى أن المقصود بهذا



<sup>(1)</sup> ينظر: الدر المنثور في التفسير بالمأثور: (6/ 503).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 126).

<u> شُوْلَةُ لَةِنَ</u> لَقِنَ اللهِ الل

اللهو هو معارضة آيات القرآن، وجعلها محلاً للاستهزاء، إما بالسخرية أثناء قراءتها أو الضحك أو أن يفعل أي فعل يشغل الناس به عن سماعهم القرآن الكريم، فمن فعل ذلك الفعل في زمان ومكان فهو متوعد بالعذاب المهين في الآخرة، واللام إشارة إلى بعدهم عن الهدى والحق والصواب، وتفيد التحقير لهم، وقدَّم الجار والمجرور على العذاب ليكون هذا العذاب مختصاً بهم، وهو عذاب جهنم في الآخرة، لأن فيه إهانة لأنفسهم وأجسادهم حساً ومعنى، والسبب في ذلك كبرياؤهم وعدم امتثالهم وتواضعهم للحق، فعاقبهم الله بنقيض وصفهم في الدنيا.

ثم قال: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ عَايِنُمُنَا وَكَى مُسْتَكِيرِكَا كَانَ لَمْ يَسْمَعُهَا كَانَ فِي أَذُنيهِ وَوَرًا عَلَيْهِم بَعْض آياته، فإنه يعرض ويترك المكان الذي تُتلى فيه الآيات، ويبتعد وهو عليهم بعض آياته، فإنه يعرض ويترك المكان الذي تُتلى فيه الآيات، ويبتعد وهو شديد التكبر لا يريد أن يسمع منها شيئًا، كالذي في أذنه صمم حتى لا تدخل إلى قلبه فيهتدي به، فالوصف الأول يُثبِت عدم سماعه للآيات، بسبب هروبه وابتعاده عن سماعها، والوصف الثاني شبهه بالأصم الذي لا يسمع حقيقة، وابتعاده عن سماعها كأنه يتأذى من ذلك، فانظر إلى شقاء هذا الإنسان الذي يسد على نفسه من سماعها كأنه يتأذى من ذلك، فانظر إلى شقاء هذا الإنسان والنبي يسد على نفسه منافذ الخير والهدى!!، ولو ثبت سبب النزول في شخص، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فكل من شابه هذا الرجل في فعله ووصفه فالحكم ينطبق عليه، فبشره بعذابٍ أليم في الآخرة، وجاء لفظ البُشرى بالعذاب من باب التبكيت والتقريع، والأصل في البُشرى أن تكون في الخير، بالعذاب من باب التبكيت والتقريع، والأصل في البُشرى أن تكون في الخير،

و البيان في تفسير القرآن

ولكن الله أراد أن يُقرعه ويُوبخه، والخطاب يصلُح لكل مُخاطَب بعد محمد

ثم قال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلنَّهِمِ ﴿ فَاللَّهِ الْحَدَيث السَّهِ حَقَاً وَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ فَ السَّقِل الحديث بعد هذه الآيات إلى الحديث عن المومنين الصالحين، ليبيّن الفرق بين حال المعرضين عن الآيات القرآنية وسماعها والاهتداء بهدايتها والمعارضة لها بالأقوال الباطلة أو بالأغاني والموسيقي وسائر آلات الطرب واللهو، وبين حال المؤمنين الذين يعملون الصالحات في الدنيا، فهم في الجنة في حال لا ينفك عنها النعيم المقيم، مما لا أذن سمعت ولا عين رأت ولا خطر على قلب بشر، وهم مخلدون فيها لا يخرجون منها أبداً، قد وعدهم الله بذلك وعداً يتحقق ولا يتخلف، فهو كائن لا محالة، ثم ذيّل الآية باسمين من أسمائه الحسني غالباً ما يقترنان مع بعض، فالعزة تعني القوة، والحكمة تعني عدم الخلل والنقص ووضع كل شيء في موضعه، ومن عزته وحكمته؛ وفّق من وفّق، وخذل من خذل، وفائدة الجمع بين هذين الاسمين، أن يستشعر العبد قوة الله وحكمته في أفعاله وشرعه.

ثم قال: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِعَمَدِ تَرُونَهَا ۖ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَبَتَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابِّةٍ وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنبُنَا فِيهَامِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ الله الله الله الله العظيم الذين يُنكرون البعث والنشور ويعبدون الأصنام ويتركون عبادة الله العظيم الجليل سبحانه، بأنه خلق السموات السبع وهي خلقٌ عظيم لا يعرف حقيقته وكنهه على الواقع إلا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وما وصل إليه العلم الحديث من



<u> شُوْلَةُ لَةِنَ</u> لَقِنَ اللهِ الل

تفاصيل إنما هو شيءٌ تقريبي له، ومن عظمة الخالق وقُدرته أنه جعلها مركبة على الأرض كالقبة بدون أعمدة، ولو كان لها عمد لرآها الناس، وإنما استقرت واستمسكت (1) بقدرة الله تعالى، ولو رأيت قبة مبنية في مسجد وكانت هذه القبة واسعة وكبيرة فستجد مجموعة من الأعمدة القوية التي تحملها، وكلما توسعت هذه القبة كلما از دادت الأعمدة، وكلما أتقن المهندس في ضبط هذه القبة ووسعها كلما قيل عنه مبدعًا، فما بالك ببديع السموات والأرض سبحانه، فقد خلق السماء وجعلها كالقبة على الكون كله، وصارت كغطاء وقبة للأرض، وهي قبة لسائر المجرات الكونية الأخرى مثل المريخ والمشتري والشِعرى ونحوها، وأظهر قدرته في الأرض بأن ثبتها بالجبال الرواسي التي نصبها تُرسى وتُثبت الأرض وتجعلها مستقرة فلا تتحرك، ولا تنضطرب بالخلق الذين يعيشون عليها، ولو تحركت الأرض حركة خفيفة في جوفها وهو ما يُسمى الزلزال لحصل الدمار فيها، فكيف لو اضطربت الأرض اضطرابًا شديداً، لهلك كل من يعيش عليها، وخلق ونشر على ظهر الأرض الدواب، وهي كل ما يدب على الأرض من الحشرات والدواب والأنعام وسائر المخلوقات التي تعيش على الأرض، وسخرها في مصالح بني آدم ومنافعهم، وأنزل من السحب الأمطار التي تتكوّن من البخار المرتفع من البحار والأنهار ثم تحركه الريح فيتكثف حتى يُصبح ماءً، ثم يأذن الله بنزوله إلى الأرض، فينبت به النباتات المتنوعة من كل الأصناف، وكريم المقصود به هنا الشجر المثمر أو المفيد



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 647).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الذي فيه منافع للإنسان والحيوان، وقل أن تجد شجرة إلا وفيها منفعة للخلق، علم بذلك من علم، وجهله من جهل، لأن الله لم يخلق شيئًا عبثًا.

ثم قال سبحانه: ﴿ هَذَا خَلَقُ ٱللّهِ فَٱرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مِن دُونِهِ عَلَا السموات والأرض الظّلالمُونَ فِي صَلَالٍ مُبِينِ ﴿ الله ﴾ اسم الإشارة يعود إلى خلق السموات والأرض والحبال وخلق الدواب وإنبات الأشجار، هذا كله خلق الله، فأخبروني ماذا خلقت هذه الأصنام التي اتخذتموها من دون الله آلهة؟! هل تستطيع أن تخلق ذباباً؟ الجواب: لا، فلماذا تعبدونها من دون الله وهي بهذا العجز؟! وهذا يُسميه العلماء بالاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، فإن الخالق القادر المتصرف هو الذي يستحق أن يُعبد وحده، بل هذه تُفيد الإضراب وتكون بمعنى لكن، والمعنى ولكن كانت عبادتهم إياها عن غير علم وبصيرة، بل عن جهل وضلال، حيث عبدوا من لا يملك نفعاً ولا ضراً، وتركوا الإخلاص للخالق الرازق المالك لكل عبدوا من لا يملك نفعاً ولا ضراً، وتركوا الإخلاص للخالق الرازق المالك لكل الأمور(1)، فسبحان من أذهب عقول بعض الناس فجعلهم يصنعون آلهتهم بأنفسهم ثم يعبدونها ويطلبون منها جلب النفع ودفع الضر!.

ثم قال: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا لُقُمْنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرُ لِلّهِ ۚ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ - وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللّهَ غَنِيُّ حَمِيدٌ ﴿ اللّهُ مَا سبق ذكره هو ممهدات ومقدمات لنصائح وحكم لقمان عَلَيْهِ ٱلسّلَمُ ، والصحيح أنه حكيمٌ ورجل صالح وليس بنبي (2) ، والمشهور عند أهل السنة والجماعة أن لفظ "عَلَيْهِ ٱلسّلَمُ" خاصٌ بالأنبياء



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 647).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 273).

والرسل، خلافاً لغير أهل السنة الذين يُطلقون لفظ "عَلَيْهِ السَّلَامُ" على غير الأنبياء والرسل من أئمتهم، وقد كان لقمان رجلاً من أهل السودان<sup>(1)</sup>، منحه الله تعالى الحكمة، وهي الفقه في الدين والإصابة في القول وكمال العقل وحسن التصرف، فارتقى شأنه وارتفع بالحكمة لا بجنسه ولا بلونه، ولذلك قيل (2):

# كن ابن من شئت واكتسب أدباً يغنيك محموده عن النسب

فالذي يرفع الإنسان هو الأدب والأخلاق والعلم والحكمة، وليس حسبه ولا نسبه ولا جماله، فرفع الله ذكر هذا العبد الأسمر بالحكمة التي وهبها الله له وألهمه بها، ومنحه التوفيق بأن يشكر الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ على كل نعمة أنعمها عليه، ثم ذكر قاعدة مطلقة في فعل الخير أو فعل الشر، فمن فعل خيراً فلنفسه، ومن فعل شراً فلنفسه، فأجر وثواب الشكر يعود على صاحبه، ووزر وعقوبة الكفر يعود على صاحبه، ونرك بيان نتيجة الكفر احتقاراً لأصحابها، ونبههم إلى أن الله غنى عنهم وعن شكرهم، فهو غنيٌ بذاته، ومحمودٌ على كل حال وعلى كل لسان، وغناه ممدوح ومرتبط بالحمد والثناء وليس فيه أشر ولا بطر كغنى بعض المخلوقين.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 333).

<sup>(2)</sup> البيت لأبي العتاهية، ينظر: جمهرة الأمثال: (2/ 12).



108 كائف البيان في تفسير القرآن

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن طاعة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى سبب للفلاح في الدنيا والآخرة، ومعصيته سبب للهلاك في الدنيا والآخرة.
- 2- أن كل ما يصد عن الإيمان والعمل الصالح، فهو من لهو الحديث ولا ينبغي الانشغال به.
- 3 أن من موانع الهداية والاستقامة على دين الله الكِبر عن سماع الحق والإذعان له.
  - 4- أن الله جَلَّوَعَلَا هو المُنفرد بالخلق ولا خالق غيره، فلا معبود سواه.



رِينَ الْمِنْ لَا لَهُ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا



﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِابِّنِهِ - وَهُو يَعِظُهُ. يَبُنَىَّ لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ۖ ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ اللَّهُ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُ مَا ۖ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَناكَ إِلَى ۚ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُبِتَثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللهِ يَبُنَي إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَ ال حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ اللَّهِ يَنْبُنَى أَقِيرِ ٱلصَّكَلَوْةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَآ أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ٧٧ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّك لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالٍ فَخُورٍ ﴿ ۚ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَضَوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ (١) أَلَوْ تَرَوْأُ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَرَلَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسَبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَبِ ثَمَنِيرٍ ۖ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أَوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ١٠٠ ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُّ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَىٰ ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ عَلِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ نَ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ اللَّهِ نُمَنِعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَصْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ 📆 🍖.

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

قَول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَنُ لِا بَنِهِ ء وَهُوَ يَعِظُهُ، يَبُنَى ٓ لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ ۗ إِتَ ٱلشِّرَكَ لَظُلُمُّ عَظِيمٌ الله منه عَم بدأ بذكر وصايا لقمان لابنه، التي وعظه بها وهي من الحكم التي منحه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وألهمه بها فضلاً منه وكرمًا، وقد بدأ هذه الوصايا والحِكم بنهيه عن الشرك بالله وتحقيق التوحيد، وهو أصل الإيمان، وهو الطريق الأمثل في ترتيب الأولويات في الدعوة إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وقد أرشد النبي المُنْ الله به معاذاً حين أرسله إلى اليمن، فقال له: "إنك تأتي قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى "(1)، وسماها موعظة؟ لأنها ترهيب مقرون بالترغيب، وطبيعة النفس البشرية تحتاج إلى ملاينةٍ وترغيب في الأجر لتُقبل على الطاعة، وتخويفًا وتشديداً عليها لتبتعد عن المعصية، ثم علَّل النهي بأن الشرك ظلمٌ عظيم؛ لأنه وضع للشيء في غير موضعه، فالذي يعبد غير الله قد وضع العبادة في غير موضعها، وقد ظلم نفسه بذلك حيث عرَّضها للهلاك والعذاب بسبب هذا الفعل القبيح، والشرك ذنب عظيمٌ؛ لأنه أكبر الكبائر، كما في الحديث: "أكبر الكبائر الإشراك بالله"(2).

وقوله: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ وَلِاللهِ عَامَيْنِ وَلِاللهِ عَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ أَنْ اللهِ عَامَةِ عَامَيْنِ أَنْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَاللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ وَعُنِ اللهِ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَاللهِ عَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَلَيْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَمُنْ وَعَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَلِاللهِ وَاللهِ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَلِمُنْ وَعَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَلِمُنْ اللهِ عَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَلِمُنْ اللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَهُنِ وَلِوَاللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَىٰ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَىٰ وَعَلَيْكُ وَعُلَىٰ وَعَلَىٰ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَالِهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلِمُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلِمُ عَلَىٰ وَعُلِمُ اللّهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلِمُ اللّهُ عَلَىٰ وَعُلِي مِنْ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلِي وَاللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ وَعُلِمُ عَلَىٰ وَعُلِمُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلِمُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَامِ عَلَىٰ عَلَىٰ وَعُلِمُ عَلَى وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَالِهُ وَعُلَا عَلَى وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَىٰ وَعُلَا عَلَى مُعْلَمُ وَاللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مُعْلَى مَا عُلَا عُلَا عُلَا عَلَى مَا عَلَى مُعْلِ



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (9/ 114)، برقم: (7372).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (9/3)، برقم: (1783).

شِوْلَةُ لَقِبَ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى الل

الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وعلَّل أهمية هذه الوصية بما تبذله الأم وما تتعرض له الأم من تعب وضعف بسبب حملها لهذا الولد، فإن الأم إذا حملت جنينها في بطنها تُصاب بالضعف، وكلما كبر الجنين في بطنها زاد تعبها وضعفها، وهذا مشاهدٌ في الواقع، فالمرأة تكون في الأشهر الأولى أقوى منها في الأشهر الأخيرة من الحمل بسبب كبر الجنين في بطنها، إضافة إلى ما يصاحب هذا الحمل الثقيل من آلام للمرأة؛ لأنه يُضيق عليها المعدة والقلب وباقي الأجهزة التي توجد حول الجنين وتزداد الحاجة إلى الغذاء فإن دم الأم كله أو أغلبه يُصب في الحبل السري الذي يُغذي الطفل فيحصل فيه إنهاك للمرأة كلما استمر الحمل وطال، ثم تتعب في ولادته، وتهتم برضاعته فترة من الزمن حددها هنا بعامين، أي: خلال العامين، فبعض النساء قد تستكمل مدة الإرضاع كاملة، وبعضهن أقل أو أكثر، وكل هذا جائز إذا لم يكن ثَم ضررٌ على الطفل في فطامه وفي الإرضاع والفطام مشقة وتعب على الأم، فإن الأم المرضعة تتعب بسبب الرضاعة، ولذلك أدخل بعضُ أهل العلم المرضعة في حكم المرضى في باب الصيام وجوّز لها الفطر بسببه، كما أن الفطام يؤثر عليها من الناحية المعنوية، فإنها حين تفطم ولدها تشعر بالألم والحزن والتألم عليه، خاصة أنه لا يبتعد عن الرضاع إلا بمشقة ويحتاج إلى وسائل لإبعاده عنها، وفي هذه المرحلة يكون الطفل منزعجًا جداً فتتألم الأم لانزعاجه، والمقصد من ذكر ذلك للابن أن يستشعر ما بذلته أمه من أجله حتى يبر بها ويحسن إليها، ولم يذكر شيئًا عن الأب؛ لأن ما تبذله الأم في الحمل والإرضاع والفطام يُشاركها في ذلك الأب فإنه هو من يقوم 112 — لطائف البيان في تفسير القرآن

على نفقتها ومتابعة أمرها والبحث عما تحتاج إليه، فهي لا تقوم بما يجب عليها نحو طفلها وجنينها إلا بمساعدة الأب، ثم جمع بين الوصية بالشكر لله أولاً والشكر للوالدين ثانياً؛ لأن الله هو الموجد والخالق والمُنعم على هذا الإنسان، ولأن الوالدين هما سبب في وجوده فقدم حق الله على حق الوالدين، ثم ختم الآية ببيان مرجع الخلق كلهم وأنه إلى الله، وهو خبر لكنه يُفيد التهديد والوعيد، فإن الغاية من البعث والنشور هو الحساب والجزاء للخلق على أعمالهم.

شم قال: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا لَ وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مُرْجِعُكُمْ فَأُنِيَّكُ كُم بِمَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ١٠٠٠)، هذا بيان لحدود الطاعة للوالدين، وأنها لا تلزم الولد إذا كانت تتعارض مع طاعة الله، فلو طلب الوالدان واجتهدا في دعوة الولد إلى الشرك بالله بغير علم، وكل ما يصرف الإنسان عن التوحيد فهو جهلٌ لا حجة فيه، فالواجب عليه أن لا يطيعهما في ذلك، وعليه أن يوحد الله ولا يشرك به، وأن يبر والديه في غير معصية الله، ولا يطع الولد والديه إذا أمراه بالشرك والكفر وترك الصلاة وفعل المحرمات والمنكرات، وعليه أن يحسن عشرتهما، ويحسن إليهما بالمال والخدمة والكلمة الطيبة، وقيّد ذلك بالدنيا؛ لأنها دار العمل، أما الآخرة فهي دار الجزاء وقيّد هذه المصاحبة بالمعروف، وهو الشيء الذي ليس بمنكر ولا منهي عنه، وتعارف الناس على أنه حسن مقبول، ثم أمر الولد أن يتبع ويطيع الرسل والدعاة إلى الله الذين يدعونه إلى التوحيد والعمل الصالح والتوبة والإنابة إلى الله، ثم بيّن أن الآباء والأبناء جميعًا سيرجعون إلى



<u> شَوْلَةُ لَقِبَ إِنَّ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَالِيَّةِ لَلْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ</u>

الله يوم القيامة، وسيُنبئ كل واحد منهم بما كان يعمل في الدنيا من خير أو شر، ويحاسبهم على ذلك.

شم قال: ﴿ يَنْبُنَى ٓ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَكٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بَهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الثانية من وصايا لقمان لابنه، وقد كرّر له النداء بالبنوّة، وهو أسلوب تحفيز وتشجيع وعطف وحنان لكي يستجيب، وخص هذه النصيحة بتعظيم الله في نفس الولد، فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قد أحاط بكل شيءٍ علماً، وأن الواجب على العبد أن يخاف الله ويعظمه في سره وعلانيته، وهي وسيلة عظيمة من وسائل التربية للناشئة والصغار فلا تمنعهم دائمًا عن فعل القبائح بالتخويف من العقاب، بل عظم الله في نفوسهم؛ ليكون انتهاؤهم عن القبيح تعظيمًا لله وحبًا له سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والضمير في ﴿إِنَّهَا ﴾: يعود على الخصلة الحسنة أو السيئة التي يفعلها العبد، فهي لا تغيب عن الله ولو كانت صغيرة الحجم بوزن حبة الخردل، وهو نوع من الحبوب يمتاز بصغر حجمه وخفته، فلو كانت هذه الخصلة مخفية في داخل صخرة، وهذه الصخرة كانت في أي مكان في السموات أو في الأرض بحيث لا يطُّلع عليها البشر ولا يدري بها أحد، فإن الله يعلم بها ويأتي بها، فهو لطيف في استخراجها خبير بمكانها، ويحاسب صاحبها عليها، وجمع بين اسميه اللطيف، وهو دقيق العلم الذي يُوصِل الشيء إلى صاحبه بلين ورفق، والخبير الذي يعلم جزئيات الأشياء، وهما يدلان على إحاطة علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالجزئيات والكليات ولطفه في إيصالها الشيء إلى من يستحقه.



\_\_\_\_\_لطائف البيان في تفسير القرآن

شم قال: ﴿ يَنبُنَى اَقِمِ الصَّكَوْةُ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ (١) ﴿ كانت النصيحة الأولى والثانية في تصحيح العقائد، وهي أصول الدين، ثم ثنى نصحه بأعمال الجوارح وأعظمها الصلاة، ومعنى إقامة الصلاة تأديتها بكامل شروطها وأركانها وواجباتها، وهي عبادة بدنية تتعلق بحق الله، وأضاف إليها عبادة تتعلق بحق الخلق، وهي عبادة النصح والإرشاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي عبادة لا تترك لقائم بها صاحباً، بل تعرضه للإيذاء من أصحاب الشر والفساد، فأمره بالصبر على ما يصيبه من المخالفين له، وهذه الأعمال الثلاثة: إقامة الصلاة والأمر بالمعروف والنهي في عزائم وليست رُخصاً، والصبر على الأمور الواجب فعلها، فهي عزائم وليست رُخصاً، فشأنها عظيم ومن أعلى الأمور، ويلزم الإنسان أن يقوم بها ولا يتركها، لما لها من الأهمية في حياة الفرد والمجتمع.

ثم قال: ﴿ وَلا نُصَعِرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلا تَمْشِ فِي ٱلْأَضُورَ مِرَمًا إِنَّ ٱللّهَ لا يُحِبُّ كُلّ مُخْالِ فَخُورِ الله وَالْقَصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُمُ مِن صَوْقِكَ إِنَّ أَنكُر ٱلْأَصُورَ لِصَوْتُ الْخَمِيرِ الله ﴾، ثم انتقل بالنصح من باب العبادات إلى باب الأخلاق والآداب، وهي إصلاح السلوك اليومي للفرد داخل المجتمع، فنهاه عن بعض الأخلاق السيئة، ومنها: التكبر على الخلق، والتصعير من صَعَر البعير إذا أصابه داء فلوى منه عنقه (1)، أي: لا تحتقر الناس، فالنهي عن الإعراض عنهم احتقاراً لهم، ولا تُظهر لهم الكِبر والغطرسة عند لقائك بهم، ولا تمشِ بينهم مشية المتكبر، ونصبت مرحاً على والغطرسة عند لقائك بهم، ولا تمشِ بينهم مشية المتكبر، ونصبت مرحاً على



<sup>(1)</sup> ينظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج: (4/ 198).

شِوْلَةُ لَقِبَ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ

الصفة لمفعول مطلق، أي مشياً مرحاً، والمرح، فرط النشاط من شدة الفرح(1) الذي فيه أشر وبطر، فإن الله تعالى يكره هذه الصفات السيئة، والمختال شديد الخيلاء، وهو من الصفات السيئة للهيئات، والفخور كثير الفخر، وهو من الصفات السيئة للأقوال، وكلاهما لا يُحبهما الله ولا يحب من اتصف بواحدة منهما، وأمره بالتواضع في مشيته، والقصد هو التوسط في كل شيء، وهو في المشيء الاعتدال فيه، فلا يمش مشية المتماوت الضعيف الهزيل، ولا يمش مشية المتبختر المتكبر، وأمره بغض صوته أثناء الكلام، فليس من الأدب رفع الأصوات بدون حاجة مع الخلق عموماً، ومع الله من باب أولى، فقد سمع الرسول المنطق الناس يرفعون أصواتهم بالدعاء، فقال لهم: "أيها الناس أربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصماً ولا غائباً، إنما تدعون سميعاً قريبًا "(2)، فالصراخ ورفع الصوت صفة سيئة، تشبه نهيق الحمير، فلها حظ من النكارة، واختار صوت الحمار لقبحه، فأوله زفير وآخره شهيق، ولأنه ينهق بدون سبب يخصه كتعب ونحوه (3)، وإنما ينهق إذا رأى شيطاناً (4).

هذه هي وصايا لقمان التي ذكرها الله في القرآن، وهي عبارة عن نماذج للوصايا في باب العقائد والعبادات والأخلاق، وهناك وصايا غيرها ذكرت في كتب الوعظ، فقد أوصلها الطاهر ابن عاشور في تفسيره إلى نحو سبعين



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (1 2 / 167).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 57)، برقم: (2992).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الرازي: (25/ 123).

<sup>(4)</sup> ينظر: عمل اليوم والليلة لابن السني: (ص: 272)، برقم: (314).

116 كائف البيان في تفسير القرآن

وصية (1)، وهذه الوصايا منها ما يثبت ومنها ما لا يثبت؛ لأنها جاءتنا عن طريق روايات بني إسرائيل، ولا يوجد فيها سند متصل حتى نعرف صحتها من ضعفها، ولكنها حكم ونصائح أغلبُها لها دليل من شرعنا.

ثم قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسَبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ طَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِعلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَّكِ مُنِيرٍ اللَّهُ ، الخطاب لكفار قريش المكذبين بالبعث والنشور، يسألهم سؤال تقريع وتوبيخ، والرؤية هنا قلبية، وتعنى التفكر والتأمل في الكون، فقد سخّر الله ما فيه من شمس وقمر ونجوم وأمطار وأشجار ونحوها لخدمتهم ومنفعتهم، وأتم عليهم نعمه وغمرهم بكثرتها، من الثوب السابغ الثوب الذي يُغطى الجسد كله، وهي نوعان: نعم حسية ظاهرة تراها العين، ونعم معنوية باطنة لا تراها بالعين، فالحسية مثل الشمس والقمر والصحة والمال والولد ونعمة الإسلام والإيمان والنطق بالشهادتين، والمعنوية مثل اليقين والتوكل وراحة النفس والاطمئنان وغيرها، ثم انتقل من الخطاب المباشر إلى خطاب الغيبة للتنويع، أي: ومنكم أيها المشركون مع نعم الله عليه من يكثر الجدال في استحقاق الله للألوهية دون سواه بدون دليل ولا برهان على ذلك، ذكر هذه الثلاثة؛ لأنها مصدر العلم والوصول إلى الحق، وهي علم مبني على الاجتهاد والاستنباط، أو الاتباع لعالم راسخ، أو قراءة ذلك في كتاب واضح ليس في أحكامه غموض ولا خفاء، وقد نفاها كلها عن هؤلاء المشركين المجادلين في صحة شركهم بالله.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (21/ 173).

<u> شُوَلَةُ لَةِنَ</u> لَيْنَ اللَّهِ اللَّهِ

وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَابَآءَنَا أُولُوَ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴿ الله ﴾ ، فإذا دعاهم الرسول إلى عبادة الله وحده بالحجة والبرهان ، أعرضوا عن ذلك واستمروا في شركهم بالله وعبادة غيره تقليداً لآبائهم وأجدادهم بدون علم ولا حجة ولا برهان على ذلك ، والاستفهام تعجبي استنكاري لفظاعته وبطلانه عقلاً ، والمعنى لو دعا الشيطان آباءكم إلى الشرك الذي يوصلهم إلى عذاب السعير في جهنم ، فهل تتبعونهم على ذلك؟! ، فأين ذهبت عقولكم؟! وفي هذا ذم للتقليد والمقلدة الذين يسيرون وراء من لا يعلمون ما حجته ، فربما يقذف بهم في الهاوية ويوصلهم إلى جهنم وبئس المصير .!

ثم قال: ﴿وَمَن يُسَالِمْ وَجَهَهُ وَإِلَى اللّهِ وَهُو مُحَسِنٌ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرُووَ الْوُتُقَى وَ الْهُ وَهُو مُحَسِنٌ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرُووَ الله بغير علم وكفروا بالله تقليداً لآبائهم واتباعاً للشيطان، ذكر حال المؤمنين الصادقين المتبعين للحجة والبرهان، وأثنى عليهم بأنهم أقبلوا بقصدهم وتوجههم إلى الله واستسلموا لأمره وخضعوا لعبادته وتوحيده دون سواه، وبلغوا رتبة الإحسان في أعمالهم إتقاناً وإخلاصاً، فمن فعل ذلك فقد تمسّك تمسكاً بليغاً بالعقدة الموثقة التي لا تنقطع، التي من تمسك بها؛ توثق ونجا وسلم من الهلاك، والمعنى أخذ موثقاً من الله متيناً أنه لا يعذبه (1)، وإلى الله مرجع أمور كل الناس ومنتهاها، فيحكم بينهم ويجازيهم بما عملوا.

ثم قال: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلاَ يَحْزُنكَ كُفَّرُهُۥ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 347).

لطائف البيان في تفسير القرآن

بِذَاتِ الشَّدُودِ اللهِ نَمْنِعُهُمْ قَلِيلاً ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ عَلِيظٍ اللهِ الخطاب لمحمد المراهم المحمد المراهم المحمد المراهم عن الحق وكثرة جدالهم له الله الله الله الله فإن الله فإن مرجعهم الله وسيخبرهم بأعمالهم القبيحة ويُعاقبهم عليها يوم القيامة، فعلمه محيط بكل شيء حتى إنه يعلم ما في الصدور من الخواطر والوساوس قبل أن تنطق بها اللسان، وأن بقاءهم في الدنيا مع كفرهم إنما هو إمهال لهم زمنا قليلاً يتمتعون بزخارفها ليزدادوا إثما، ثم نلجئهم على كره منهم إلى عذاب شاق على نفوسهم في جهنم؛ لأنهم لا يدخلون النار بأنفسهم، بل بمجرد أن يروا النار يهربون منها، فتأخذهم الملائكة إليها بالقوة وتدفعهم إليها دفعاً، فيسقطون فيها رغماً عن أنوفهم، نسأل الله السلامة والعافية.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- وجوب تعاهد الأبناء بالتربية والنصح والتوجيه فهم أمانة في أعناق الوالدين.
- 2- بيان أن التربية يجب أن تشمل جميع أحكام الإسلام من عقائد وعبادات ومعاملات وأخلاق.
- 3 أن النظر والتأمل في نعم الله الظاهرة والباطنة يدفع الإنسان إلى شكر الله عليها.
  - 4- بيان خطر التقليد الأعمى، فإنه يُوقع الإنسان في الهلاك.
  - 5- أهمية الاستسلام والخضوع والإخلاص لله سبحانه في كل الأعمال.



شِيُولَةُ لَقِبَ إِنَّ اللهِ عَبِي إِنَّ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ



﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ۚ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ اللهَ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمْ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ۗ إِنَّ ٱللّه سَمِيعُ بَصِيرٌ ١ اللَّهُ تَرَأَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِ النَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُكُلُّ يَجْرِيٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى وَأَتَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۖ وَاللَّ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْمَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴿ أَنَّ ٱلْمَلَكَ الْمَعْرِي فِ ٱلْمِحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايَنتِهِ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتِ لِّكُلِّ صَبَّارِشَكُورِ (١٠) وَإِذَا غَشِيهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّنِهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُم مُقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَكِنِنَآ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَفُورٍ ١٠٠ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَا يَجَزِي وَالِذَّعَن وَلَدِهِ ۚ وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازِ عَن وَالِدِهِ ۚ شَيْئًا ۚ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلذُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ۗ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ۖ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ ﴾.

120 لطائف البيان في تفسير القرآن

قول الله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُل ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ۚ بَلۡ أَكۡ ثَرُهُمۡ لَا يَعۡلَمُونَ ١٠٠٠ ، الخطاب موجه لرسول الله عَلَيْكُ ، والضمير يعود لكفار قريش، فلو سألهم من خالق السموات والأرض، لأجابوا بأن الله هو الخالق لها، فقد كانوا يقرون بذلك، فاحمد الله على ظهور الحجة وسقوط الشبهة، والمعنى ما دام أنكم تُقرون أن الله هو الخالق لا سواه؛ فهو المعبود بحق لا سواه، فلماذا تعبدون غيره؟! وفي ذلك إشارة إلى استحباب حمد الله والثناء عليه عند ظهور الحجة وسقوط الشبهة مع أي مخالف لإعادة الفضل إلى الله، فهو الذي أظهر الحق وأزهق الباطل، بل تفيد الإضراب عما سبقها، أي: لو كانوا يعلمون عظمة الله وقدرته واستحقاقه للألوهية لما عبدوا الأوثان والأصنام، ولكن جهلهم بالله وقلة علمهم به سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كانت سببًا في كفرهم وإعراضهم عن الله، وهذه الأكثرية ليست محدودة بزمن، بل هي الغالبة في حياة البشرية حتى اليوم، كما قال: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾[الأنعام:116]، فأكثر الخلق يكفرون بالله لجهلهم بعظمته واستحقاقه للألوهية، وفي ذلك إشارة إلى خطورة الجهل وعاقبته الوخيمة، ولا عذر للإنسان أن يجهل ربه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بعد أن أرسل الرسل وأنزل الكتب إليهم وأقام عليهم الحجة.

ثم قال: ﴿ بِللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمَيدُ الله فمن خَلَقَ السموات والأرض فهو المالك المتصرف فيهما، وفي هذا إشارة إلى أن معبوداتهم من الأوثان والأصنام هي من ضمن ما في السموات وما في الأرض،



<u> شَوْلَةُ لَقِبَ إِنَّ الْمِنْ الْمِن</u>

وأن الله مالكها فهي مملوكة له، فيكف تكون آلهة؟! وهو غني عن ملكه وليس بحاجة إليه، وهو حميد في غناه ومحمود بكل لسان في الأمور كلها.

ثم قال الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَادَهُ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ وَمِن مَن بَعَلَهُ أَبُحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمنتُ اللّهِ اللّه عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ الله عَنى لو قُدِّر افتراضٌ الغرض منه بيان عظمة علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى للسامعين، والمعنى لو قُدِّر أن تتحول جميع أشجار الأرض وتُصنع أغصانها كلها أقلاماً، ويصبح كل ما في الأرض من ماء وهو يعادل سبعين بالمائة (70٪) من مساحة الأرض يتحول إلى مداد ويضاف إليه ماء سبعة أبحر أخرى ثم يكتب بتلك الأقلام وبهذا المداد كلمات الله الدالة على عظمته وصفاته وجلاله؛ لانتهت البحار والأقلام، ولم ينته كلام الله الذي هو علمه (1)؛ لأن المداد والأقلام تتناهى وعلم الله لا يتناهى، إذ هو صفةٌ متعلقة بذاته لا حد له ولا نهاية، والله عزيزٌ في فعله وحكيمٌ في تدبيره وأمره.

ثم قال الله: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً إِنَّ اللّه سَمِيعُ بَصِيرُ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ الخطاب للمشركين الذين كانوا يُنكرون البعث والنشور، فأخبرهم أن خلقهم جميعاً كخلق نفس واحدة، وبعثهم جميعاً كبعث نفس واحدة، لأنه يقول للشيء كن فيكون، وفي هذا بيانٌ لقدرة الله في الخلق والإيجاد والبعث والحساب، وذيّل الآية باسمين من أسمائه الحسنى، فهو سميع لأقوال الخلق، بصير بأحوالهم، لا يشغله شيءٌ عن شيء، قد أحاط سمعه وبصره بكل شيء.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 122).

122 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُكُلُّ يَجْرِي إِلَى آجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ عَال تقريري لا يحتاج إلى جواب، والرؤية هي العلمية التي تتعلق بتفكر القلب وتأمله في الأشياء، والخطاب يصلح لكل من يرى ويتأمل في قدرة الله، والإيلاج هو: الإدخال(1)، ويتضمن معنيين، الأول: أن الليل يأخذ من ساعات النهار فتزداد ساعات الليل وتنقص ساعات النهار في فصل الشتاء، وأن النهار يأخذ من الليل فتزداد ساعات النهار وتنقص ساعات الليل في فصل الصيف، والمعنى الثاني للإيلاج: هو في كيفية خروج الليل ودخول النهار، وخروج النهار ودخول الليل، فإن ذلك يكون بالتدرج، فلا تحس بظلام مفاجئ ولا بنورٍ مفاجئ، وفي هذا بيان لعظمة الله وقدرته وتدبيره في الخلق، والتسخير جعلها تسير في خدمة الخلق ووفقًا لمصالحهم، فكلُّ من الشمس والقمر وباقي الكواكب والمجرات تدور في أفلاكها وتستمر في السير فيها إلى الأجل المحدد الذي تنتهى فيه حركتها، وهو عند قيام الساعة، وذيّل الآية بما يفيد التهديد والوعيد فلا يخفي عليه شيء من أعمال الخلق، وسيجازيهم على تلك الأعمال بالثواب للمطيعين، والعقاب للعاصين.

ثـم قـال: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ اللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ اللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ اللَّهَ هُو ٱلْعَلِيرُ فَي ٱلْسَمِيرِ فِي ذلك يعود على ما سبق ذكره من التدبير والتقدير في إيلاج الليل والنهار، وتسخير الشمس والقمر وجريانها، والباء يحتمل أن تكون سبية (2)، والمعنى من يفعل ذلك ويُتقنه فهو المستحق للعبادة دون سواه، وهو



<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (21/ 185).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1492).

<u> شَوْلَةُ لَقِبَ إِنَّ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَالِيَّةِ لَلْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ</u>

وحده الحق في ذاته وصفاته وأفعاله، ودينه حق، ورسله حق، ووعده حق، ووعده حق، ووعيده حق، ووعيده حق، ووعيده حق، وعبادته هي الحق، وأن عبادتكم لغيره من الأصنام والأوثان باطلة، وهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى العلي بذاته وصفاته على خلقه، القاهر فوق عباده، الذي له الكبرياء في ذاته وصفاته، وهو الكبير على كل شيء، وكل ما عداه خاضع له.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَلْمَ رَأَنَّ ٱلْفُلُكَ مَجْرِي فِى ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ عَايَكُو لِهُ فَي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ لَ الله هذا استفهام تقريري آخر الإظهار نعمة أخرى من نعم الله على الخلق، وهي نعمة جريان السفن الكبيرة العملاقة على سطح البحر وهي محملة بالأثقال، بنعمة الله وهي إرسال الرياح التي تحركها، فإن الرياح إذا سكنت لم تتحرك تلك السفن، والخطاب موجه لمن كان في عهد النبي على أن ولم يكن آنذاك سفن تعمل بالطاقة أو النفط ونحوها، وإنما كانت السفن القديمة كلها تسير بالرياح، وهي أحد ألطافه ونعمه على الخلق، واللام المتعليل، أي لكي تنظروا بعض آيات الله سُبْحَانهُ وَتَعَلَى الدالة على قدرت وعظمته جَلَّ وَكَلَى والآية المقصود بها العلامة والحجة التي يستفيد منها من تأملها، فيتعظ منها ويعتبر بها، وصبًار صيغة مبالغة من الصبر، وشكور صيغة مبالغة من الشكر، وهما صفتان لا بد أن يتصف بهما العبد؛ لأنه يعيش بين نِعم مبالغة من الله شكر، ونِقم تحتاج منه إلى صبر.

ثم قال: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوُا ٱللَّه مُخَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا جَعَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَنِنَاۤ إِلَّا كُلُّ خَتَارِكَ فُورِ ﴿ ثَلَى ﴾ ، الخطاب للكفار،



124 لطائف البيان في تفسير القرآن

والظُلل جمع ظُلة، والمقصود بها الأمواج الكبيرة الضخمة التي ترتفع حتى تصير كالسحابة التي تُظل من تحتها، فإذا رأى الكفار الراكبون على الفلك ذلك الموج الكبير فوق رؤوسهم خافوا على أنفسهم الهلاك؛ فأخلصوا في عبادتهم وتوجههم ودعائهم إلى الله وتركوا أوثانهم وأصنامهم وشركائهم، فلما انتهت تلك الأمواج وخرجوا بسلام من البحر إلى البر، انقسموا إلى قسمين، الأول: المقتصد، وهو المتوسط في الجحود والكفر، الذي انزجر بعض الانزجار، وإن كان باقياً على كفره، والقسم الثاني: وهو كثير الجحود الذي يُنكر قدرة الله وعظمته والبراهين الدالة على وجوده، والختار بمعنى الغدّار وزناً ومعنى (1)، وهو كثير الغدر الذي ينقض العهد، والكفور شديد الجحود لنعم الله.

ثم قال سبحانه: ﴿ يَمَا يُهُا النَّاسُ انَقُواْ رَبَّكُمُ وَاَخْشُواْ يُوَمّا لَا يَعْزِي وَالِدُهِ وَ وَلَا يَعُرُنّكُمُ مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ مَسَيّعًا إِن وَعَدَ اللّهِ حَقَّ فَلَا تَعُرّنّكُمُ الْحَيوةُ الدّينة الله يَعْرَن والكفار، والمَع بتقوى الله، فالمؤمن يستمر في تقواه ويبتعد عما يُغضب الله، والكافر فأمرهم بتقوى الله، فالمؤمن يستمر في تقواه ويبتعد عما يُغضب الله، والكافر يُسلم ويتقي ما يُغضب الله من الكفر والجحود، وأمرهم أن يخافوا يوم القيامة الذي أهواله عظيمه وعذابه شديد، ومن شدة أهواله لا ينفع ولا يشفع والد لولده، وبدأ بالوالد؛ لأن شفقته بابنه أكثر من شفقة الابن بأبيه، ولا ينفع ولا يشفع ولا يشفع ولد الوالده، فكل إنسان مشغولٌ بنفسه يبحث عن خلاصه، كما قال:



<sup>(1)</sup> تفسير الرازي: (25/ 132).

<u> شُوْلَةُ لَةِنَ</u> لَقِنَ اللهِ ال

إن وعد الله وهو قيام الساعة والحساب والجزاء حقُّ ثابت لن يتخلف، وواقع لا محالة، فلا يغرنكم ما في هذه الحياة الدنيا من شهوات وملذات وتشغلكم عن الاستعداد لهذا اليوم العظيم، والتغرير: كثرة الخداع، لأن شهوات الدنيا تخدع الناس وتُلهيهم عن الاشتغال بما ينفعهم من الاستعداد ليوم القيامة، والغرور: هو الشيطان، لأن من شأنه أن يغر الخلق، ويمنيهم بالأماني الباطلة، ويلهيهم عن الآخرة، ويصدهم عن طريق الحق<sup>(1)</sup>، ويلحق به النفس الأمارة بالسوء التي تزين لصاحبها الباطل والشهوات وتشغله عن الطاعات والقربات.

ثم ختم الله السورة بقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ، عِلْمُ السّاعَةِ وَيُنْزِلُ الْغَيْثُ وَيَعَارُ مَافِ الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي آرضِ تَمُوتُ إِنَّ اللّهَ عَلِيهُ فَي الْأَرْحَامِ وَفِي الحديث: "مفاتيح الغيب خمسة" (2)، ثم تلى هذه الآية، والمقصود بمفاتيح الغيب الأمور التي طوى علمها عن جميع المخلوقات، فلا يعلمها نبي مرسل، ولا ملك مقرب، فالأول: علم مجيء الساعة، فعلمه محصور بالله لا يعلمه أحد غيره، والثاني: علم موعد نزول الغيث، وعبّر بالمضارع الذي يُفيد الاستمرار، فكل غيث ينزل فهو الذي يعلم موعده وكميته ومكانه وزمانه وإلى أين يسوقه على وجه الدقة، والثالث: علم ما في الأرحام، فيشمل رحم كل أنثى من جميع الحيوانات، والمقصود ما فيها من الأجنة من ذكور أو إناث على سبيل التفصيل والدقة، والرابع: علم ما تفعله وتكسبه كل



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 282).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 1733)، برقم: (4420).

126 لطائف البيان في تفسير القرآن

نفس في المستقبل من خير أو شر، والخامس: علم المكان الذي تموت فيه كل نفس، فقد يختار العبد المكان الذي يعيش فيه، ولكنه لا يعرف المكان الذي سيموت فيه، فإن الله إذا أراد أن يقبض نفساً في مكانٍ ساقها إليه لسبب أو لآخر، وذيّل الآية بوصف نفسه بأنه عليم، وهي صيغة مبالغة من العلم، وخبير، وهي صيغة مبالغة من الحبرة، فهو سبحانه لا يخفي عليه شيءٌ من أحوال الكون كله، كبيرها وصغيرها، فهو عليم خبير بدقائق الأشياء وعظيمها، فعمم علمه بجميع الأشياء بعد تخصيص علمه بمفاتيح الغيب.

وقد يقول قائل: إذا كانت هذه مفاتيح علم الغيب التي لا يعلمها إلا الله، فقد اكتشف حديثاً أن الأطباء يستطيعون معرفة نوع الجنين وهو في بطن أمه، وأن أجهزة الأرصاد والفلك يستطيعون الآن تحديد مواعيد نزول المطر؟! والجواب: أن هذه المعرفة معرفة عامة وليست دقيقة، فهم يعلمون علما إجمالياً نوع الجنين بعد مرور فترة من الحمل، أما قبلها فلا يستطيعون معرفة نوعه، أما الله سُبَحانهُ وتَعَاكى فعلمه شامل لما في الأرحام من أول لحظة، وأما إخبارهم بنزول المطر فيكون على سبيل التوقع من خلال دراسة مجموعة من ملابسات حركة الرياح وتجمعاتها وعلم الفلك وما يتعلق به من سنن كونية، وليس على وجه الدقة والتحديد للزمن والمكان والكميات ونحوها التي هي علم خاص بالله سبحانه.



<u> شُوْلَةُ لَةِبَ</u> لَهِ اللهِ اللهِ

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان سعة علم الله وكلماته، وأنها لا تنتهي.
- 2- بيان أن من علامات قدرته وآياته جَلَّوَعَلا في الخلق؛ تقلب أحوال الليل والنهار، وتسيير الشمس والقمر فيما ينفع الخلق.
- 3- بيان فضيلة الصبر، وفضيلة الشكر، فإنهما عبادتان عظيمتان، فالصبر يكون على النعم، ومن تعبّد لله بهاتين العبادتين فهو من عباد الله الصالحين.
- 4- بيان خطورة الاغترار بالدنيا والاستسلام للشيطان وخطواته، فإنهما يشغلان العبد عن الاستعداد ليوم القيامة.
- 5- بيان إحاطة علم الله سبحانه، وأن مفاتيح الغيب الخمسة بيد الله، لا يعلمها نبيُّ مرسل، ولا ملك مُقرب.



128 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



# بِنْ عِاللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# شخصية السورة:

سورة السجدة (1)؛ سورة مكية (2)، ومقصدها الأعظم بيان حقيقة الخلق وأحوال الناس في الدنيا والآخرة، وقد ورد في فضائلها: "أن النبي المرابق كان يقرأ



<sup>(1)</sup> ينظر: روح المعاني، للألوسي: (11/ 113).

<sup>(2)</sup> ينظر: روح المعاني، للألوسي: (11/ 113).

شِيُوَكُو السِّيْخُ إِلَيْنِ السِّيْخُ إِلَا السِّيْخُ إِلَى السِّيْخُ إِلَيْ السِّيْخُ إِلَى السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيِّ السِّيْخُ السِيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِّيْخُ السِيْخُ السِّيْخُ السِيْخُ السِيْخُ السِلْعِيْخُ السِلْمِيْعُ السِلْعِيْخُ السِلْمِيْعُ السِلْمِيْعُ السِلْمِيْعُ السِلْمِيْعُ السِلْمِيْعِ السِلْعِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ الْمِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ السِلْمِيْعِ الْمِلْمِيْعِ السِلْمِيِيِيْعِ السِلْمِيْعِ الْمِلْمِيْعِيْعِ الْمِلْمِيِيِيِ الْمِلْمِيْع

بها في صلاة فجر يوم الجمعة"، والحديث في الصحيحين (1)، وفي مسند أحمد (2) من حديث جابر: "أن النبي المرافق كان لا ينام حتى يقرأ بها وبسورة الملك"، والحديث وإن كان في سنده ضعف، ولكنه بمجموع طرقه يرتقي للاستدلال به.

وهذه السورة ابتدأت بالأحرف المقطعة، ﴿ الَّمْ اللَّهُ اللَّهُ عَرف، ولام حرف، وميم حرف، واختلف المفسرون في تفسيرها، والراجح أنها من أحرف الهجاء التي تتكوّن منها لغة العرب، وأن ذكرها في بداية بعض السور لبيان معجزة القرآن<sup>(3)</sup>، والمعنى أن هذه أحرف اللغة التي تتكلمون قد نزل بهذه الأحرف القرآن الكريم، فصار معجزاً بلفظه ومعانيه، وقد تحداهم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بأن يأتوا بجزءٍ من سورة أو بجزءٍ من آية مثله، فلم يفعلوا، فدل ذلك على الإعجاز، والقرينة الواردة على ترجيح هذا المعنى: أن جُلّ أو أغلب السور التي افتتحت بحروف الهجاء جاء بعدها ذكرُ القرآن، كما قال هنا: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ اللَّهِ الكَتابِ ﴾، والمقصود بالكتاب هنا القرآن الكريم، وفي سورة البقرة: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ طه: ﴿ طه الله مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَى ﴾ [طه: ١-2]، وهكذا، ولو تتبعت الحروف الهجائية التي ابتدأت بها السور؛ لوجدت أن ما جاء بعدها إنما هو حديثٌ عن القرآن، فهذه قرينة لترجيح هذا القول في معنى الأحرف المقطعة.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (2/ 5) برقم: (981)، ومسلم: (2/ 599) برقم: (880).

<sup>(2)</sup> رواه أحمد: (23/ 26) برقم: (14659).

<sup>(3)</sup> ينظر: زاد المسير، لأبي الفرج ابن الجوزي: (1/ 25).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ، وأتى بالألف واللام التي تدل على التعريف، والتعريف هنا التنزيل إلى الكتاب، وأتى بالألف واللام التي تدل على التعريف، والتعريف هنا يُعطي الكتاب مكانة وكأنه صار معروفاً من كثرة ما قيل حوله من خلاف، وكلمة التنزيل تدل على أن القرآن ليس من كلام محمد، بل هو مُبلّغ للقرآن، وأن القرآن نزل على قلبه، كما في قوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ مَن عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِن اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ

وقوله: ﴿لَارَيْبَ فِيهِ ﴾، أي: لا شك فيه، فلا شك في صدق هذا الكتاب، وأنه من عند الله، ولا شك في صدق أحباره التي احتوى عليها، ولا في صدق أخباره التي ذكرها، ولا في شيءٍ مما احتواه.

ثم قال: ﴿مِن رَّبِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ﴾ والمعنى تنزيلُ الكتاب من رب العالمين، وكلمة: ﴿لَارَيْبَ فِيهِ ﴾ قال بعض المفسرين: جملة اعتراضية (١) لبيان مكانة القرآن، وأنه لا شك فيه ولا ريب، بل هو كله حق وصدق، وأضاف الرب إلى العالمين هنا ليُشعر الخلق أنه مربوبهم وأنه هو الذي خلقهم ورباهم، وأن من رحمته بهم بعد خلقهم و تربيتهم أنه لم يتركهم سدى ولا هملاً، بل أنزل إليهم هذا الكتاب الذي فيه هدايتهم، ودلّهم فيه على الحق والصواب حتى لا يقعوا في الضلال والانحراف.

وقوله: ﴿ أَلْمَالُمِينَ ﴾ ، جمع عالَم، وهو كل ما خلق الله.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور: (21/ 205).

الْمِنْ الْسِنْ عُنْ الْسِنْ اللَّهِ اللَّ

ثم قال سبحانه: ﴿أَمْرِيَقُولُورِ ﴾ أَفْتَرَيْهُ ﴾ ، في البداية حدثنا عن القرآن أنه تنزيلٌ وأنه لا ريب فيه ، هذا هو الواقع وهذه هي الحقيقة ، ثم ذكر لنا بعد إخباره عن هذه الحقيقة ، ما يدعيه الكافرون من المشركين عن القرآن ، حيث ادعوا أن محمداً وقول افتراه ، أي: اخترعه واختلقه من عند نفسه ، وتقوله على الله ، و﴿أَمْ ﴾ ؛ هذه تُسمى بأم المنقطعة التي بمعنى: بل ، والتي تُفيد الإضراب من جهة ، وتفيد التعجب للسامع من جهة أخرى لبطلان ما تحويه من قول ، والقائلون هذا القول هم كفار قريش الذين كان القرآن ينزل فيهم .

ثم جاء الإضراب الثاني صريحًا في قوله: ﴿ بَلَ هُوَ ٱلْحَقُ ﴾، يعني: ليس الأمر كما تقولون، والضمير عائد إلى القرآن، والحق جاء معرّفًا بالألف واللام التي تفيد التعريف وتفيد الاستغراق ليشمل كل حق، والمعنى أن القرآن كله حق لا مِرية فيه.

وقوله: ﴿مِن رَّبِكَ ﴾، الخطاب موجه لمحمد السلطين وإضافة الرب إلى كاف الخطاب للنبي المسلطين الله على عناية الله به، وأنه ما كان ليُنزل هذا القرآن على شخص يفتري عليه، فهو من حيث الدلالة يُفيد تكذيبهم، ومن جهة أخرى يدل على تزكية محمد المسلطين وأنه ليس بكاذب ولا مفتر.

ثم بين العلة من هذا الإنزال للقرآن؛ فقال: ﴿لَتُنذِرَقُومَامَّا أَتَنهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ مَيْ الْذِال القرآن هو قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ مَيْ النزال القرآن هو الإنذار وهو التخويف، أي: لتُخوِّف به وبما جاء به ﴿قَوْمًا مَّا أَتَنهُم مِّن نَّذِيرِ ﴾، والمقصود بالقوم هنا قيل: قريش (1)، وقيل: العرب كلهم (2)، والراجح أن



<sup>(1)</sup> ينظر: جامع البيان، للطبرى: (20/ 164).

<sup>(2)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية: (4/ 357).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والنوع الثاني: هداية التوفيق، وهذه بيد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، كما قال: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَ لَهُ مُ وَلَكِنَ ٱللّهَ يَهّدِى مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: 272]، وحتى يفهم السامع كلام الله؛ فلا بد أن يجمع النصوص الواردة في كل مسألة، ثم ينظر في معناها، لأن بعض الناس بسبب قلة علمه يظن التعارض في بعض الآيات، فيقول هنا: كيف نسب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الهداية إلى النبي الله النبي الله الله عنه؟! والجواب: هذا الإشكال يُحَلّ بأن يقال: إن الهداية نوعان: هداية الدلالة والإرشاد؛ وهذه ممكنة للبشر ومن ضمنهم الأنبياء والدعاة، وهي المثبتة لهم في بعض الآيات، وهداية التوفيق؛ وهي خاصة بالله، ولا يملكها البشر، وهي المنفية عنهم في بعض الآيات، وبهذا يزول الإشكال.



يُغِونُو السِّيِّانِ إِلَيْ السِّيْنِ السَّيْنِ السَّيْنِي السَّيْنِ السَّيْنِي السَّيْنِ السَّيْنِي السَّيْنِ السَائِي السَّيْنِ السَّيْنِ السَّيْنِ السَّيْنِ السَائِقِي السَائِقِيْنِ السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَّيْنِ السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَّلِيِّ السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي السَائِقِي الْسَائِقِي السَائِقِي السَائِ

ثم قال تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَن أَفعال اللّه سبحانه، وقدرته، والهدف من هذا البيان المتضمن أن هذا الكون الذي خلقه الله ودبره وأوجده وهو المتصرف فيه وحده دون شريك له، فيلزم منه أن يكون هو الإله المعبود، وحده لا شريك له، وهذا الذي يُسميه العلماء بالاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، فالخالق المبدع الرازق المتصرف، هو المستحق وحده دون سواه للعبادة.

وقوله: ﴿وَمَابَيْنَهُمَا ﴾، يعني: السموات السبع، والأرضين السبع، وما بينهما وما داخلهما من الخلق.

وقوله: ﴿فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾، أي خلقهما في ظرف زمني مقداره ستة أيام، مع أنه قادر على أن يخلقهما في لحظة، ولكن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ أراد بذلك أن يُعلّمنا سنة التدرج، ويبيّن لنا أهمية عنصر الزمان في كل عمل، فلا نستعجل الأمور، بل نأخذ بسنة التدرج في كل قضية.

ثم قال سبحانه: ﴿ أُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ ، ثم: حرف عطف يدل على التراخي ، فالاستواء على العرش كان بعد خلق السموات والأرض ، واستوى بمعنى: علا ، فالله تعالى في جهة العلو ، وهو علو يليق بجلاله ، لا يجوز للإنسان أن يسأل عن كيفيته ، ولا أن يتخيله بعقله ، فإن معرفة كنهه لا يمكن أن يصل إليه المتخيلون ، وحق المسلم أن يقول في ذلك: آمنا بما جاء عن الله ورسوله من أسماء الله وصفاته على ما أراد الله ورسوله من دون تشبيه ولا تعطيل ولا تجسيم



134 كطائف البيان في تفسير القرآن

ولا تمثيل، فلا نشبهها بخلقه أو ننفيها عنه، كما فعلت بعض الفرق<sup>(1)</sup>، بل نقول: استوى استواءً يليق بجلاله، وهكذا نقول في باقي الصفات، والعرش هو القُبة التى فوق السموات، وهو أعظم المخلوقات.

ثم قال سبحانه: ﴿مَالَكُم مِّن دُونِهِ عَمِن وَلِيّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلاَ نَتَذَكّرُونَ ﴿ الله من ولي ولا شفيع، والمقصود خطاب لمن يعبدون غيره، فليس لهم غير الله من ولي ولا شفيع، والمقصود بالولاية هنا الحب والنصرة، فإن هذا مقتضى معنى الولي، والشفيع هو الوسيط الذي يشفع عند غيره، بمعنى: لو أراد الله أن يُعذبكم لن تجدوا من ينصركم، ولن تجدوا من ينصركم، ولن تجدوا من يشفع لكم عنده، وهو نوع من التهديد والوعيد لهؤلاء الكفار.

وختم الآية بقوله: ﴿أَفَلَائَتَذَكُرُونَ ﴾، التذكر هذا بمعنى التفكر ، فمن تفكر فسيوصله تفكيرُه إلى التذكر ، وهو الاتعاظ ، والمعنى هنا: هلا تتعظون أن لا إله إلا الله ، وأن لا معبود بحق إلا الله ، وأن محمداً والمعنى هنا: هلا الله ، وبإعمال الفكر ؛ يصل العبد إلى الهداية ، سواءً كان ذلك التفكر في آيات الله الكونية التي من ضمنها السموات والأرض والعرش وغيرها ، فهذا الكون هو الكتاب المفتوح الذي تقرأه بفكرك ، أو كان ذلك التدبر والتفكر في آيات القرآن الكريم المكتوبة ، ففيها ما يُوصل ويدل على التوحيد والإيمان بالله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى .

ثم وصف نفسه بقوله: ﴿ يُدَبِّرُ أَلْأَمُّرُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾، التدبير في اللغة:

<sup>(1)</sup> كالمعتزلة، والجهمية، ومتأخري الأشاعرة، والماتريدية، ينظر: الزناد شرح لمعة الاعتقاد، على الخضير: (42).



سِيُونَ السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلْسِبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلْمُ السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَيْسَاءِ السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلْسِلْمِ السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى الْعِلْمُ السِّبَاءُ إِلَّى الْمِلْمُ السِّبَاءُ إِلَّى الْمِلْمُ السِّبَاءُ إِلَّى السِّبَاءُ إِلَّى الْمِلْمُ السِّبَاءُ إِلَّى الْمِلْمُ السِّبْعُولُ السِّبَاءُ إِلَى الْمِلْمُ السِّبَاءُ إِلَّى الْمِلْمُ السِلْمُ السِّبَاءُ إِلَى الْمِلْمُ الْمِلْمُ السِّلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْ

التفكر (1) في الأمر حتى تُنجزه بإتقان، أو التفكر في طريقة إنجاز الشيء حتى تُنجزه بإتقان، وبالنسبة لله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى فمعناه: ينجز الأمرَ مُتقناً بدقة تامة كاملة، والأمر في مدلولات الوحي يأتي على معنيين: إما الأمر الشرعي، وإما الأمر الكوني، فالأمر الشرعي هو: ما يأمر به الله تعالى خلقه من التكاليف والأحكام الشرعية من حلال أو حرام ونحوها (2). والأمر الكوني: هو مقتضى فعل الله المطلق (3) الله إذا أراد شَيَّا أن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ [يس: 82]، فتسيير الفلك وخلق السموات ونزول الأمطار وغيرها من الأفعال التي تقع في هذا الكون؛ هذه كلها داخلة تحت الأمر الكوني.

وأي الأمرين قَصَدَ هنا؟! هناك قولان للمفسرين (4): فبعضم قال: الشرعي، وبعضم قال: الكوني. ولا مانع أن يكون المقصود هنا الأمرين معاً: الشرعي والكوني (5)، فهو يُدبر الأمر الشرعي فيُرسل الرسل ويُنزل الكتب ويُحل الحلال ويُحرم الحرام، وهو الذي يقول للشيء في هذا الكون كن؛ فيكون، والأمر الشرعي والكوني كلاهما ينزل من السماء، أي من جهة العلو أي من قِبل الله، وهذا يدل على



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور: (21/212)، وفي تاج العروس، للزبيدي: (11/ 266).

<sup>(2)</sup> ينظر: التنبيهات اللطيفة فيما احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة، عبد الرحمن آل سعدي: (65).

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع السابق: (65).

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/86).

<sup>(5)</sup> ينظر: تفسير السعدى: (653).

ك لطائف البيان في تفسير القرآن

أن الله في جهة العلو، خلافًا لمن ينفي ذلك من بعض الفرق(1).

ثم قال: ﴿ ثُمَّ يَعْرُبُ إِلَيْهِ ﴾ الضمير يعود على الأمر، فإن قلنا الأمر الشرعي، فالمعنى: يعرج إليه أعمال العباد، كما قال: ﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرُفَعُهُ ، ﴾ [فاطر: 10]، فيعرُج إليه أخبارهم، مثلاً: هذا كَفَرَ، وهذا أسلَمَ، هذا عصى، وهذا أطاع، إلخ... فكل الأمر يرجع إليه ويعرج إليه، وتعرُج به الملائكة إلى الله كل يوم، أو كان الأمر الكوني، فالمعنى: تعرُج الملائكة إليه بما حصل في الأرض، مثلاً: بموت فلان، ووقع زلزال هنا، وحصل خيرٌ هنا...إلخ، فالأمر كله يصعد إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، فالعروج هو الصعود.

وقوله: ﴿فِي يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾، هنا كلامٌ محذوف، وتقديره: يعرُج إليه في لحظة، لو قيست هذه اللحظة على ما تفعلونه بطبيعتكم أيها البشر لساوت ألف سنة من حسابكم، فيكون المعنى على هذا التصور أن الأمر يعرج إليه في لحظة، ولكن في حسابكم، أيها البشر؛ يعادل ألف سنة مما تعدونه من السنين، وهذا يدل على أن السنة المقصود بها في هذه الآية سنوات الناس المستخدمة التي هي اثنا عشر شهراً، وتحتوي على ثلاثمائة وستين يوماً، واليوم أربع وعشرون ساعة، والساعة ستون دقيقة، والدقيقة ستون ثانية، كما هو متعارف عليه عند الناس اليوم.

ثم قال سبحانه: ﴿ ذَٰلِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ثَا ﴾ ، ذلك اسم إشارة مضاف إليه اللام التي تُفيد البعد، وإضافة اللام إلى ذلك يأتي على



<sup>(1)</sup> ينظر: التمسك بالسنن والتحذير من البدع، شمس الدين الذهبي: (104).

الِسِّينُ إِلَيْ السِّينِ إِلَى السِّينِ السَّينِ السَّينِ

صورتين: صورة التعظيم والتبجيل، وصورة التحقير والتبعيد، فهنا لا شك أنها من الأول، لأنه عائدٌ إلى لفظ الجلالة الله الخالق المدبر، فاللام هنا تفيد علو المكانة، وتعظيم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

ثم وصف نفسه، بقوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾، الشهادة: ما تشاهده المخلوقات وتحسه، والغيب ما غاب عنهم، سواءً كان غيباً مُطلقاً لا يعلمه أحد، مثل علم الساعة، ومثل ما يتعلق بذات الله ونحوه، أو كان علما غيبياً جزئياً، وهو الذي يعلمه بعض الخلق ويخفى على آخرين، فالله تعالى عالم الغيب كله، وعالم الشهادة كلها، وهذا يدل على سعة وإحاطة علم الله بالخلق.

ثم وصف نفسه بقوله: ﴿ٱلْعَزِيزُٱلرَّحِيمُ ﴾، والمعتاد في نصوص كثيرة من القرآن أن يقول: ﴿ٱلْعَزِيزُٱلرَّحِيمُ ﴾، إلا أنه قال هنا: ﴿ٱلْعَزِيزُٱلرَّحِيمُ ﴾، فما هو سر الجمع بين هذين الاسمين.

العزيز: من العزة وهي القوة، وأنه لا يحتاج إلى أحد، فهو الذي كل شيء في هذا الكون بقوته وعزته وقدرته، وفيه إشارة لما سبق في الآية السابقة من خلق السموات والأرض والتدبير وإنزال الأمر، هذا كله يظهر فيه معنى القوة والعزة.

والرحيم: فيه إشارة إلى ما سيأتي ذكره في الآية التي تليها، وهي قوله: 
﴿ ٱلَّذِى ٓ أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خُلَقَهُ ﴿ ، فَخُلْقُكُ أَيها الإنسانَ فيه معنى الرحمة، فجعلك إنسانًا لطيفًا، وأحسن خلقك، وصوّرك فأحسن صورتك، وأودع فيك جزءاً من



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

رحمته، وفي الحديث: "إن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى خلق مائة جزء من الرحمة، فأنزل واحدة منها ليتراحم بها الخلق، وترك تسعة وتسعين إلى يوم القيامة"(1)، وهذه تسمى الرحمة المخلوقة وليست الرحمة التي هي صفة ذاتية لله سبحانه، فأثر رحمته ظاهر في خلق الناس، فجمع بينهما ليشمل عزته وقدرته في خلق الكون، وتشمل أثر رحمته في خلق الإنسان بطريقة فيها معنى اللطف والرحمة ونحو ذلك.

وقوله: ﴿ اللَّذِى الَّحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ ﴾ ، هـذا وصـف مطلـق في كـل المخلوقات، فما من خلق خلقه الله تعالى إلا وهو في صورةٍ حسنة، وكل خلق صورتُه الحسنة وفقاً لطبيعته ولما يحتاجُه، فالسموات حسنة بحسب طبيعتها، والأرض حسنة بحسب طبيعتها، وهكذا باقي المخلوقات، فالله خلق كل شيء خلقاً حسنا، والإحسان يأتي في لغة العرب على مدلولين (2): الأول: أحسن بمعنى أتقن، والثاني: أحسن بمعنى أوصل الخير إلى الناس، فأحسن هنا، بمعنى أتقن كل شيء خلقه، في السماء، في أتقن كل شيء خلقه، في السماء، في المرض، في الحيوانات، في سائر المخلوقات، ومنه الإحسان في العبادة. والمعنى الثاني في قوله: ﴿ وَأَحْسِنَ كُمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [القصص: 77] أي: أوصل الخير إلى الناس كما أوصله الله إليك.

ثم قال: ﴿وَبَدَأَخُلُقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ﴾، مع أنه قد ذكر إحسان الخلق مطلقاً، والإنسان أحد مخلوقاته، فقد أحسن خلقه من ضمن المخلوقات، لكنه



<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (8/ 99) برقم: (6469)، ومسلم: (4/ 2008) برقم: (2752).

<sup>(2)</sup> ينظر: لسان العرب، لابن منظور: (13/ 117).

الْسِينَ إِنَّ الْسِينَ اللَّهِ اللَّ

نص هنا على خلق الإنسان ليظهر مكانته وفضله وتكريمه على باقي المخلوقات في هذا الكون، كما قال: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ ﴾[الإسراء: 70]، والألف واللام هنا للتعريف والمقصود به هنا آدم؛ لأنه هو الذي خُلق من طين فقط، وخُلقت حواء منه.

وقوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسَلَهُ ﴾ ، ثم هذه أيضًا للعطف المتراخي، فإن آدم خُلق وبعد فترة صار عنده ما يتناسل منه، وهم ذريته، وسُمي نسلاً ؛ لأنه ينفصل عن الأصل، ويخرج منه، كما في قوله: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾ الأصل، ويخرج منه، كما في قوله: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾ [يس:51]، أي: يخرجون من قبورهم، وحفظ النسل إحدى الكليات الخمس من كليات الشريعة.

وقوله: ﴿مِن سُكَلَةٍ مِّن مَّآءٍ مَّهِينِ ﴿ ﴾ والمقصود بالسلالة هنا: النطفة، وسُميت نطفة المني سلالة؛ لأنها تُستل من الرجل أي: تخرج منه، و(مِن)، في معناها قولان(1): قيل: إنها بيانية، وقيل: إنها تبعيضية، وهو الراجح؛ لأن العلم الحديث أثبت أن النطفة من المني التي تتدفق من الإنسان عند التقائه بالمرأة تخرج منها ملايين الحيوانات المنوية، والذي يصل إلى البويضة ليلقحها بعضها فقط، وهي في الغالب الحيوانات المنوية القوية.

ثم وصفها بقوله: ﴿مِّن مَّآءِ مَّهِينِ ﴾، أي: مُبتذل ومهان لا يُلتفت إليه، وفي هذا اللفظ إشعار للإنسان المعرض المتكبر بأصله!!.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور: (21/ 216).

140 لطائف البيان في تفسير القرآن

وقوله: ﴿ ثُمَّ سَوَّدهُ ﴾، أي: أكمل خلق جسده، فالنطفة إذا وصلت إلى البويضة واستقرت في الرحم يجري تعديلُها على المراحل والأطوار من علقة إلى مضغة، ثم خلق العظام وكسوتها باللحم حتى يكتمل خلق الجسد.

ثم قال: ﴿وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّومِهِ ﴾، أي: يرسل الله الملك فيأمره أن ينفخ فيه الروح، والروح هذه نسْمَة عُلوية لا يعلم كنهها إلا الله وحده.

كما قال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء:85]، وهي التي يتم بها الحياة، فيتحول هذا الجسد من مضغة لحم ودم إلى إنسان يتحرك ويتكلم وينمو، فاجتمع فيه أصلان: جسد يُغذى مما أخرجته الأرض، وروح تغذى بالوحي.!!

ثم قال: ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَقْدَةَ قَلِيلًا مَّالَتُ كُرُونَ ﴿ ﴾ هذا أسلوب من أساليب الامتنان، فالله يمتن على خلقه بهذه النعم التي صيرها لهم، وتحول الخطاب من الغيبة إلى الحاضر حتى يستشعر السامع أنه المخاطب بها، والسمع معروف والبصر معروف، والأفئدة المقصود بها: القلوب والعقول، وهي وسائل أو أدوات المعرفة، فإذا استخدمتها الإنسان استخداماً صحيحاً أوصلته إلى العلم المطلق، ومنه العلم بالله، والقليل من الناس من يشكرون الله على هذه النعم، كما قال: ﴿وَقِلِيلُ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ الله الله النعم الكثيرة.



#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- أن الراجح في معنى الأحرف المقطعة التي ابتدأت فيها بعض السور؛ أنها من أحرف الهجاء التي تتكوّن منها لغة العرب، وأن ذكرها في بداية بعض السور لبيان معجزة القرآن.
- 2- بإعمال الفكر والتدبر؛ يصل العبد إلى الهداية، سواءً كان ذلك التفكر في آيات الله الكونية التي من ضمنها السموات والأرض والعرش وغيرها، أو في آيات الله الشرعية المنزلة في القرآن الكريم.
- 3- أن أدوات المعرفة: هي السمع والبصر والفؤاد، فإذا استخدمها الإنسان استخداماً صحيحاً أوصلته إلى العلم المطلق، ومنه العلم بالله.



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَقَالُوٓا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ آءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ۚ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ قُلْ يَنُوفَّنكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي قُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُون ﴿ اللَّ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهَ مْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ اللَّهِ وَلَوْ شِئْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَدِهَا وَلَكِكُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنَّى لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهُ فَذُوقُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَاذَآ إِنَّا نَسِينَكُمْ ۖ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِّدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهِ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِعَايَلْتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبَّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ١ ١٠ اللهِ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ (١٠) فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَاتَ فَاسِقًا لَّا يَسْتَوُدُنَ اللَّهِ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّكِلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْمَأْوَىٰ نُزُلًّا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ 🐠 وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُ ۚ كُلُّمَا أَرَادُوٓا أَن يَغُرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّذِي كُنتُم بهِ ۽ ثُكَذِّبُونَ ﴿ اَلَّا ﴾.

قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَءِذَا ضَلَّلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، الواو استئنافية، والقول هنا



محكيً عن الكفار، والمقصود بهم كفار مكة الذين كانوا ينكرون البعث والنشور، حيث قالوا هذا القول لنبينا محمد والنشور، حيث قالوا هذا القول لنبينا محمد والنشور، والمقصود بقولهم: ضللنا، أي: ذهبت أجسادُنا في التراب، وتفرقت، تمزقت، وأكلتها الدود، وأصبحت غير معروفة.

وقوله: ﴿أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾، هذا سؤال استبعاد، والمعنى فكيف يمكن أن نرجع من جديد ونصير أحياءً، وهل سيخلقنا الله خلقاً جديداً مكتمل الخلقة، كما كنا في الدنيا، وهي حكاية لإنكارهم البعث وتكذيبهم بالنشور، ولم يُجب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عليهم؛ لأن الجواب واضح في أذهان العُقلاء، فإن الذي أنشأ الخلق من العدم قادرٌ على أن يُعيدهم مرة أخرى، والإعادة كما هو معروف أهون وأسهل من الإيجاد.

ولكنه أضرب عن كلامهم هذا وعن شبهتهم، فقال: ﴿بَلُ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمُ كَفُرُونَ ﴾، بل: للإضراب، والمعنى كلامكم غير صحيح، فالذي دفعكم إلى التكذيب ليس لأن العقول تُنكر قدرة الله على البعث والنشور، بل من عنده عقل سليم سيعلم أن الله قادر على ذلك، ولكن السبب الرئيس في إنكاركم هو الكفر والجحود الذي جعلكم لا تُعْمِلُون عقولكم في الوصول إلى معرفة الحق، وتلقيتم هذا الكفر عن آبائكم تقليداً لهم، وفي إضافة اللقاء إلى ربهم، تبكيت لهم، فكيف تكفرون بالله وهو الذي خلقكم وأوجدكم ورباكم ثم نسيتم هذا كله، وكفرتم بالله وجحدتم لقاءه سُبْحانهُ وتَعَالَى!!.

ثم أمر الله نبيه محمداً عَلَيْكُ ، فقال: ﴿قُلْ يَنُوفَاكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾،



144 طائف البيان في تفسير القرآن

هذا الكلام يقول علماء البلاغة (1): إنه عبارة عن تهيئة للجواب الحقيقي الذي هو في ختام الآية، وهو قوله: ﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُون ﴿ الله ﴾ ، فالمرجع إلى الله ولكنه ذكر كيف يتم الموت ومن يقوم به ومن وُكِّل به ، وهذا رد على كلامهم السابق المعروف في عقائدهم ، كما قال عنهم: ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنَا المُوتُ وَلَيْ السابق المعروف في عقائدهم ، كما قال عنهم: ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنَا اللهُ الله الله وَ وَنَعَيا وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ المؤمنون: 37] ، فنسبوا الموت والحياة إلى أنفسهم وكأنهم هم الذين يختارون الحياة وهم الذين يختارون الموت، فبين الله لهم في هذه الآية أن الذي يحييهم هو الله، وأن الذي يُميتهم هو الله، وأن الله قد وكّل بإماتتهم ملك الموت، فهو الذي يقبض الأرواح، ولم يأتِ دليلٌ صحيح على تسمية ملك الموت بعزرائيل، وإنما هذا الاسم مشهور في الإسرائيليات، وذُكر هنا ملك الموت على الانفراد، بمعنى أنه هو القائد للمجموعة الذين حوله.

وقد ورد في آيات أخرى بالجمع، كما في قوله: ﴿ وَالْمَلْيَهِ مَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(2)</sup> رواه أحمد، قرطبة: (4/ 295) برقم: (18637)، وصححه الألباني في أحكام الجنائز: ص59.



<sup>(1)</sup> ينظر: الصناعتين، لأبي هلال العسكري: (431).

الْمِنْ الْسِنْ عُنْ الْسِنْ اللَّهِ اللَّ

وقوله: ﴿اللَّذِى وُكِلِّ بِكُمْ ﴾، أي: وكّله الله وأمره وأعطاه قدرة على قبض أرواح الناس مع اختلاف أسباب الوفاة، واختلاف أماكن الأجساد، وكثرة الأعداد التي تُقبض في اللحظة الواحدة على مستوى العالم، وذهب بعض أهل العلم: إلى أن أرواح كل المخلوقات مُوكّل بها الملائكة (1)، مثل أرواح الطيور وأرواح الحيوانات وكل ما فيه نفس حية فإنها تُقبض مثل ما يُقبض روح الإنسان، ولكن الإنسان كرّمه الله حياً وميتاً؛ فجُعل له طريقة معينة في الغسل والصلاة والدفن ونحوها.

ثم قال: ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ آلَ ﴾ ، ثم حرف عطف يفيد التراخي، وفي هذا إشارة إلى حياة البرزخ، وهي الفترة التي يعيشها من تُوفي ودُفن في البرزخ حتى يُنفخ في الصور النفخة الثانية، فيبعث الله الجميع ويرجعون إليه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى .

ثم قال الله سبحانه: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ نَاكِسُواْ رُءُوسِمٍ ٨ ﴾ الخطاب مُوجّه إلى نبينا محمد الله عند نزول القرآن عليه، ولكنه بعد النزول أصبح صالحاً لكل من يقرأ الآية، أي: لو رأيت حال المجرمين حينما يُبعثون بين يدي الله، وهم خافضون لرؤوسهم مع الذلة، وهو فعل المذنب الخجلان حين يُقابل الله بعد أن أنكر قدرته، وكفر به واستعمل نعمه في معصيته، فقد خفضوا رؤوسهم ذلة وخضوعاً وخوفاً وخجلاً من تكذيبِهم، ولا ينفعهم ذلك اليوم، ولو فعلوا جزءاً من هذا الخجل في الدنيا لنفعهم، ولو من أدوات الشرط، وحذف الجواب



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/93).

للتهويل والتعظيم، وتقديره هنا: لرأيت مطلعاً وهولاً عظيماً، والمجرمون هنا هو وصفٌ لمن سبق ذكرُه، وهم الكفار الذين أنكروا البعث والنشور.

وقوله: ﴿عِندَ رَبِّهِمْ ﴾، أي: بين يدي ملك الملوك سُبْحَانهُوتَعَالَى وسلطانه العظيم، وهذا يزيدهم ذلة وخوفاً، وكرّر كلمة الرب مع الكفار لتذكيرهم بما يجب عليهم نحوه سُبْحَانهُوتَعَالَى، ولما نكسوا رؤوسهم اعترفوا، ولكن الاعتراف في هذا الوقت لا ينفع صاحبه، فقالوا: ﴿رَبّناً أَبْصَرْنا وَسَمِعْنا ﴾، أبصرنا النار التي كنا ننكر، وأبصرنا البعث والحشر الذي كنا ننكر، وأبصرنا الوقوف بين يدي الله الذي كنا ننكر، وسمعنا ما يدل على ذلك كله، فرأوا الحقائق التي كانوا ينكرونها بعيونهم وسمعوها بآذانهم يوم القيامة، فما المطلوب؟! قالوا: ﴿فَالَمِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا ﴾، أي: أرجعنا إلى الدنيا من أجل أن نعمل صالحاً، فنؤمن بك ونتبع رسلك، هذا إقرار منهم واعتراف بأنهم كانوا على عمل غير صالح، ثم أكدوا بقولهم: ﴿إِنَّا مُوقِنُونَ ﴿ الله وربوبيته بعد أن كانوا في حالة الشك المطلق منها في الدنيا.!!

ثم قال الله: ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَلها ﴾، يقول بعض المفسرين: إن هذه الآية كلها جاءت كجملة اعتراضية قبل الجواب على سؤال المشركين<sup>(1)</sup>، وأتى بها هنا ليُبيّن حكمة الله من الأمر والنهي، وحكمة الابتلاء بالتكليف، ولو أراد الله أن يجعل الأنفس كلها على الهدى والإيمان؛ لجعل ذلك مشيئة كونية،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور: (21/222).

شِيُوَكُو السِّيْفُ إِلسِّيْفُ إِلسِّيْفُ إِلَّا السِّيْفُ إِلسِّيْفُ إِلَّا السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلْ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلَيْ السِّيْفُ إِلِيْلِيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفُ إِلَيْلِيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفِ السِّيْفِ السِلْمِيْفِي السِّيْفُ إِلَيْلِيقِي الْعِلْمُ السِّيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفِي الْعِلْمُ السِّيْفِي الْعِلْمُ السِلْمِي الْعِلْمُ الْعِلْمُ

وفطرهم على الإيمان والهدى، كما فطر الملائكة، ولكن مشيئته وإرادتُه اقتضت أن يبتلي الخلق بالتكاليف، فخلق جنة ولها أهل، وخلق ناراً ولها أهل، فأهل الجنة من وُفقوا للإيمان والعمل الصالح، وأهل النار من لم يُوفقوا، وهم الذين حق عليهم القول، أي: سبق عليهم القول في علم الله الأزلي أنهم سيكونون من أهل النار، وهذا ليس فيه حجة لمن يقول إنه مجبور على الكفر أو المعصية؛ لأن الله لم يُخبر بهذا العلم أحداً من الخلق، بل كتبه في اللوح المحفوظ، وطلب من الناس أن يعملوا الخير وأن يتركوا الشر، وبين لهم الطريقين، كما قال: ﴿ وَهَدَيْنَهُ النَاسِ أَن يعملوا الخير وأن يتركوا الشر، وبين لهم الطريقين، كما قال: ﴿ وَهَدَيْنَهُ إلله البلد: 10]، والمكلف هو من يختار الطريق.

ثم قال: ﴿وَلَكِنَ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَ جَهَنَهُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ اللهِ وَلكن سبق القول في علم الله أنه سيكون هناك مكذبون من الجن والإنس، لأنهما هما الصنفان المكلفان بالأمر والنهي، وسيكون مصيرهم إلى النار، فأتي بهذه الآية كجملة اعتراضية لبيان حكمته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من الابتلاء للخلق بالتكاليف.

ثم جاء الجواب على طلبهم: ﴿فَارَجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا ﴾، فقال لهم: ﴿فَذُوقُواْ يَمَا نَشِيتُمْ لِقَاءَ يَوَمِكُمُ هَلَذَا ﴾، أي: لا رجعة إلى الدنيا، وإنما اذهبوا إلى النار؛ لتطعموا عذابها، وعبَّر هنا بالذوق مع أنه من أفعال اللسان؛ للتهكم، والمعنى لتذوق أجسادُكم ألم العذاب مثل ما يذوق اللسان طعم السكر أو الملح، وحذف المفعول به لتهويله، والباء هنا للسببية، أي: بسبب نسيانكم لقاء الله؛ حصل لكم ذلك العذاب، والمقصود بالنسيان هنا: ليس هو النسيان المعروف عند الناس، فلو كان

هو لكان معفياً عنه، كما في الحديث: "إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ، والنسيان، وما استكرهوا عليه الله"(1)، ولكن المقصود به هنا الإهمال المتعمد، والإعراض المتعمد عن الإيمان والطاعة، نسى بمعنى: أهمل، وترك، وأعرض.

وقوله: ﴿ يَوْمِكُمُ هَاذَا ﴾ ، نسب اليوم إليهم مع أنه ليس خاصاً بهم ، من باب تعظيمه في نفوسهم ، وجاء باسم الإشارة هذا ليُذكرهم أنهم كانوا يُنكرونه في الدنيا، وأصبح حقيقة تراه أعينُهم.

ثم قال: ﴿إِنَّا نَسِينَكُمْ ﴾، فهذا هو العقاب الأول لكم، النسيان مقابل النسيان، فالجزاء من جنس العمل، فلما أعرضتم؛ أعرض الله عنكم، وترككم وأهملكم، كما تركتم وأهملتم أمره في الدنيا.

ثم قال: ﴿وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِدِ ﴾، وهذا هو العقاب الثاني لكم، دخولكم النار وتعذيبكم فيها، ووُصف العذاب بالخلد لأنهم سيُخلّدون فيها ولن يخرجون منها.

ثم قال: ﴿ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ الله الله الله الله الله الله الله عنه عاقبكم بذوق عذاب الخلد بسبب ما عملتم من الكفر والقبائح.

شم قال: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِعَايَلِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللهِ ﴿ آَ اللهِ صَفَّ مَحْصُور ومقصور على من رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللهِ ﴿ آَ اللهِ صَفَّ مَحْصُور ومقصور على من

<sup>(1)</sup> رواه ابن حبان، كما في الإحسان: (16/ 202) برقم: (7219)، والطبراني في المعجم الكبير: (9/ 301)، والبيهقي في السنن الصغرى: (3/ 301) برقم: (2586)، والبيهقي في السنن الصغرى: (3/ 301) برقم: (1/ 258)، وصححه الألباني في الإرواء: (1/ 123).



هذه صفته، وهم المؤمنون حقاً بالآيات سواءً كانت الآيات القرآنية أو الآيات الكونية، وكلاهما آيات عظيمة تدعوا إلى الإيمان بالله الخالق الرازق المستحق وحده للعبادة جَلَّوَعَلا، والتذكير هنا بمعنى: الوعظ، أي: إذا وُعظوا بها، سواءً كان الوعظ بالآيات القرآنية التي تتلى، أو كان الوعظ بالتفكر العقلي والتأمل الفكري للإنسان في ملكوت الله جَلَّوَعَلا، فإذا رأى شيئاً عجيباً من مخلوقات الله تعالى خضع لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وقوله: ﴿ غَرُّوا سُجَدًا ﴾ ، هذا بيان لثمرة الخضوع لله من هذا المخلوق ، فإنه يخرّ ، والخرور معناه النزول من أعلى إلى أسفل ، كما قال : ﴿ فَخَرَّ عَلَيْمٍ مُ السّعَفُ مِن فَو قِهِ مَ ﴾ [النحل: 26] ، فالعبد يكون واقفاً فينزل ساجداً بين يدي الله ، والسجود هو لصق الجبهة والأنف مع باقي أعضاء السجود وتمكينها من الأرض ، كما في الحديث : "أُمرتُ أن أسجد على سبعة أعظم ، وأشار إلى الجبهة والأنف ثم ذكر اليدين والركبتين وأطراف القدمين "(1) ، والسجود هو الهيئة التي تدل على كمال خضوع العبد واستسلامه لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، فالأنف والجبهة هما عنوان العزة ، وسُمّي أنفاً من الأَنفة ، فكان السجود على الأنف والجبهة عنوان الخضوع والاستسلام .

وقوله: ﴿وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِرَبِّهِمْ ﴾، الواو عاطفة، يعني: ليس سجوداً فقط للأعضاء والجسم، بل أيضاً سجوداً للقلب واللسان، فإذا سجدوا سبّحوا الله ونزهوه عن

<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (1/ 162) برقم: (812)، ومسلم: (1/ 354) برقم: (490)، عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا.



النقائص، والباء هنا للملابسة، يعني: جمعوا بين التسبيح والتحميد.

ثم قال: ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ﴾، فذكر هنا العلة التي يمتنع بها من لم يسجد، وهي الكبر، فإبليس منعه الكبر من السجود، وكذلك الكافر منعه الكِبر من السجود، أما من سجد وخضع لله؛ فقد ذهب منه الكبر.!!

ثم ذكر لهم صفة أخرى، فقال: ﴿ نُتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾، تتجافى بمعنى تتباعد، والمضاجع الفُرُش كما في قوله: ﴿ وَالْمَجْرُوهُنَ فِي الْمَصَاجِعِ ﴾ النساء:34]، أي: في الفُرش وفي مكان النوم، والمعنى أن جنوبهم تبتعد عن الفُرش، فلا يقطع الليل كله في النوم، وإنما يقوم عدة مرات من فراشه للصلاة بين يدي الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وقد وردت روايات كثيرة عن الصحابة تفسّر زمن ذلك، فقيل: إنها الصلاة بين المغرب والعشاء (1)، وقيل: إنها صلاة العشاء نفسها (2)، وقيل: إنها صلاة العشاء نفسها (2)، وقيل: إنها صلاة المغرب نفسها (3)، ولكن قد جاء في حديث معاذ بيان ذلك بأنها صلاة الليل، قال: "قلت يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنة، ويباعدني من النار، قال: لقد سألت عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه، تعبد الله لا تشرك به شيئا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، ثم قال: ألا أدلك على أبواب الخير؟!! الصوم جنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ النار الماء، وصلاة الرجل من جوف الليل، ثم قرأ



<sup>(1)</sup> ينظر: جامع البيان، للطبري: (20/ 178).

<sup>(2)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية: (4/ 362).

<sup>(3)</sup> ينظر: جامع البيان، للطبري: (20/ 179).

الْيِنْ الْسِيْنَ إِلَا السِّيْنَ الْمِنْ الْسِيْنَ الْمِنْ الْسِيْنَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ

ثم قال: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾، فهم إذا قاموا بين يدي الله كان حالهم حال الخائف الطامع، ولا شك أن حبهم لله دفعهم إلى تعظيمه والوقوف بين يديه، وتلك هي أصول العبادة، وهي: كمال الحب، وكمال الخوف، وكمال الرجاء، وبها جميعاً يجب أن يتعبد الإنسان لربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فلا تعبد الله بالخوف فقط؛ فتكون من الخوارج، ولا تعبد الله بالرجاء فقط؛ فتكون من المرجئة، ولا تكن من الزنادقة الذين يدّعون أنهم يعبدون الله عشقاً وحباً المرجئة، ولا تعبد الله محبة، وخوفا، ورجاء، وهذه هي صفة عبادة الرسل والأنبياء عليهم السلام، وهم أكمل الناس عبادة لله!!

ثم وصفهم بقوله: ﴿وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ اللهِ معاداتُهم متنوعة ما بين سجودٍ وخُضوع وقيام الليل وهذه عبادات بدنية، وتعظيم لله في القلب محبة وإجلالاً، وجمعهم بين الخوف منه والرجاء فيما عنده، وهذه عبادات قلبية، ثم ذكر نفقاتهم من زرق الله، وهذه من العبادات المالية، وتنوع عبادة العبد دليل على كمال صلاح كل جوارحه، لأنه يمكن أن تكون عابداً لله بقلبك ولسانك وببدنك ولكنك بخيل في باب المال والنفقة، لأن النفقة عبادة مالية، تُخرج

<sup>(1)</sup> رواه الترمذي: (5/11) برقم: (2616)، وابن ماجة: (5/116) برقم: (3973)، وصححه الألباني والأرناؤوط.

الشح والطمع من نفسك، فتتصدق وتُعطي وأنت تعتقد أن الله سيُخلف عليك، كما قال: ﴿وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُ هُۥ ﴿[سبأ:39]، وتعتقد أنك تُعطي من مال الله إلى خلق الله، وأن العوض من الله، كما قال: ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَعِفُهُ لَهُۥ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾[البقرة:245].

وقوله: ﴿وَمِمَّا رَزَقُنَاهُمْ ﴾، لفظ عام يشمل كل نعم الله التي رزقها العبد، فليس الرزق محصوراً على المال فقط، صحيح أن المال أعظم أنواع الرزق، ولكن هناك رزقٌ من نوع آخر، فالوجاهة رزق، فأنفق من وجاهتك، واشفع للناس، وفي الحديث: "اشفعوا تُؤجروا"(1)، والعلم رزق، فأنفق من علمك، وعلم الناس، وبلّغ عن النبي مَنْ الله أو حديثاً، أو أي علم مما تعلمت، والصحة رزق، فأنفقها في طاعة الله، وهكذا...!

ثم قال سبحانه: ﴿ فَلَا تَعَلَمُ نَفُسٌ مَّا أُخَفِى لَهُم مِن قُرَّةِ أَعَيْنِ ﴾، فه ولاء القوم وعدهم الله الجنة، وهي مما تقربه العين إذا رأتها، ولكنه هنا لم يُصرّح باسمها، وإنما ذكرها بوصفها وأخفى الاسم تشويقاً إليها، وتعظيماً لما فيها، فلا يعلم شخص من هؤلاء الذين سبقت صفاتهم بالجزاء المخفي له عند الله، ولن يراه إلا إذا مات و دخل الجنة، وقد جاءنا في القرآن الكريم وصفاً تفصيلياً للجنة، ومع هذا الوصف التفصيلي؛ إلا أنه لم يُحاط بكل ما في الجنة، وفي الحديث القدسي: "أعددت لعبادي الصالحين ما لا عينٌ رأت ولا أذنٌ سمعت ولا خطر

<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (2/ 113) برقم: (1432)، ومسلم: (4/ 2026) برقم: (2627)، عن أبي موسى رَضِّاللَّهُ عَنْهُ.



#### على قلب بشر"<sup>(1)</sup>.

وقوله: ﴿جَزَاءً بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، الباء هنا سببية، أي: بسبب أعمالهم الله الله هذا النعيم جزاءً لهم.

ثم قال: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُونَ ﴿ الله النار ومصيرهم، وذكر لنا صفات أهل الجنة وجزاءهم، ومن خلال المقارنة بين الحالين يتضح لنا الفرق بينهما وأنهما لا يستويان في المصير والجزاء، فلا يستوي حال المؤمن في الدنيا في راحته وسعادته وانشراح صدره وإيمانه، ولا حاله في القبر ولا حاله في الجنة بحال الكافر الذي يعيش في الدنيا في ضنك وقلق واضطراب، وفي البرزخ في عذاب وتعب، وفي المحشر في فزع وخوف، وفي النار في عذاب وسعير، نسأل الله السلامة والعافية.

المقصود بالفاسق هنا هو الكافر؛ لأن الفسق على نوعين: فسق أصغر، هذا ممكن أن يقع فيه بعض المؤمنين، وفسق أكبر وهو الكفر المخرج من الملة، ثم بيّن جزاء كل فريق، فقال: ﴿ أَمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّكلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأْوَىٰ بيّن جزاء كل فريق، فقال: ﴿ أَمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّكلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأُونَ الْمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ عَلَى فَجزاء المؤمنين الصالحين الجنة التي سبق بيانُها إجمالاً، وسماها: جنة المأوى، لأن المؤمنين يأوون إليها، أي: يسكنون فيها، وتكون منز لاً لهم، وهذا الجزاء لهم كان بسبب أعمالهم الصالحة.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري: (4/ 118) برقم: (3244)، ومسلم: (4/ 2174) برقم: (2824)، عن أبي هريرة رَضِّاً لَلَّهُ عَنْهُ.



ثم قال: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأُونِهُمُ النَّارُ ﴾، والمقصود بالفسق هنا، الفسق الأكبر؛ لأن النار لا يخلُد فيها إلا الكافر، أما العاصي الذي عمل بعض الفسوق والعصيان، ولم يتب منها فلا يخلد في النار.

وقوله: ﴿ كُلُّما آزُادُوا أَن يَغُرُجُوا مِنها آأُعِيدُوا فِيها ﴾، إرادة الخروج منها موجودة من أول يوم، ولكن لا يحصل لهم ذلك، ومن صور الإرادة عندهم أنهم يشعرون أنهم إذا ماتت أجسامُهم وجلودهم من شدة العذاب؛ ظنوا أن بموتهم ينتهي العذاب عنهم، وكأنهم خرجوا من النار، ولكن ذلك لا يحصل لهم، بل ينتهي العذاب عنهم، وكأنهم بدّ لنّهُم جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا الْعَذَاب ﴾[النساء: 56]، فهذه صورة من صور الإعادة، وقيل: أنهم كلما رفعتهم النار إلى أعلى، فكروا أنهم سيخرجون، فتُعيدهم إلى أسفل(1)، فيبقون بين صعود ونزول.

وقوله: ﴿وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابِ النّارِ ﴾، ويُقال لهم من باب التبكيت والتقريع: ذوقوا عذاب النار، لأن العذاب في الآخرة، نوعان: عذاب حسى يصيب الأجساد بالحريق والسعير، وعذاب معنوي، وهو ما يسمعُه أهلُ النار من تقريع الله والملائكة لهم بالكلام الذي يُوجعهم من الناحية النفسية، ومنه هذا القول، فالإنسان لو أصيب بمصيبة، وجاءه شخص، وقال له: ذُق العذاب، لازداد ألما وتعبا، وهو في هذه اللحظة أحوج ما يكون إلى أن يقال له كلمة طيبة تُهيء نفسه للصبر، فأهل النار -بجوار العذاب الأليم الذي يحصل لهم يُقال لهم: كلمات التبكيت والتقريع مزيداً في العذاب النفسي لهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/ 107).

الْيِنْ الْسِيْنُ إِلَّا الْسِيْنُ الْسِيْنُ الْسِيْنُ الْسِيْنِ اللَّهِ الْمِلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِي الْمِلْمِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّل

وقوله: ﴿ اللَّذِى كُنتُم بِهِ عَكَدِّبُوك ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 يحصل اليقين للكفار بما كانوا ينكرونه من أمور في الدنيا؛ حين يبُعثون بين يدي الله ويشاهدونها حقيقة، بعد أن كانوا في حالة الشك المطلق منها في الدنيا.!!
- 2 أن السجود لله هو الهيئة التي تدل على كمال خضوع العبد واستسلامه لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.
- 3- أن العذاب في الآخرة، نوعان: عذاب حسى يصيب الأجساد بالحريق والسعير، وعذاب معنوي، وهو ما يسمعُه أهلُ النار من تقريع الله والملائكة لهم بالكلام الذي يُوجعهم من الناحية النفسية.



## شرب القطع الثالث من سورة السجدة من سورة السجدة المنافذ السجدة المنافذ السجدة المنافذ السجدة المنافذ ا

قول الله تعالى: ﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدَئَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ مِّنَ أَلْعَدُابِ ٱلْأَدُبِ وَلَا أَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ مِّنَ الْعَدُابِ اللهُ عَمُونَ وَمِن ضمنهم كفار قريش يَرْجِعُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا



الْمِنْ الْسِنْ عُنْ الْسِنْ اللَّهِ اللَّ

المفسرون في نوع هذا العذاب، هل هو القحط والسنون (1)، أم المصائب والابتلاءات (2)، أم الهزيمة والقتل الذي حصل لهم في بدر (3)، أم غير ذلك؟ والراجح أنه عام، فيشمل كل أنواع العذاب التي أصابت الكفار في الدنيا، من مصائب، وابتلاءات وحروب، وزلازل، ومِحن، وقتل، وجوع، وغير ذلك، وقيل: إن المقصود بالعذاب الأدنى هنا عذاب القبر (4)، لكن هذا القول ضعيف، ويرده السياق، في قوله: ﴿ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ﴾، لأنه لا رجعة بعد الموت إلى الدنيا، وفي قوله: ﴿ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ ﴾، المقصود بالعذاب الأكبر هو عذاب النار في الآخرة، ودون لها تفسيران، الأول: بمعنى غير، والثاني: بمعنى أقل، وكِلا المعنيين يصلُح هنا، فعذاب الآخرة غير عذاب الدنيا، وعذاب الدنيا أقل في الرتبة من عذاب الآخرة.

ثم قال: ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾، وهذا تعليل لإصابة الكفار بشيء من العذاب في الدنيا، فالهدف والحكمة منه لعلهم يرجعون إلى الحق، فيؤمنوا، ويعرفوا الصواب ويهتدوا إليه.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاللّهِ عَلَيْتِ رَبِّهِ - ثُرُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ ، أي: لا أحد أشد ظلماً من الذي وعظ بآيات الله فكذب بها أو ردها، و (مَن) هنا ليس



<sup>(1)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية: (4/ 363).

<sup>(2)</sup> ينظر: جامع البيان، للطبري: (20/ 188).

<sup>(3)</sup> ينظر: جامع البيان للطبري: (20/ 190).

<sup>(4)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية: (4/ 364).

المقصود بها سؤال الاستفهام الذي يحتاج إلى جواب، وإنما المقصود بها سؤال استنكاري تعجبي استغرابي، فيستغرب ويتعجب ممن هذا حاله، والآيات هنا إما أن تكون الآيات الشرعية أنزلها الله في القرآن الكريم، أو في كتب الله عموما، أو الآيات الكونية، أو هما معا، وهذا أبلغ، فإن الإنسان قد يتعظ بالآيات الكونية أكثر مما يتعظ بالآيات الشرعية؛ لأن الآيات الكونية يُشاهدها ويراها ويحسها كل الناس، بينما الآيات الشرعية لا يفهمها ولا يعيها إلا من وفقه الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى لفهمها، وأضاف الآيات إلى الرب؛ لأن معنى الرب فيه معنى الرعاية والعناية بهذا العبد، والمعنى هذه آيات ربك الذي أوجدك ورباك.

وفي ذلك تحفيز لشعور العبد نحو خالقه ومولاه، وقال هنا: ﴿ أُو الْعَهْمَ عَنْهَا ﴾ [الكهف:57] بـ (فاء التعقيب)، فما الفرق بين هذه وتلك؟ الجواب: هذا إخبار عن حال الناس وموقفهم مع الآيات، فبعض الناس يُعرض عن الآية بمجرد سماعها، وبعض الناس يمكن أن يستمع ويُفكر ثم بعد التفكير بوقت يُعرض، وكِلا الأمرين دليل على قلة الفقه، ذاك أعرض بدون تدبير وذاك أعرض بعد التأمل، والنتيجة واحدة وهي عدم الاستجابة للآيات.

ثم قال الله تعالى: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ﴿ هَذَا الْأَسلُوبِ خبري لَكنه يُفيد التهديد، والمعنى إن هذا الذي ظلم نفسه بتكذيبه بآيات الله وإعراضه عنها، لن يُترك بدون عقوبة، فهو مجرم ولا بد أن يعاقبه الله وينتقم منه، وفي قوله: ﴿إِنَّا ﴾، المقصود بها هنا نون العظمة، فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إذا حدّث عن نفسه



شِيُولَةُ السِّبَاءُ إِنَّ السِّبَاءُ إِنَّ السِّبَاءُ إِنَّ السِّبَاءُ إِنَّ السِّبَاءُ إِنَّ السِّبَاءُ إِنَّ

قد يُحدّث بالإفراد وقد يُحدّث بالجمع، فهنا الجمع للتعظيم، فهو إله واحد لا شريك له، وفي قوله: ﴿مِنَ الْمُجْرِمِينَ ﴾، وصف يُبيّن سبب الانتقام منهم، وهذا يدلنا على أن صفة الانتقام لله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ ليست مطلقة، وإنما هي من الصفات المقيدة، أو التي يُسمونها صفة المقابلة، مثل: المكر والخِداع والاستهزاء، فالله لا يُوصف مطلقاً بها بل تقيّد بمن يستحق ذلك، وهذه مثلها فلا يُسمى الله بالمنتقم؛ لأن المنتقم ليس من أسماء الله الحسنى، ولكن إن قلته من باب الإخبار؛ فيجوز، لأن باب الإخبار يجوز فيه ما لا يجوز في باب التسمية، والصواب أن يطلق هذا الوصف عليه مقيداً فيقال: المنتقم من المجرمين، بمعنى أن صفة الانتقام مرتبطة بالمجرمين، كما يقال: أنه يمكر بمن يستحق المكر، ويخدع من يستحق الخديعة.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ ﴾، الواو هنا إما استئنافية أو عاطفة، فإذا قلنا: عاطفة، فعلى ما سبق من إعراض كفار قريش عن الإيمان وتكذيبهم بالرسول والمقطفة، وإن قلنا: استئنافية، فمعناها ذكر قصة جديدة، وموسى هو ابن عمران عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهو نبيٌ أُرسل في بني إسرائيل، والمقصود بالكتاب هنا التوراة.

وقوله: ﴿ فَلَا تَكُن فِي مِرْ يَدِ مِن لِقَا آبِدٍ عِن لِقَا آبِدٍ عِن الله المحمد الله الله المحمد الله والمرية: الشك، وقد ذكر المفسرون عدة أقوال في عودة الضمير، الأول: أنه يعود إلى موسى، والمعنى فلا تكن يا محمد في شك من لقاء موسى، وهذه بشارة لمحمد المحمد الم



والحوار بخصوص تخفيف الصلاة، كما هو مشهور في حديث الإسراء والمعراج<sup>(1)</sup>، ورجّع هذا القول ابن جرير<sup>(2)</sup>.

والقول الثاني: أنه يعود إلى الله، أي: فلا تكن في شك من لقائه في الآخرة، وضعّف هذا القول ابن عطية (3)، وعلى هذا المعنى يكون قوله: ﴿فَلَا تَكُن فِي مِنْ لِقَابِهِ مِن لِقَابِهِ مِن لِقَاء الله، مِنْ لِقَابِهِ مِن لِقَاء الله، وجاءت على سبيل الوعظ والإرشاد للنبي الموسلة، ولأمته، وهذا يأتي كثيراً في القرآن، وليس لأن محمداً الموسلة في شك، وإنما من باب التوكيد والتعليم لأمته، أن لا تشك في لقاء الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى وهو الوقوف بين يديه.

والقول الثالث: أنه يعود على الكتاب<sup>(4)</sup>، أي: فلا تكن في شك من لقاء الكتاب، والمقصود أثره، فالرسول إذا أُعطي الكتاب كان ذلك عنواناً للرسالة والبعثة، ثم حصول المشقة له في تبليغه والأذية من المخالفين له، والمعنى فلا تكن في شك مما قد سيصيبُك بعد إنزال الكتاب عليك من مشقة التبليغ وأذية المخالفين من قومك.

والقول الرابع: أن الضمير يعود إلى ما لاقاه موسى من أذيةٍ من قومه،



<sup>(1)</sup> رواه البخاري برقم: (3239)، (4/ 116)، ومسلم برقم: (165)، (1/ 151)، عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا.

<sup>(2)</sup> ينظر: جامع البيان، لابن جرير الطبري: (20/ 193-194).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية = المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (4/ 364).

<sup>(4)</sup> ينظر: المصدر السابق.

شِيْوَكُو السِّبَاغُ إِلَيْ السِّبِغُ إِلَى اللَّهِ السِّبِغُ إِلَى اللَّهِ اللَّلِي اللَّهِ اللَّ

والمعنى فلا تكن في شك مما لاقى موسى من قومه من أذية، فإنك ستحصل على مثلها من قومك، ورجح هذا القول ابن عاشور<sup>(1)</sup>، فهذه أربعة معان في عودة الضمير، وهذا يدل على سعة لغة العرب، ويدل على مكانة العلماء وتبحرهم في فهمها، حتى تنتبه اليوم إلى البضاعة المزجاة لأولئك القوم الذين يُفسرون القرآن وهم جهلة بلغة العرب، ولا يعرفون شيئًا من بلاغة القرآن، ولا يعرفون أصول النحو ولا قواعد الإعراب، ولا مفردات المعاجم والاشتقاق، فإذا بهذا المفسّر يناقض كلامه بعضُه بعضًا ويضرب بعضه بعضًا، ويظهر القرآن على أنه مختلف ومتناقض!!، وليس كتاب هداية وإعجاز وبيان للأمة!!، فانتبهوا يا طلبة العلم!! وتعلّموا أصول التفسير وقواعده، وتعلّموا لغة العرب وبلاغتها، فإن الله أنزل القرآن بلغة العرب.!!

ثم قال: ﴿وَبَحَعَلْنَكُ هُدُى لِبَنِي إِسْرَوْعِيلَ ﴿ الضّمير يعود إما إلى موسى، أي: وجعلنا موسى هادياً لبني إسرائيل، وإما إلى الكتاب وهو التوراة، أي: وجعلنا التوراة هادية لبني إسرائيل، وكلا المعنيين صحيح، فإن قلت: الكتاب؛ فالمبلّغ له موسى، فالهداية تكون بموسى عن طريق الكتاب، وإن قلت: موسى؛ فموسى سيهدي بني إسرائيل بما أوحي إليه من الكتاب، واللام لام الاختصاص، فموسى أو التوراة خاصة بهداية بني إسرائيل، بينما جعل الله القرآن ومحمداً هدى للناس أجمعين، ورحمة للعالمين، وبنو إسرائيل هم: أولاد يعقوب عَلِيهِ السّائم، ومن تناسل منهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور: (21/ 235-236).

ثم قال: ﴿ وَبَحَعَلُنَا مِنْهُمْ ﴾، أي: وصيّرنا من بني إسرائيل رؤساء يُقتدى بهم في الخير، ومِن هنا تبعيضية، بدليل أنه يوجد من بني إسرائيل من ليسوا أئمة في الخير، بل هم أئمة في الشر.

وقوله: ﴿ يَهُدُونَ بِأُمْرِنَا ﴾، أي: يعملون بشريعتنا، ويدعون إليها، ويقتدي بهم غيرهم في ذلك، لأن الإمام لا يُسمى إماماً إلا إذا اقتدى به غيره، والمقصود بالأمر هنا الأمر الشرعي الذي أنزله الله في الوحي، وهو فعل الطاعات وترك المحرمات.

وقوله: ﴿لَمَّا صَبَرُواْ ﴾، (لممّا): بالتخفيف والتشديد، قراءتان، أي: حينما تحقق صبرُهم، فربط بلوغهم إلى رتبة الإمامة بشرطين: بحصول الصبر واليقين منهم، والصبر يشمل جميع أنواع الصبر.

شم قال سبحانه: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ وَفِيهِم المؤمنون الصالحون، يَخْتَلِفُونَ فَي أمور الدين، وماتوا وفيهم الكافرون المجرمون، وقد حصل بينهم اختلاف في أمور الدين، وماتوا



الْمِيْ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةِ السِّيِّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسِيَّةُ الْسَيْعُ الْسَالِيَّةُ الْسَيْعُ الْسَاسِةُ ال

وهم على هذا الاختلاف، فأجّل الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ الفصل بينهم إلى يوم القيامة، والمقصود بالفصل هنا ليس مجرد الحكم بأن يُقال: هذا مؤمن وهذا كافر، فقد قيل هذا في الدنيا، وإنما المقصود يجازي الكافر على كفره في جهنم، ويجازي المؤمن على إيمانه في الجنة، وبيّن أن يوم الفصل الكامل الحقيقي المنتهي الذي لا مراجعة فيه ولا استئناف سيكون في يوم القيامة.

وقوله: ﴿فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾، أي: في الأمر السشرعي والأفعال الاختيارية التي يفعلها العبد فيما يتعلق بالدين، وليس الاختلاف الكوني الذي جبلوا عليه ولا اختيار لهم فيه كاللون والجنس واللسان ونحوه، فهذا من آيات الله في الخلق، كما قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَا لِهِ مِنْ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِكَ أُلُسِنَا فَعَلَمُ السَّمَوَتِ وَالْحَلَق، كما قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَا لِهِ مَسْروع لتنوع الحياة.!!

فائدة: ما الحكمة من ذكر قصة موسى وقومه في وسط حديثه عن المكذبين لمحمد المكينية من أهل مكة؟!

الجواب: والله أعلم، أن الله تعالى أراد أن يُسلّي محمداً والله أعلم، أن الله تعالى أراد أن يُسلّي محمداً والله أول من تكذيب وأذية من قومه، وكأنه يقول له: لست أول من كُذّب، ولست أول من أوذي، فقد حصل لموسى التكذيب والأذية، ووُجد من قومه من كان إماماً في الحق صابراً عليه، وسيكون من أمتك أيضاً أمة يهدون بالحق وبه يعدلون، فهذه سنة الله تعالى في الذين خلوا من قبلك من الرسل، فلا تحزن ولا تيأس ولا تبتس، وهذا فيه تسلية وتصبير للنبي والمن المؤمنون في مرحلة استضعاف وأذية، فاحتاجوا إلى التصبير بمثل هذه الآيات.



ثم قال: ﴿ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ ﴾ ، يعني: أن الكفار المخاطبين يمرّون في رحلاتهم إلى اليمن وإلى الشام على قرى عاد وقرى ثمود وقرى قوم لوط؛ فيرون بقايا مساكنهم التي بقيت بعد هلاك أجسادهم بالعذاب، وهذا مثل قوله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ مُبِينٍ ﴾ [الحجر: 79]، أي: إن هذه المساكن في طريق واضح لكم في ذهابكم وعودتكم.



<sup>(1)</sup> ينظر: لسان العرب، لابن منظور: (13/ 334).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري: (5/ 2) برقم: (3650)، ومسلم: (4/ 1963) برقم: (2533).

<sup>(3)</sup> ينظر: لسان العرب، لابن منظور: (13/334).

الْمِنْ الْسِنْ عُنْ الْسِنْ اللَّهِ اللَّ

ثم قال: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيْنَتِ أَفَلا يَسْمَعُونَ ﴿ أَي: فِي هلاكهم، وفِي سماعكم لأخبارهم وقصصهم آية، أفلا تسمعون سماع اتعاظ وتذكر، وإنما عقب هنا بالسمع، لأنهم لم يُشاهدوا بأعينهم هلاك الأمم، وإنما شاهدوا المساكن، أما هلاك الأمم فسمعوها عن طريق الأخبار، فكل أمة تروي هلاك من سبقها، ثم جاء القرآن فأسمعهم أخبارهم كاملة.

ثم قال: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ عِزَعًا ﴾، الرؤية هنا بصرية أم قلبية؟ يمكن أن تكون بصرية لبعض الناس، ويمكن أن تكون قلبية للبعض الآخر، فمن يُشاهد السحاب ونزول المطر ونبات الأرض، فهذه رؤية بصرية، ومن لا يُشاهد ذلك وإنما يعلم ذلك من خلال السماع والأدلة، فهذه رؤية قلبية، والسَّوق هو الزجرُ من الخلف، فتسوق الجمل أي: تزجره من خلفه، وهذا يعني أن الملائكة الموكلة بالسحب التي تحتوي على الماء، تزجرها من الخلف، فتنطلق من مكان إلى مكان، هذا إن كانت في السماء، أما إن كان الماء في الأرض؛ فالمقصود بسوق الماء؛ جعله يجري من مكان إلى آخر كما في الأنهار والعيون، والأرض الجُرُز هي: الأرض اليابسة التي لا نبات فيها، فإذا ساق الله إليها الماء، أو أنزل إليها المطر نبت بهذا الماء الزرع.

وقوله: ﴿ تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَكُمُهُم وَأَنفُسُهُم ﴾، بيّن أن الزرع الذي يُنبَت يستفيدُ منه صنفان: الإنسان، والحيوان، فما كان فيه ثمر وحبوب فيأكله الإنسان، وما لا يستطيع الإنسان أن يأكله أو لا يوجد فيه ثمر، فهو طعام للأنعام، وقدّم الأنعام على الإنسان هنا، لأن سياق الحديث هنا عن إنبات الأرض بالمطر، وأكثر



الزرع الذي ينبت منه يكون طعاماً للأنعام، وأخّر ذكر الأنعام في قوله: ﴿مَنْعًا لَكُو وَلِأَنْعَامِ فِي قوله: ﴿مَنْعًا لَكُو وَلِأَنْعَامِهُ عَلَى الإنسان.

وقوله: ﴿أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ ثَنَا ﴾، عقب هنا بحاسة البصر؛ لأن إنبات الزرع وظهور الثمرة تراها العيون، فالعبرة بالبصر، والمقصود هنا: بصر اتعاظ وتذكر.

ثم قال سبحانه: ﴿وَبَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْفَتْحُ ﴾، أي: يقول مشركو مكة لمحمد: أنت قلت: إن بيننا وبينك معركة، وإن العذاب سينزل بنا، وإنك ستنتصر علينا، فمتى يكون ذلك؟! يسألون على سبيل الاستبعاد والاستنكار، كما في قوله: ﴿سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعِ ﴾ [المعارج: 1] وهذا يدل على خفة عقولهم.

وقوله: ﴿إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ ﴾ ، الخطاب لمحمد ومن معه من المؤمنين ، لأن النبي وَلِي أخبرهم أن من لم يُؤمن سيُعذب وسيُعاقب ، وقال لهم أصحابه ممن آمن به مثل ذلك ، فأمر الله تعالى نبيه والله الله يُجيبهم على سؤالهم هذا ، لأنه سؤال استخفاف ، وسؤال من قوم لا يفقهون ، بل أمره أن يُجيبهم إجابة الحكيم ، وهو أن ينقل السائل من السؤال الخطأ إلى السؤال الصحيح ، أو يُعطيهم إجابة سؤال صحيح مُفترض ، فقال له: ﴿قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَنهُم ﴾ ، يوم الفتح ليس هو الوقت الذي ينزل فيه عذا بُكم ، سواءً كان عذاب الأسْرِ أو القتل أو القحط أو غيرها من العقوبات الدنيوية ، بل يوم الفتح الحقيقي ، هو يوم القيامة ، وليس ما تستعجلونه من العذاب الدنيوي ، فالصحيح أن تسألوني عن يوم القيامة وما ينجيكم من العذاب فيه ، فهو يوم الفتح الحقيقي لأن الفوز فيه لا خسارة بعده ، كما قال : ﴿فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ



شِيْوَكُو السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَى السِّبَاءُ إِلَ

وَأُدُخِلُ ٱلْجَنَّةُ فَقَدُ فَازَ ﴾ [آل عمران: 185]، ولذلك من الخطأ في التفسير: أن يُفسّر يوم الفتح بأنه فتح مكة، كما ذهب إليه به بعض المفسرين (1)، بحجة أن الفتح الثاني هو الفتح الأول بدليل إعادته معرفا، ولكن السياق لا يستقيم مع هذا التفسير، والصواب أن يُقال هذا من أسلوب الحكيم: فالفتح الذي سألتم عنه ليس جوابه مناسب لكم، وأن الفتح الحقيقي بيننا وبينكم سيأتي يوم القيامة بدليل ما بعده، وهو قوله: ﴿لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَنهُم مَ وهذا لا يكون إلا حينما تقوم الساعة، ولو قلنا إن المقصود بهذا الفتح فتح مكة: لكان التفسير باطلاً؛ لأن مكة فتحت، وآمن آلاف الناس، وقبل منهم الإيمان.

### وقوله: ﴿ وَلَا هُمُّ يُنظُرُونَ ١٠٠٠ ﴾، أي: ولا هم يُمهلون.

ثم أمر الله نبيه المراق أن يُعرض عن هؤلاء الكفار كثيري الجدال والخصومة، فلا فائدة من مجادلتهم، فلا تضيّع وقتك معهم، ولا تتعب نفسك بهم، وأعرض عنهم بمعنى أهملهم، وليس معنى ذلك ألا تدعوهم، أو لا تبلغهم الدعوة، فالنبي المرق معنى هذه الآيات التي فيها إعراض عنهم، كان بين الحين والآخر يعرض عليهم الدعوة.

وقوله: ﴿وَانْنَظِرُ إِنَّهُم مُّنْتَظِرُونَ ﴿ آَيَ انتظر إِيمانهم وهداية الله لهم، أو ما يفعل الله بهم، كما حصل لهم في فتح مكة، وهم منتظرون مثلك ما يفعل الله بك، ولكن شتان بين انتظار الشفيق الذي ينتظر إيمانهم وهدايتهم، وبين انتظارهم، فقد كانوا ينتظرون هلاكه أو موته، فشتان بين نوعي الانتظار:



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/111).

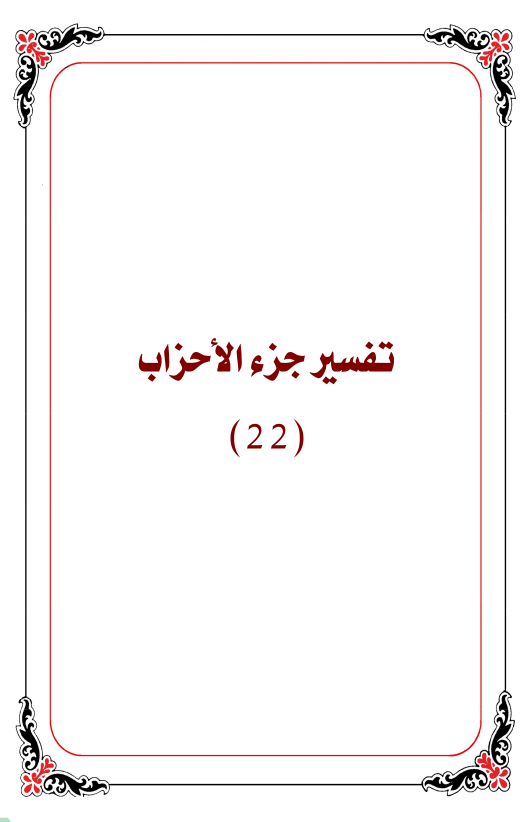
الداعية ينتظر من المجرم أن يُسلم، والمجرم ينتظر من الداعية أن يهلك ويبتعد من طريقه ليستمر في كفره وإعراضه، فشتان بين انتظار هؤلاء وانتظار هؤلاء.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1- أن صفة الانتقام لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ليست مطلقة، وإنما هي من الصفات المقيّدة، أو التي تسمى بصفة المقابلة، مثل: المكر والخِداع والاستهزاء، فالله لا يُوصف بها مطلقاً، بل تقيّد بمن يستحق ذلك.
  - 2- أن الإمامة في الدين لا تنال إلا بشرطين: الصبر واليقين.
- 3- أن يوم الفتح الحقيقي؛ هو يوم القيامة، وليس ما يستعجل به الكفار من العذاب الدنيوي، لأن الفوز فيه لا تعقبه خسارة...













# تفسير سورة الأحزاب القطع الأول من سورة الأحزاب تفسير المقطع الأول من سورة الأحزاب

#### بِنْ عِلْلَهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ يَا أَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ۗ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا اللَّهَ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَامِهِ رُونَ مِنْهُنَّ أُمُّهَتِكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ ءَكُمْ أَبْنَآ ءَكُمْ أَزُلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَهِكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّإِيلَ نَ ٱدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوا ْ ءَابَآءَهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَلِيكُمْ ۚ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيمَا ٓ أَخْطَأْتُم بِهِ } وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا أَنَّ ٱلنَّبَيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ۗ وَأَزْوَاجُهُۥ أُمُّهَا مُهُمْ ۗ وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَنِ ٱللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوٓاْ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِكُم مَّعَرُوفًا " كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ۗ وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِّيثَقًا غَلِيظًا اللهُ لِيَسْئَلَ ٱلصَّدِيقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَ لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ١٠٠٠ ٠٠

#### شخصية السورة:

سورة الأحزاب؛ سورة مدنية (1)، نزلت بعد الهجرة في المدينة، والمقصد العام للسورة، هو: بيان مكانة النبي المريقية عند ربه، وعناية الله به، وحماية جنابه وأهل بيته، فقد ناداه الله في هذه السورة خمس مرات بلفظ: (يا أيها النبي)، ومعلوم أن من تكريم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لرسوله الله الله عن الأحزاب، وهم مجموعة من مُجرداً، وسُميت بسورة الأحزاب لحديثِها عن الأحزاب، وهم مجموعة من القبائل الذين تجمعوا لغزو المدينة فيما يُسمى بغزوة الخندق أو غزوة الأحزاب.

وافتُتحت بقوله: ﴿يَتَأَيُّهُا النِّيُ اتَّقِ اللهَ وَلا تُطِع الْكَفِرِينَ وَالْمُنفِقِينَ إِنَ اللهَ وسوله وَ النبوة، وفي موضع حَلِيمًا حَكِيمًا وَ الله و الله و الله و الله و النبوة، وفي موضع آخر بصفة الرسالة، كما في قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ [المائدة: 67]، فجمع له بين الوصفين تشريفًا له، والخطاب بالوصف دون الاسم يدل على التكريم والتشريف له، وأمره في هذا النداء بالاستمرار على التقوى والازدياد منها، وفيه إشارة إلى أهمية الوصية بالتقوى لعموم الخلق، فإذا كان الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أمر رسوله بالتقوى وهو إمام المتقين؛ فمن باب أولى أن يؤمر بها غيره من الخلق، فلا تأخذك العزة بالإثم حينما تُنصح ويُقال لك: اتق الله!، فتشعر بأنه قد اعتُدي على جَنابك وأخطئ في حقك!!، كما قال الله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ أَخَذَتُهُ الْمِزَةُ وَلِا اللهِ عَلَى اللهِ النصح في الذي يدور حول ذاته، ولا يقبل النصح بألٍ النصح في النصر على الذي يدور حول ذاته، ولا يقبل النصح



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 375).

سِنُونَا الْأَخْبَالَا الْمُعْبَلِكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

والتوجيه، فلا يلزم أن يُقال لك: اتق الله، أنك لست من المتقين، بل المقصود: استمر على التقوى واحرص عليها حتى لا تنقص، وقد كان النبي المنطق أكمل الخلق في التقوى، وقد أخبر عن نفسه بذلك رداً على من ظن أن عباداته قليلة، فقال: "أما إني أتقاكم له وأخشاكم له"(1)، فهذا محمد الما الله أكثر الناس تقوى، ومع ذلك يأمره الله بالتقوى، فكيف بحالنا نحن؟!، ثم نهاه عن طاعة المنافقين والكافرين، فلا يقبل كلامهم ولا يسير في طريقهم، ولا يخضع لخططهم، فأصناف الناس في المدينة كانوا ثلاثة: مؤمن صادق في إيمانه ظاهراً وباطناً، وكافر ظاهرٌ كفره، ومنافق يُظهر الإسلام ويبطن الكفر، فنهاه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن يُطيع الصنف الثاني والثالث، وأطلق الطاعة ولم يقيدها بشيء؛ لتشمل كل شيء، وإن كان الأصل أنها في جوانب الدين والإيمان وأمور الآخرة، ولكن أيضاً حتى في أمور الدنيا يمكن أن يستغنى عنهم لفساد دنياهم وفساد أخلاقِهم، فقد يدسّون السم في العسل، فكن على حذر منهم، وأمره أن يشاور المؤمنين الصادقين، وطاعة المنافقين والكفار والسير في طريقهم من أخطر ما أصيبت به أمة الإسلام اليوم، والمنافقون هم العلمانيون المارقون من الدين، العُملاء لليهود والنصاري والكفار باطناً، الذين يعيشون مع المسلمين ظاهراً، فقد أفسدت المسلمين ديناً ودنيا، ولو تتبعنا مصائب المسلمين اليوم لوجدناها نتيجة وثمرة لطاعة الكافرين وطاعة المنافقين، فإذا كان الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قد نهى رسوله المرابية، وهو المؤيد بالوحي عن أن يُطيع هؤلاء، فكيف بحالنا؟! وكان



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (2/ 779) برقم: (1108).

النهي بالوصف ليشمل الخطاب كل كافر ومنافق في كل زمان ومكان، فكل من اتصف بهاتين الصفتين فاحذر منه، وعلّل هذا الأمر والنهي بأن أمره ونهيه صادر عن عليم، أحاط بكل شيء علماً، وحكيم، ليس في حكمه خللٌ ولا خطأ، فالخطأ ومخالفة الصواب غالباً ناتج عن أحد أمرين أو هما معاً: إما الجهل وقلة العلم، وإما قلة الحكمة أو فقدانها، والله منزه عن ذلك.

وقوله: ﴿ وَاتَّرِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾، أمر الله نبيه والسنة النبوية إليه من الوحي، بواسطة جبريل عَلَيْهِ السّلَامْ، وهو القرآن الكريم، والسنة النبوية وحي كما قال: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَى ۚ إِنْ هُوَ إِلّا وَحَى يُومَى نَ ﴾ [النجم: 3-4]، فأنت في غنى من أن تأخذ بمشورة كافر أو منافق، ففي الوحي غُنية عن ذلك كله فاتبعه، والخطاب للنبي وهو أمر لأمته، ولفظ: (إليك)، إشعار بالاختصاص، وهذا يدل على أن ما أوحى الله به من الوحي والأحكام والعبادات وغيرها إلى الرسول وسي أنها ناسخة للأحكام السابقة في شرائع الأنبياء قبله، وكلمة: (من ربك)، إشعار بالعناية والرعاية له، فالذي خلقك وذياك، وأوجدك وربّاك هو الذي أنزل عليك الوحي الذي فيه خيرٌ لك في دينِك ودنياك، وعلى وعلى وعلى وعلى الله بيمان ونية صادقة، فنبّهنا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إلى أنه مطّلع على عمل، ويحتاج إلى إتقان ونية صادقة، فنبّهنا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إلى أنه مطّلع على كل عمل نعمله، ليكون خالصاً صواباً يقبله الله منا.

وقوله: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَا لِلَهِ وَكِيلًا ﴿ ثَ ﴾ ، وأمر الله رسوله الله وكيلًا ﴿ وَالله والله والله والله والمور بالتوكل ، وهو: تفويض الأمور إلى الله والاعتماد المطلق عليه في جميع الأمور



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ \_\_\_\_\_\_

والأحوال، كما قال: ﴿وَأُفَرِّضُ أَمْرِى إِلَى اللهِ ﴾ [غافر:44]، والتوكل لا يكون على مخلوق أبداً، وإنما يكون على الخالق الحي، كما قال الله: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكُل لا يكون إلا على الحيّ الذي لا يموت، وهو الله، وكفى بالله وكيلاً لمن توكل عليه وأناب إليه، فإنه يكفيه في شؤونه كلها فلا يحتاج إلى غيره، فما أجملها من توجيهات ربانية لو عمل بها المسلم لصلُحت له دنياه وآخرته!!.

وقول المنافقة في الله المنافقة المنافقة المنافقة في المنافقة والمنافقة والمنافة والمنافة والمنافة والمنافقة والمناف



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (19/ 160) برقم: (12107)، وإسناده صحيح.

المنسوب إلى غيره!! واسم الإشارة عائد إلى ما سبق، وأنها ليست حقائق واقعية، بل مجرد أقوال صدرت من أفواه القوم دون تبصر وتأمل في معانيها ولوازمها، والله وحده هو من يقول الحق الذي لا مرية فيه، وفي هذا إشارة إلى بطلان ما سبق من أقوال، وهو سبحانه من يوفق لسلوك الطريق الصحيح، وأرشدكم بهذه الحقائق ليبعدكم عن الظنون والخزعبلات والخرافات، ويدلكم على الحقائق السليمة والطريق الصحيح.

ثم أرشدهم سُبَحَانُهُ وَتَعَالَى لطريقة التعامل مع الأدعياء من الأولاد، فقال: ﴿ اَدَعُوهُمْ لِآبَ إَهِمْ هُو أَقُسَطُ عِندَ اللّهِ فَإِن لّمَ تَعَلَمُوا عَابَاءَ هُمْ فَإِخُونُكُمُ فِي اللّبِينِ وَمُولِيكُمْ ﴿ اَي: انسبوا الشخص إلى أبيه، وقولوا: فلان بن فلان، فهذا الفعل أعدل، ومُوافق للحقيقة والواقع، فإن لم تعلموا من هو أبوه كحال بعض اللقطاء الذين لا يُعرف آباؤهم، وهو مسلم فاستخدموا معهم أُخوة الدين بحيث تكون العلاقة بينكم وبينهم علاقة الأخوة في الإسلام، فإن كان لا اسم له؛ سمّه ما شئت من الأسماء الحسنة وانسبه إلى عبد الله، مثلاً قل: محمد بن عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد العزيز بن عبد الجبار؛ لأن الخلق كلهم عبيدٌ لله، ثم انسبه إلى البلد الذي يسكن فيه، فتقول: الإبّي، أو الصنعاني، أو المكي، أو المدني، ونحوها، فإن كان طفلاً صغيراً فأرضعه من أحد محارمك ليصير محرماً لنسائك إذا كبر، والمولى من الولاء، وهي النصرة، ويُنسب إليك الشخص بالولاء لو أعتقته أو والمولى من الولاء وهي النصرة، ويُنسب إليك الشخص بالولاء لو أعتقته أو أسلم على يديك أو تحالف معك، فهذه أنواع الولاء الثلاثة.

وقوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُ مِبِهِ - وَلَاكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُ كُمْ



سِنُونَ الأَخْبَالَيْ اللَّهُ اللّ

وكان الله عفورا رحيما وهي قاعدة عامة في كل خطأ، والسياق هنا يفيد الخطأ الخاص بمخاطبة الأدعياء بخلاف ما سبق، فقد تُنادي الشخص تنسبه إلى غير أبيه خطئا، ولم تقصد المخالفة لأمر الله، ومن تعمد المخالفة بالقصد والإرادة إليه، فإن الله سيؤاخذه على ذلك إن لم يتب إلى الله، ثم حثهم وطمعهم بالتوبة والمغفرة لذنوبهم بالإخبار عن الله أنه غفور رحيم، يغفر ويرحم من تاب ورجع إليه سبحانه.

ثم قال: ﴿ اَلنِّي اَلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ ﴾، وهذه أيضاً قاعدة شرعية ، فالنبي عَلَيْ أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا حكم بشيء نفذ حكمه، ووجبت طاعته عليهم، ويجب أن يكون حبهم للنبي عَلَيْ مقدماً على حبهم لأنفسهم وأهوالهم وأولادهم، وفي الحديث: "لا يُؤمن أحدُكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين "(1)، وفي رواية(2): فقال عمر: يا رسول الله! وكان عندهم ما يسمى اليوم بالشفافية — والله إنك لأحب إليّ من كل شيء إلا من نفسي، فقال له النبي عَلَيْ: "لا يا عمر، حتى أكون أحب إليك من نفسك"، فقال عمر: والله لأنت أحب إليّ من كل شيء حتى من نفسي، فقال: "الآن يا عمر"، أي: الآن اكتمل إيمانك وقمت بما أوجب الله عليك من تعظيم وتوقير وحب محمد علي المسلم أن يُعظم رسول الله علي وأن يُحبه وأن يكون له من الولاية والتعظيم والحب أكثر ما للنفس، وفي



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (1/ 12) برقم: (14).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (8/ 129) برقم: (6632).

الحديث: "أنا أولى بكل مؤمن، من ترك دَيْنًا فعليّ، ومن ترك مالاً فلأهله"(1)، وقد كان النبي المسلمين وعليه دَيْنٌ لزم ولي أمر المسلمين أن يقضي دينه من بيت مال المسلمين

وقوله: ﴿وَأَزُونَجُهُ وَأُمّهَا لَهُمْ الْيَ إِنْ زُوجِاتِ النبي اللّهِ فِي تحريم النكاح لهن والمكانة والاحترام لهن بمثابة الأم، وهذه الأمومة تعود إلى حرمة نكاحهن لا غير؛ لأنه لم يثبت شيء من أحكام الأمومة بين المؤمنين وبينهن سوى هذه الواحدة، ألا ترى أنه لا يحل رؤيتهن، ولا يرثن المؤمنين ولا يرثونهن (²)، والخطاب للصحابة الذين كانوا معاصرين له، ويشمل جميع الأمة بعدهم، وفي هذه الآية إشارة إلى تحريم الطعن في زوجاته، فإذا كنت من المؤمنين؛ فزوجات النبي النبي المثابة أمك، فهل ترضى أن يُطعن في عرض أمك أو يتكلم على أمك أحد؟



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (2/ 591) برقم: (866).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 176).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 210).

شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِي \_\_\_\_\_\_

كان الأقارب مؤمنين مهاجرين وغير مهاجرين، فإن ذوي الأرحام مقدمون في ذلك، وذلك بعد أن فتح الله على المهاجرين وأغناهم من فضله، وصار بعضهم من كبار التجار، مثل عبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان وغيرهما، وكتاب الله هو اللوح المحفوظ، فهذا الحكم مكتوب فيه ومخصص بفترة من الفترات ثم جاء النسخ وفقاً لانتهاء تلك الفترة المحددة للحكم السابق، والكل بعلمه وإحاطته، واستثنى من هذا الحكم العطاء لهم بالوصية أو بالصدقة، كأن تقول: أوصي بكذا من التركة لأخي في الله وفي الإسلام فلان، ولا تنس أولياءك من الذين آخي بينكم النبي من هذا ونحوها، ورده إلى ذوي الأرحام من القرابات، قد أكد نسخ الميراث بالهجرة ونحوها، ورده إلى ذوي الأرحام من القرابات، قد كُتب وقدّره الله في اللوح المحفوظ.

ثم قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن فُرْجِ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثُنَقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾ ، هـ ذا إخبارٌ مـ ن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ للناس بأنه قد أخذ الميثاق من كل الأنبياء عمومًا ومن أولي العزم منهم خصوصًا، وهم محمد ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى، عَلَيْهِ والسّلامُ، وخصهم بالذكر لبيان شرفهم وفضلهم على غيرهم، وقدّم ذكر نبينا محمد ولله مع تأخر زمانه؛ إشعاراً بتقدم رتبته ومكانته عليهم، فهو أعظم الخلق وسيد ولد آدم من الأنبياء والمرسلين، والميثاق، هو: اليمين (1) على إخلاص العبادة لله سبحانه، وإبلاغ الرسالة والدعوة إلى التوحيد، والجهاد في سبيله، وأن يصدّق



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 304).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

بعضهم بعضا، ويتبع بعضهم بعضا، وهل هذا الميثاق خاص بالأنبياء، أو كان ضمن الميثاق الذي أخذ الله على ذرية آدم في عالم الذر؟ محتمل هذا ومحتمل هذا، والسياق يدل على الأول، لأنه وصف بالغليظ، ولأنهم مطالبون بمهام إضافية غير عامة الخلق، وذكر الأربعة الأولين ولم يذكر أسماء آبائهم، وذكر عيسى مع أمه؛ إشارة إلى مكانة أمه وأنه وُلد منها بمُعجزة، والميثاق الغليظ، هو المؤكد الشديد الذي يجب الوفاء به.

وقول ه: ﴿ لِلسَّعُلَ ٱلصَّدِقِينَ عَن صِدُقِهِم ۚ وَأَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ ، السلام للتعليل ، أي: أخذنا ميثاقهم لكي نسأل الأنبياء عن صدقهم في تبليغ الرسالة ، وذلك تبكيتاً للكافرين ، ولكي يُظهر مكانة الرسل عند أقوامهم المكذبين بهم ، وإلا فالله يعلم خائنة الأعين وما تُخفي الصدور ، ومطلعٌ على ما قام به الأنبياء والرسل في الدنيا، وسيتم السؤال يوم القيامة بين يدي الله ، والسؤال لهم سؤال عرض ، وليس سؤال حساب .

وفي الحديث: "من نُوقش الحساب عُذب"(1)، ولم يذكر ثمرة وجزاء صدقهم، وهي واضحة من خلال ذكر جزاء الكافرين بهم، فقد أعد الله لهم عذاباً مؤلماً في جهنم، عبر بالكفر؛ لأن الكفر أوسع من الكذب، فيدخل فيه الكاذبون وغيرهم.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (1/ 32) برقم: (103).

شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ اللَّهُ اللّ

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 من تكريم الله لرسوله الله السولة المناه أنه ما ناداه في القرآن باسمه مُجرداً.
  - 2-أن الوصية بالتقوى مشروعه مهما بلغ الإنسان من الصلاح.
- 3 النهى المطلق عن طاعة المنافقين والكافرين، وخاصة في أمور الدين.
  - 4-أهمية التوكل على الله، وأن من توكل على الله كفاه.
- 5 بطلان ما كانت عليه الجاهلية من عادات وخرافات تخالف الواقع وتصادم الحق.
  - 6 بيان كيفية التعامل مع العبيد واللقطاء.
  - 7-بيان مقام النبي وزوجاته وحقه وحق زوجاته على أمته.
  - 8-بيان نسخ التوارث بين أخوة الدين وردها إلى الأقارب.
  - 9- مزية أولي العزم من الرسل، ومكانة رسولنا محمد بينهم.
  - 10 أن البلاغ للدعوة ميثاق شديد يجب على الرسل وأتباعهم تنفيذه.



182 لطائف البيان في تفسير القرآن

## شرب المقطع الثاني من سورة الأحزاب المقطع المتراد المقطع المتراد المقطع المتراد المقطع المتراد ا

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكْرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُرْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرُوهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ١٠ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَكُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ الْ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَاكَا شَدِيدًا ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّلَابِفَةٌ مِّنْهُمْ يَتَأَهَّلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَٱرْجِعُواْ وَيَسْتَتَذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ ٱلنِّبَىَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا اللَّهِ وَلُو دُخِلَتْ عَلَيْهِم مِّنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا ٱلْفِتْنَةَ لَاتَوْهَا وَمَا تَلَبَّثُواْ بِهَآ إِلَّا يَسِيرًا اللَّا وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَ دُواْ اللَّهَ مِن قَبَّلُ لَا يُولُّونَ ٱلْأَذَبَكَرَّ وَكَانَ عَهْدُ ٱللَّهِ مَسْتُولًا 🐠 قُللًا يَنفَعَكُمُ ٱلْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِّرِكِ ٱلْمَوْتِ أَوِ ٱلْقَتْلِ وَإِذَا لَا تُمَنَّعُونَ إِلَّا قَلِيلًا اللهُ قُلْمَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِّنَ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوَّءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةٌ وَلَا يَجِذُونَ لَهُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ ﴿ قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَآبِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمٌ إِلَيْنَا ۗ وَلَا يَأْتُونَ ٱلْبَأْسَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا كُمْ اللَّهِ اللَّهِ الْحَامَ الْمُؤْفِ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَنْهُمْ كَأَلَّذِى يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخُوْفُ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى ٱلْخَيْرَ أُوْلَيْكَ لَمْ يُوْمِنُواْ فَأَحْبَطَ ٱللَّهُ أَعْمَلَهُمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ١٠٠٠ يَعْسَبُونَ ٱلْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُواْ



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِي الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِي الللَّهِ الللللَّمِي الللَّهِ الللَّهِ اللللَّ

وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْبَاآبِكُمْ ۖ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُمْ مَّا قَائِلُواْ إِلَّا قَلِيلًا ۞﴾.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُرْ إِذْ جَآءَ تُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرُوهَا أَوكانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ١٠٠٠ ، بدأت بهذه الآية قصة غزوة الأحزاب وبيان شيء من أحوالها، حيث خاطب الله عباده باسم الإيمان، وأمرهم أن يذكروا نعمه عليهم، باسترجاع واستشعار ما حصل لهم في ذلك الموقف من نعم، وأضاف النعمة إلى الله؛ ليُشعرنا أن كل النعم منه، كما قال: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾[النحل: 53]، فهو موجدُها ومُعطيها، والمتفضل بها على خلقه، وخصّهم بالنعمة دون غيرهم، رغم أن المنافقين كانوا يعيشون معهم الموقف، لكنهم ليسوا داخلين في هذا الامتنان، ثم ذكر موضع النعمة، فقد قدم جنود الأحزاب وهم قُريش ومن معها من الأعراب ومن انضم إليهم من اليهود وذلك لحصار المدينة واقتحامها، وقد بلغوا أكثر من عشرة آلاف مقاتل حول المدينة، بالإضافة إلى من بداخلها من المنافقين واليهود الذين نقضوا العهود مع رسول الله، ولم يذكر ما فعلوا بالمسلمين من حصار وأذية لهم قرابة شهر، وإنما ذكر موضع النعمة من الله عليهم، حيث أرسل الله على هؤلاء الجنود الريح الشديدة، وهي ريح الصبا وكانت باردة، ففرقت جمعهم وشتت شملهم، وخلعت أوتاد خيامهم وقلبت قدورهم، وفي الحديث: "نُصرت بالصبا وأُهلكت عاد بالدبور"(1)، والصبا: هي الريح التي تهب من



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (2/ 33) برقم: (1035)

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مشرق الشمس، والدبور: هي الريح التي تهب من مغرب الشمس، وأرسل عليهم جنوداً من الملائكة لم يرها المؤمنون، قذفت الرعب في قلوبهم، فانهزم المشركون من غير قتال، وكان الله بصيراً بما يعمله الناس من إيمان وجهاد ومشاركة في الخير ونحوها، أو نفاق وشك ومشاركة في الشر والباطل ونحوها، وسيجازي كلاً منهم على عمله.

ثم وصف الحال، فقال: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَ إِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ اللَّهِ الظُّنُونَا ﴿ اللهِ عَلَا مَا عَا عَامَ جنود الأحزاب من جهة الشرق، ومن جهة الغرب، وجاء بنو قريظة من أعالى المدينة وكانوا هم العدو الداخلي المخفي الذين تعاضدوا وتحالفوا مع قريش ومن معهم لمحاربة النبي المنافي أنه وصف حال المؤمنين أثناء الحصار، فأبصار المؤمنين من شدة الفزع والهلع تضطرب وتتحرك يميناً وشمالاً، وهي إشارة إلى الحال التي وصلوا إليها من الخوف والذعر، حيث بلغت قلوب المؤمنين الحناجر من شدة ذلك، وهل هذا الوصف حقيقي أم مجازي؟!، قولان(1)، قيل: حقيقى، لأن الإنسان الخائف إذا اشتد خوفُه تنتفخ الرئة، فإذا انتفخت الرئة ضايقت القلب، فيرتفع إلى الحنجرة، فيسد النَفَس، وقيل: بل هو مجازي يدل على شدة الرعب، فمن شدة الخوف ينقطع التنفس وكأن القلب قد سد الحنجرة التي منها يخرج النفس، وتعددت ظنون المحاصرين بالله وتنوعت ظنونهم؛ فظن المنافقون استئصال محمد المنطق وأصحابه، وظن المؤمنون النصر والظفر لهم.



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جزي: (ص: 1528).

شِوْلَةُ الأَجْزَانِي \_\_\_\_\_\_

ثم قال: ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُكِى ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا اللّهَ هِنالَك، أي: في مكان الحصار وأثنائه حصل الاختبار للمؤمنين، فظهر ضعيف الإيمان وقوي الإيمان، وحصلت لهم شدة، حتى اضطربت القلوب والنفوس وتعرضت لفتنة عظيمة، وهذا يدل على أن الموقف كان شديداً وخطيراً عليهم.

وقولـــه: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وِإِلَّا غُرُورًا الله وأثناء وقوع الابتلاء الشديد للمؤمنين نطق بعض المنافقين الخالص نفاقهم ومن في قلوبهم مرض الشك والريب والشبهة، فقالوا: إن محمداً يعدنا أن نفتح مدائن كسرى وقيصر وأحدنا لا يستطيع أن يجاوز رحله! هذا والله هو الغرور، وأي كفر بعد هذا القول القبيح، واتهام الله ورسوله بالكذب، وقد كان النبي الميالية أمر أصحابه بحفر الخندق فاعترضتهم صخرة كبيرة، فحاولوا كسرها فلم يستطيعوا، فجاء النبي النبي المعول وضرب الصخرة بالفأس ضربة طار منها الشرار وقطع منها الثلث، وقال: "الله أكبر فتحت قيصر، والله إني لأرى القصور الحمر"، ثم ضرب الثانية فقطع منها الثلث الثاني، وقال: "الله أكبر فتحت كسرى، والله إني لأرى القصور البيض"، ثم ضرب الثالثة فقطع الثلث الباقي، وقال: "الله أكبر فتحت اليمن، والله إني لأرى باب صنعاء"(1)، قال النبي المنطقة هذا الكلام لأصحابه وهم في بردٍ شديد وجوع شديد وخوفٍ شديد، فصدّق المؤمنون بهذا الوعد، وكذب به المنافقون وقالوا: لا يستطيع أحدُنا أن يخرج ليبول من شدة الخوف ومحمد يعدُ أصحابه بقصور

<sup>(1)</sup> الدرر في اختصار المغازي والسير، لابن عبد البر: (ص: 170).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

كسرى وقيصر واليمن، والغُرور: الوعد الذي لا حقيقة له.

قـــال الله: ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّآبِفَةُ مِّنْهُمْ يَتَأَهَّلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ وَأَرْجِعُواْ وَيَسْتَغْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ ٱلنَّبَيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَاعَوْرَةٌ وَمَاهِي بِعَوْرَةً إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ اللَّهُ ﴾، الطائفة تقع على الواحد فما فوقه(1)، فالطائفة الأولى من المنافقين ثبّطت الناس، بأن وعد الله بالنصر لن يتحقق، والطائفة الثانية طلبت من أهل المدينة أن يرجعوا من المعسكر إلى ديارهم، وعبّروا عن المدينة بيثرب؛ أنفاً من اسمها الجديد في الإسلام، لكن القوم لم يعترفوا به وظلوا يتخاطبون بالاسم القومي للمدينة، معللين هذا الطلب بقولهم: لا مكان لإقامتكم واستمراركم في الحراسة في جبل سلع، فاتركوا هذا المكان، وارجعوا إلى بيوتكم حفاظًا على رِقابكم، فربما يأتي الأحزاب فيقتلونكم، وهو تحريض واضح لترك الجهاد والمرابطة مع رسول الله المُناتِينَ في الخندق، والطائفة الثالثة كانت أقل جُرأة ممن قبلها، فكانوا يأتون إلى النبي كالله يكالله يطلبون منه الإذن للهروب والعودة إلى بيوتهم بأعذار باطلة، منها: أن بيوتهم مكشوفة للعدو وغير مُحصنة، فنفي الله صحة هذا العذر وأبطله، وأثبت أن بُيوتهم مُحصّنة ولا تحتاج إلى من يحرسها، وأن الهدف من استئذانهم هو إرادة الهروب من الرباط والحراسة معك، بأعذار كاذبة.

ثم قال: ﴿ وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِم مِّنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُمِلُوا الْفِتْ نَهَ لَا تَوَهَا وَمَا تَلَبَّ ثُوا بِهَا إِلَّا يَسِيرًا الله على الله والله عليهم الأحزاب الموجودون خارج المدينة من الكفار من أطراف ونواحي المدينة، وتمكنوا من الوصول إلى بيوت هؤلاء



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 306).

المنافقين داخل المدينة، ثم طُلب منهم الكفر والشرك والردة والعودة عن الإسلام وإعلان الكفر؛ لاستجابوا لذلك دون تردد، وما تأخروا عن تنفيذا هذا الطلب إلا لحظات قليلة، وفي هذا إشارة إلى إبطال السبب الذي يبحثون عنه للحفاظ على حياتهم، وأن الهروب من الجهاد والكفر بالله خوفاً من القتل لن يزيد في الأعمار ولن يجعلهم مُخلدين في الدنيا، فأجلهم مهما طال فهو يسير بالنسبة للآخرة، وفيه إشارة إلى طبيعة الكافر في المحافظة والحرص على الحياة الدنيا، كما قال: ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمُ أَحْرَكَ النّاسِ عَلَى حَيَوةٍ وَمِنَ الّذِيكَ أَشْرَكُوا أَيُودُ اللهوت ويتركون الإسلام حرصاً على الحياة.

ثم قال الله تعالى عنهم أي: المنافقين: ﴿ وَلَقَدُ كَانُواْ عَاهُ دُواْللّهُ مِن قَبُلُلَا مِن وَلَقَدُ كَانُواْ عَاهَدُ اللّهِ مَسْتُولًا ﴿ وَ وَ هَ دَ سَبِقَ لَلمنافقينَ أَن هربوا من المعركة في غزوة أُحد في السنة الثالثة من الهجرة، ثم عاهد الله بعض من رجع من المنافقين أن لا يهربوا من معركة قادمة، فجاءت غزوة الأحزاب في السنة الخامسة، فحصل منهم الهروب والتلكُؤ عن المرابطة والحراسة مع الرسول المخامسة، فذكّرهم الله بذلك وأنهم سيسألون عن عهدهم في الآخرة، لماذا لم يوفوا به، وسوف يُحاسبون على ذلك.

ثم قال: ﴿قُلْنَ يَنفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِن فَرَتُم مِّرَ الْمَوْتِ أَوِ الْقَتْلِ وَإِذَا لَا تُمَنَّعُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ الْمَافِقِينَ: إِن الهروب من الجهاد والمرابطة في قليلًا ﴿ الله خشية الموت؛ لا يزيدُ في أجلكم، فالأجل مكتوب والموت إذا نزل لا



\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مناص منه، ففراركم هذا لن يزيد في آجالكم ولن يمنع انتهاء حياتكم، وفي حالة فراركم وكان أجلكم لم يَحِنْ فاستمتاعكم بالحياة سيكون زمناً قليلاً، لأن الدنيا كلها متاع قليل بالنسبة للآخرة.

ثم قال الله: ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُمْ مِن ٱللّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْأَرَادَ بِكُمْ سُوءًا وَأَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْأَرَادَ بِكُمْ سُوءًا وَأَرَادَ بِكُمْ سُوءًا وَلَا يَصِيرُا اللهِ عِيشُون يَجِدُونَ لَمُم مِن دُونِ ٱللهِ وَلَي اللّهِ وَلَا يَستطيع أحد أَن يخرج مِن مُلك الله ويفر من بطشه، تحت سلطة الله وقهره، ولا يستطيع أحد أن يخرج مِن مُلك الله ويفر من بطشه، فالأرض أرضه والسماء سماؤه، والكون كله له، فأين المهرب؟! ومن يمنعكم من الله إن أراد بكم السوء بالهزيمة أو بالقتل أو بالتشريد أو بنحوها من الأسباب، أو أراد بكم الرحمة بالسلامة من الشرور والقتل ونحوها، فالأمر كله بيده، فهو الذي بيده النفع وبيده الضُر، وأينما ذهبوا فلن يجدوا لهم وليّا غير الله يتولى أمرهم، ولا نصيراً غير الله يمنع العقاب عنهم.



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِي الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّ

للهروب، بسبب جبنهم ونفاقهم وسخافة عقولهم وقلة تفكيرهم.

وقوله: ﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ ۖ فَإِذَا جَآءَ ٱلْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعَيْنُهُمْ كَٱلَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخُوْفُ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى ٱلْخَيْرُ أَوْلَيْكَ لَمْ يُوْمِنُواْ فَأَحْبَطُ ٱللَّهُ أَعْمَلُهُم أَوكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ١٠٠٠ ﴿، ثم ذكر وصفًا آخر لهم، وهو: أنهم بخيلون في النفقة في سبيل الله، فلا يشاركون في النفقة في سبيل الله، وهم أيضاً جبناء لا يخرجون للقتال، والبخل والجبن خُلقان سيئان يتصف بهما المنافقون، وقد كان النبي المنافقون، وقد كان النبي المنافقون، وقد كان النبي المنافقي المحديث: "اللهم إني أعوذ بك من الجُبن والبُخل"(1)، ثم ذكر من أوصافهم أنهم إذا قامت الحرب وجاء الغُزاة وأصاب الناس الخوف، وجدتهم في حالة ترقب ونظرٍ بحثاً عن مخرج من هذا الخوف، وحالتهم سيئة من الرعب والخوف الذي أصابهم، فأبصارُهم مضطربة وكثيرة الدوران كحال الذي يُعاني سكرات الموت، فإذا انتهت المعركة وذهب الخوف وأمن الناس، آذوْكم بألسنتهم الحادة بالكلام السيء والألفاظ القبيحة، ورفعوا أصواتهم بالملامة لكم، لماذا لم تأخذوا بمشورتنا وتسمعوا كلامنا، ونحوها من العبارات، وإن كان هناك غنائم ألحوا عليكم بأحقيتهم فيها، وهم في الحقيقة بخلاء على المال والغنيمة، فهذا حالهم في وقت الحرب بلعوا ألسنتهم من شدة الخوف، وفي وقت الأمن يُكثرون من



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 36) برقم: (2893).

\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الكلام السيء ويؤذون المؤمنين بألفاظهم القبيحة، فأفعالُهم هذه دليل على عدم إيمانهم بالله حقيقة، وما عملوا من أعمال صالحة في الظاهر، فلا أجر لهم ولا ثواب؛ بل يبطل الله ثوابهم فيها؛ لأن العمل الصالح لا يُقبل إلا بالإيمان الصادق، والضمير في ذلك يعود إلى إحباط أعمالهم الظاهرة، فهو يسير على الله أن يُحوله إلى هباءٍ منثور، عقوبة لهم بسبب كفرهم ونفاقهم.

ثم قال: ﴿ يَعْسَبُونَ ٱلْأَخْرَابَ لَمْ يَذْهَبُواْ وَإِن يَأْتِ ٱلْأَخْرَابُ يَوَدُّواْ لَوَ ٱنَّهُم بَادُونَ فِي الْأَعْرَابِ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْبَآهِكُمْ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُمْ مِّا قَنْلُواْ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللّه بعد أَن انتهت الغزوة وذهب الأحزاب ورجع المؤمنون فرحين مسرورين إلى أهليهم، لم يقتنع المنافقون أن الأحزاب قد ذهبوا، بل كانوا يظنون أنهم سيرجعون مرة ثانية ويدخلون المدينة، ولو جاء الأحزاب مرة ثانية وحاصروا المدينة أو دخلوها لتمنى المنافقون أنهم ليسوا من أهلها وأنهم كانوا يسكنون في المدينة مع الأعراب بعيدين عن المدينة، حتى لا يُشاركوا في القتال ولا يصيبهم أذى، ويظلون يسألون عن أخباركم مع عدوكم وينتظرون الهزيمة لكم، ولو كانوا مشاركين لكم في الغزو فليس عندهم من الإيمان ما يدفعهم إلى القتال، فهم يخافون الموت، فلن تستفيدوا منهم إلا التثبيط والتشكيك، وقد تأتي الهزيمة لكم بسببهم، كما قال: ﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمُ إِلَّا خَبَالًا ﴾ [التوبة: 47].



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِي \_\_\_\_\_\_

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 استحباب تذكّر نعم الله على العبد بين الحين والآخر، ليدفعه ذلك إلى شكرها.
  - 2-بيان شدة الابتلاء الذي وقع للمؤمنين في غزوة الخندق.
  - 3 بيان حال المنافقين ومواقفهم المثبطة للمؤمنين في تلك الغزوة.
- 4- طبيعة الكافرين والمنافقين في حرصهم على الحياة الدنيا وجهلهم بأقدار الله.
  - 5 بيان حقارة الدنيا وأنها يسيرة إلى الدار الآخرة.
- 6-خطورة المنافقين على المجتمع المسلم، وخاصة وقت الحروب والفتن.
- 7- من صفات المنافقين المطردة طعنهم في أهل العلم والإيمان قديماً وحديثاً.
  - 8 بطلان أجور أعمالهم الصالحة الظاهرة في الدنيا لعدم صدق إيمانهم.



192 لطائف البيان في تفسير القرآن

## 

﴿ لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْكَوْجُر وَذَكَرَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴿ قَالُواْ هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا ذَلَهُمْ إِلّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴿ قَا الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ اللّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَن يَنظُرُ وَمَا بَدَلُواْ بَيْدِيلًا ﴿ ﴿ لِيَجْزِى اللّهُ الصّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ مَن قَضَى عَبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنظُرُ وَمَا بَدَلُواْ بَيْدِيلًا ﴿ ﴿ لِيَجْزِى اللّهُ الصّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِبُ الْمُنْفِقِينِ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ اللّهُ الصّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِبُ الْمُنْفِقِينِ لِ اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ

ثم قال الله تعالى: ﴿ لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّه وَالْمِوْمُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّه تعالى: ﴿ لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسَاوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّه وَاللّهِ مَا الْمَوْمُنينَ فيها وحال المنافقين المتخلفين عنها، وقد كان الرسول وبيان حال المؤمنين فيها وحال المنافقين المتخلفين عنها، وقد كان الرسول وبيان ، وهو أشرف الخلق وأفضلهم، مرابطاً في الخندق ومشاركاً لأصحابه في حفره، ولم يترك مكانه ولم يرجع إلى بيته وتعرض للخوف والبرد والأذى،



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِي - اللهُ اللَّجْزَلَاثِي - اللَّهُ اللَّجْزَلَاثِي - اللَّهُ اللَّهْ اللَّهُ اللَّالَّاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّل

والأسوة هي القدوة حسنة أو سيئة، وقيدت هنا بحسنة، والسياق هنا سياق قتال وجهاد، فكيف يليقُ بأصحابه أن يتركوا المرابطة والجهاد ويرجعوا إلى ديارهم، يتركوا التأسي والبقاء مع رسول الله عليه الله المرابطة والعموم، وهو مشروعية التأسي بالمدينة عن رسول الله المرابطة على العموم، وهو مشروعية التأسي بكل أحواله وأفعاله المرابطة الإما كان خاصاً به مثل أن يتزوج أكثر من أربع، ونحوها من الخصائص.

وقوله: ﴿لَّمَنَكَانَ يَرْجُوا اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَالَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلْ

الأول: عظم الرجاء بالله، وهو لا يأتي إلا بعد الإيمان بالله المُولِيُّةُ، فمن استيقن إيمانه كان راجيًا ما عند ربه من الثوابَ والأجر.

والثاني: رجاء الفوز والنجاة يوم القيامة.

والثالث: ذكر الله كثيراً بلسانه وقلبه، فمن تحققت فيه هذه الصفات الثلاث؟ كان أكثر تأسياً واقتداء برسول الله المريحية لأن النفوس المؤمنة الزاكية تُحب الله وتحب رسول الله المريحية وأخبت رسوله اتبعته، وسارت وفق هديه وشرعه، وإذا فسدت النفوس وقست القلوب وغفلت الألسن عن ذكر الله؟ حصلت القطيعة بينها وبين الاتباع والتأسي لرسول الله المريحية المرسول الله اله المرسول الله المرسول المرسول

تُسم قسال الله تعسالي: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 213).

ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ أَ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ١٠٠٠ ، هذا بيان لحال المؤمنين الصادقين لمّا رأوا الأحزاب يحاصرون المدينة، قالوا في أنفسهم: هذا ما وعدنا الله ورسوله من الابتلاء والاختبار والامتحان الذي يعقبه النصر القريب؛ وصدق الله فيما أخبرنا به من سنة الابتلاء في القرآن الكريم، مثل قوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُم مَّسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَآهُ وَٱلضَّرَّآءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُاللَّهِ ۖ أَلَآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبِّ ﴾ [البقرة: 214]، أو أخبروا به رسوله في الحديث الصحيح، مثل حديث خباب بن الأرت، قال: شكونا إلى تدعو الله لنا؟! فقال: "كان الرجل فيمن قبلكم يحفر له في الأرض فيجعل فيه، فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيشق باثنتين، وما يصده ذلك عن دينه، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه من عظم أو عصب، وما يصده ذلك عن دينه، والله ليتمنّ هذا الأمر، حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت، لا يخاف إلا الله، أو الذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون "(1)، وما زادهم ذلك الحال والضيق والشدة إلا إيمانًا بالله، وانقياداً لأوامره، وطاعة لرسوله الله الله الله الله المالية الم وهذه الآية دليل على أن الإيمان يزداد بالطاعات وينقص بالمعاصي، وأن المؤمن إذا استسلم لأمر الله وشرعه ورضى بأقدار الله وأخذ بالأسباب لدفعها؟ ثبته الله وجاءه النصر والفرج القريب من الله.

ثم قال سبحانه: ﴿مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْ لِهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَى



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 201) برقم: (3612).

نَعْبَهُ، وَمِنْهُم مَّن يَننَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ١٠٠٠ ، مِن تبعيضية، أي: إن بعض الرجال من المؤمنين عاهدوا الله وصدقوا في عهدهم مع الله، والرجولة وصف مدح في القرآن الكريم، لا يذكرها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إلا لمن يستحق أن يتصف بها، كما قال سبحانه: ﴿ رِجَالُ لَّا نُلْهِيمْ يَجِنَرُهُ ﴾ [النور: 37]، وقوله: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنْطَهَ رُوا ﴾[التوبة: 108]، وهذه الآية نزلت في بعض الصحابة الذين تخلّفوا عن غزوة أُحد لسبب ما، كما في حديث أنس قال: غاب عمي أنس بن النضر عن قتال بدر، فقال: "يا رسول الله غبت عن أول قتالٍ قاتلتَ المشركين، لئن الله أشهدني قتال المشركين ليرين الله ما أصنع"، فلما كان يوم أحد، وانكشف المسلمون، قال: "اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء، يعني أصحابه، وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء، يعني المشركين، ثم تقدم، فاستقبله سعد بن معاذ، فقال: "يا سعد بن معاذ، الجنة ورب النضر إني أجد ريحها من دون أحد، قال سعد: فما استطعت يا رسول الله ما صنع، قال أنس: فوجدنا به بضعاً وثمانين ضربة بالسيف أو طعنة برمح، أو رمية بسهم، ووجدناه قد قتل وقد مثّل به المشركون، فما عرفه أحد إلا أخته ببنانه، قال أنس: كنا نرى أو نظن أن هذه الآية: ﴿رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ ﴾، نزلت فيه وفي أشباهه"(1).

وقوله: ﴿فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ غَبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَننَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ﴿ اللَّهِ مَا عَن فمن هو لاء الرجال من قضى نحبه، وفي معنى نحبه عدة أقوال(2): عهده، أو نذره، أو



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 19) برقم: (2805).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 457).

\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

أجله فمات، وهي معاني متقاربة ولا تعارض بينها، وأصل النحب بذل الجهد، ومنه النحيب، وهو رفع الصوت بالبكاء (1)، والمعنى أنهم بذلوا وسعهم للوفاء بعهدهم الذي عاهدوا الله أنهم لا يفارقون نبيه إلا بالموت، فمنهم من قاتل حتى قتل، فوفي بنذره ووعده، ومنهم من هو بعد في القتال ينتظر الشهادة وفاء بالعهد، وما بدلوا نيتهم فيما قالوا من عهدٍ أو وعدٍ أو نذرِ بل ماتوا وقد استكملوا ما وعد به، كمثل هذا الذي حصل لأنس بن النضر، وفي هذه الآية نعى لحال المنافقين الذين بدلوا وغيروا وأظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر، وقالوا أقوالاً ثم تخلَّفوا عنها، ووعدوا ثم كذبوا، وحلفوا ثم أخلفوا، وفي الآية إشارة إلى أهمية وضرورة الثبات على المبدأ، وخطورة تبديل المبادئ والقيم تبعاً للأهواء والمصالح الشخصية، فالأصل في المسلم أن يكون صادقًا في تدينه، وأن يستمر المسلم عليه، وأن يدفع من أجل المحافظة عليه الغالي والنفيس، ويصبر على الأذى حتى لو طُرد أو سُجن ولا يبيعه بعرض من الدنيا، كحال بعض المنتسبين اليوم إلى الإسلام يتنقل بين الملل والأهواء، ويدور مع المذاهب والأفكار بناءً على المصالح والأهواء، ويغيرها بناءً على السياسات والأحوال، والعياذ بالله.

وقوله: ﴿ لِيَجَزِى اللهُ الصَّدِقِينَ بِصِدِقِهِم ﴾، ذُكرت تعقيباً على الموقف السليم الذي كان عليه المؤمنون الصادقون في الدنيا، فهو موقف يُشكر لهم، واللام للتعليل، والباء سببية، أي: ليجزيهم بسبب صدقهم، وأطلق الجزاء ولم يُحدده ليشمل الجزاء الحسن في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا يجازيهم بالحياة



<sup>(1)</sup> ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: (1/ 222).

شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِي \_\_\_\_\_\_\_

السعيدة وقبول الناس لهم وحُسن سمعتهم، ونحوها من ثمار الصدق، وفي الآخرة الأجر العظيم وجنات عرضُها السموات والأرض أعدها الله لعباده الصادقين في إيمانهم وأقوالهم.

وقوله: ﴿وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ إِن شَاءَ أُو يَتُوبَ عَلَيْهِمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا الله هذا بيان لجزاء المنافقين الذين تركوا الصدق في إيمانهم وأقوالهم وأفعالهم في الدنيا، وأطلق العذاب ليشمل كل أشكال العذاب في الدنيا والآخرة، وجعل عذابه لهم تحت مشيئته، أي: إن استمروا على نفاقهم عذبهم أو يُوفقهم بالتوبة؛ فيرفع عنهم العذاب بها، وهذا الحكم ليس خاصًا بالمنافق بل بكل كافرٍ ومشركٍ وعاصٍ إذا تاب، تاب الله عليه ورفع عنه العذاب، وعلّل ذلك بأن الله غفور لمن أذنب وتاب، ورحيم بالخلق حيث هيأ لهم أسباب العودة إليه، فلا يأس ولا يقنط من وقع في النفاق والشرك والمعصية، فرحمة الله واسعة، فمن أقبل على الله بالتوبة الصادقة؛ قبله وغفر له ورحمه.

ثم قال الله سبحانه: ﴿وَرَدَّ اللهُ الذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْرًا وَكَفَى اللهُ الله سبحانه: ﴿وَرَدَّ اللهُ الذِينَ الْقِتَالَ وَكَابَ اللهُ قَوِيتًا عَزِيزًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على الله على الله والخوف والتعب للمؤمنين، جاء الفرج من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لهم، فأرسل على الأحزاب ريحًا شديدة وجنوداً من الملائكة زلزلت أقدامهم وقذفت الرعب في قلوبهم، فولوا هاربين منهزمين وعادوا خائبين خاسرين مصحوبين بحقدهم وقهرهم وشدة غضبهم لفشل خطتهم وعدم تحقق هدفهم، والخير بالنسبة لهم هو النصر على المسلمين،



198 كائف البيان في تفسير القرآن

وهو شر بالنسبة للمسلمين، فلم ينالوا شيئًا مما أرادوه للمسلمين من الشر، وكفى الله المؤمنين القتال الكامل والمواجهة العامة مع عشرة آلاف مُقاتل من الكفار، فقد كفاهم الله بالريح والملائكة، وهذا لا ينفي وقوع مناوشات بينهم أحيانًا، وقتل فيها بعض الصحابة وأصيب البعض في أطراف الخندق، وعلّل الله ذلك بقوته وعزته فما حصل للمؤمنين من نصر هو أثر من آثارها، فالقوي العزيز لا يُعجزه شيء في الأرض ولا في السماء.

ثم قال: ﴿ وَأَنْزَلُ اللَّيْنَ ظُلْهَرُوهُم مِّنَ أَهْلِ الْكِتَبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَدْفَ فِي قَلُومِهِمُ الرُّعُبُ فِيهَا الله باليهود من أهل المدينة الذي نقضوا العهد وشاركوا الأحزاب في حصار المدينة، بعد رده للغُزاة من الأحزاب القادمين من خارج المدينة من قريش وغطفان وغيرها من القبائل دون أن يُحققوا أهدافهم، والمقصود بهم هنا يهود بني قريظة (١)، فقد نقضوا العهد وتواطئوا مع الأحزاب على حصار المدينة، وناصروهم على المؤمنين، والحياصي هي الحصون المرتفعة، وكان عادات اليهود أن يبنوا بيوتهم في الأماكن المرتفعة، ليحموا أنفسهم بسبب جبنهم فأخرجهم الله من بيوتهم في الأماكن المرتفعة، ليحموا أنفسهم بسبب جبنهم فأخرجهم الله من للإشارة إلى أنه استمر معهم حتى بعد النزول، فظلوا يرتجفون من الخوف إلى المسلموا أنفسهم ونزلوا على حكم سعد بن معاذ رَحَوَلِسُكَنَهُ، وقد كان أصيب بأكحُله في الخندق فقُطعت إبهام رجله وانتقضت، فأخذه النبي الني الى خيمة في بأكحُله في الخندق فقُطعت إبهام رجله وانتقضت، فأخذه النبي الني الى خيمة في بأكحُله في الخندق فقُطعت إبهام رجله وانتقضت، فأخذه النبي الني الى خيمة في بأكمُله في الخندة والنه في الخيرة في المنتهم ونزلوا على حكم سعد بن معاذ رَحَوَلِسُهُ فَيْهُ إلى خيمة في المنتوبة في المنتوبة في المنتوبة في المنتوبة في المنتوبة في الخندة والنبي المنتوبة في المنتوبة والمنتوبة في المنتوبة في المنتوبة والمنتوبة و



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 397).

شِوْكَةُ الأَجْزَالِيَ \_\_\_\_\_

المسجد وكان يعودُه، فكان سعد يقول: اللهم لا تُمتني حتى تُريني في قُريظة ما تقربه عيني؛ لأنهم كانوا حُلفاءه وكانوا قد خانوا الله ورسول الله فحاصرهم النبي معد النبي قرابة خمس وعشرين ليلة، ثم استسلموا ورضوا بُحكم سعد بن معاذ فيهم، فجاء سعد بن معاذ وهو مريض من قدمه التي أصابها سهم في الخندق راكباً على حمار إلى المكان الذي كان يجلس فيه النبي المحلة فقال للأنصار: "قوموا إلى سيدكم فأنزلوه"، وقال النبي العمد: "أحكم بهم بما شئت"، فقال: وحُكمي سار عليهم أجمعين؟ قال: "نعم"، قال: وعليكم؟ قال: "نعم"، فقام فحمد الله ثم أثنى عليه، ثم قال: فإني أحكم فيهم أن تقتل مقاتلتهم، وتقسم أموالهم، فقال له النبي الله ورسوله "(1)، ثم أخرجوا إلى أحجار الزيت التي بالسوق، فضربت أعناقهم، وكانوا قرابة سبعمائة رجل، ثم انتقض جُرحُ سعد فمات بعد ذلك، وقد قرت عينه بما فعل بهم.

ثم قال: ﴿ وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيكَرَهُمْ وَأَمُولَهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهَا وَكَاكَ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرًا ﴿ ﴾ فصارت وآلت أرض بني قريظة وديارهم وأموالهم للمؤمنين، وبشّر الله المؤمنين بأنهم سيفتحون أرضاً غير أراضي اليهود لم يسبق لهم فتحها من قبل، قيل (2): هي مكة، أو خيبر، أو فارس والروم، أو اليمن، وهذه الأقوال



<sup>(1)</sup> صحيح ابن حبان: (15/ 498) برقم: (7028)، وراوه البخاري: (5/ 35) برقم: (3804)، مختصراً.

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 459).

لطائف البيان في تفسير القرآن

كلها ذكرت على سبيل المثال، والصحيح أن كل أرضٍ فتحت بعد غزوة الأحزاب فهي داخلة في وعد الله هذا؛ لعموم اللفظ الذي يشمل كل أرض لم تكن أقدامُ المؤمنين آنذاك قد وصلت إليها، وعلّل ذلك بإحاطة قدرته بكل شيء، فلا يُعجزه شيءٌ في الأرض ولا في السماء.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 مشروعية التأسي بكل أحوال النبي الله النبي الما كان خاصاً به.
- 2- بيان أن الابتلاء والاختبار سنّة في حق المؤمنين يعقبها النصر والتمكين لهم.
- 3 أن الثقة بالله وبنصره ووعده ووعيده والانقياد لأمره من أهم صفات المؤمنين الصادقين.
- 4- بيان تزكية الله لأصحاب رسوله المي وأنهم صدقوا في إيمانهم وجهادهم، وهي شهادة وتزكية لهم بأنهم سيموتون على الإيمان.
  - 5 أن نصر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يأتي للمؤمنين من حيثُ لا يحتسبون.
  - 6- خطورة نقض الوعود وسوء عاقبة من فعل ذلك في الدنيا والآخرة.



شِيُوَكُوُّ الأَجْزَانِيَ \_\_\_\_\_

## تفسير المقطع الرابع من سورة الأحزاب



لطائف البيان في تفسير القرآن

حجراته، ومكث فيها تسعاً وعشرين ليلة ثم نزل، فقالت له عائشة: يا رسول الله، إنك أقسمت أن لا تدخل علينا شهراً، وإنك دخلت من تسع وعشرين أعدهن، فقال: "إن الشهر تسعٌ وعشرون"، ثم قال: "يا عائشة، إني ذاكر لك أمراً، فلا عليك أن لا تعجلي فيه حتى تستأمري أبويك"، ثم قرأ عليها هذه الآيات (1)، ثم خيّر بعد ذلك باقى زوجاته بين أن يخترن الدنيا وزينتها، فيُطلقهن يتعلق بها، وهو أمرٌ يقدّر بحسب حال الإنسان من حيث غناه وفقره، كما قال: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقَتِرِ قَدَرُهُ ﴿ [البقرة: 236]، والتسريح: هو فك ميثاق الزواج بالطلاق، والسراح الجميل: هو الفراق الذي ليس فيه غِلظة في القول ولا بذاءة في اللسان، ولا حقد في القلب، ونحوها من الأشياء التي تحصل غالبًا عند الخصام والفراق، فالنبي عَلِيلُهُ لا يصدر منه إليهن إلا الشيء الطيب، أو أن يخترن الله ورسوله والدار الآخرة، ويرضين بما أعطاهن الرسول المنافق من النفقة، ويصبرن على الجوع والفاقة ويبقين في عصمته، ومن اختارتِ الله ورسوله والدار الآخرة على الدنيا وزينتها فهذا يدل على حسن اختيارها وإخلاصها، والله قد أعد لها الأجر العظيم يوم القيامة، ونكّر الأجر حتى يعم كل ما يتصوره الإنسان من أجرِ عظيم في الآخرة، وقد وصف الله العظيم أجره بالعظيم، فلا يمكن أن تتخيل عظمة هذا الأجر، وقد اختارت جميع زوجاته: الله ورسوله والدار الآخرة، وبقين في عصمته على ما معه من النفقة، وحصل لهن



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (2/ 1113) برقم: (1475).

شِيُوَكُوُّ الأَجْنَانِيَ \_\_\_\_\_\_

بذلك الأجر العظيم في الدنيا والآخرة، ولو اختارت إحداهن الطلاق فمعنى ذلك أنها خرجت من الأحكام المتعلقة بزوجاته في الدنيا والآخرة، فلم تعد أُمّا للمؤمنين، ولا زوجة له في الآخرة، ولما وفقهن الله لهذا الاختيار فقد زكّاهن الله بذلك، والآية بيان لطبيعة الحياة الأسرية وأنها لا تسلم من المنغصات والمشكلات الزوجية حتى في بيت النبوة، وهو أعظم البيوت وأشرفها، وفيها بيان لحالة الفقر والفاقة التي كان المسلون يعيشون عليها، وقد ذكرت عائشة رَضَالِللهُ عَنها أنه كان لا يُوقد في بيت رسول الله من الشهر والشهرين، وإنما كان طعامُه الماء والتمر، وكانوا لا يشبعون من خبز الشعير (١)، ولو أراد النبي الدنيا واضحة لجاءته، ولكنه اختار أن يكون عبداً رسولاً، وقصة زُهده في الحياة الدنيا واضحة في سيرته المنائية، وقد جاءه المال بعد ذلك من الغنائم فكان يُنفقُه دون تردد.

ثم قال: ﴿ يَنِسَاءَ ٱلنِّي مَن يَأْتِ مِن كُنّ بِفَاحِسَةٍ مُّبَيّنَةٍ يُضَعَفَ لَهَ ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَاكَ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا ﴿ آ ﴾ ، هذا الخطاب موجّه إلى زوجات النبي اللي النبي الله النبي المناه المن العصيان العصيان البيّن كالنشوز وسوء الخلق ونحوها (2) ، فإذا فعلن ذلك عُذبن في الآخرة ضعفي ما يعذب به غيرهن من النساء؛ لأنهن زوجات رسول الله المناه الله المناه عنه وهن قُدوة لغيرهن ولقربهن من رسول الله المناه الله المناه الله المناه عنهن بعد اختيارهن بيوتهن، وهو خطاب افتراضي وليس بالضرورة أن يحصل منهن بعد اختيارهن بيوتهن، وهو خطاب افتراضي وليس بالضرورة أن يحصل منهن بعد اختيارهن



<sup>(1)</sup> ينظر: صحيح البخاري: (3/ 153) برقم: ( 2567) بنحوه.

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 228).

204 كاثف البيان في تفسير القرآن

لله ورسوله والدار الآخرة، ولم يُؤثر في السيرة ولا السنة تكرار النشوز والعصيان من إحداهن بعد ذلك، ومضاعفة العذاب على الله يسير؛ لإحاطة علمه بجزئيات الأشياء، فالمضاعفة عليه يسيرة، وفي الآية إشارة إلى أن الحجة على من علم الحق أشد منها على غيره، والمعصية من العالم أقبح.

ثم قال: ﴿وَمَن يَقَنُتُ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِحاً نُّوَّتِها ٓ الْجَرَها مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدُنَا هَا رِزْقاً كَرِيما (الله الله وعدم الانقطاع عنها، وذكر العمل الصالح بعد القنوت من باب ذكر الخاص بعد العام للتنبيه على أهميته، وكما ضاعف لهن العقوبة على المخالفة؛ ضاعف لهن الأجر على الطاعة، وهذا من عدل الله وفضله، فقد رفع منزلتهن وأظهر فضيلتهن على سائر النساء في الدنيا، وأعد لهن في الآخرة الجنة (۱)، وأكرمهن بإنزالهن في منازل رسول الله المنظل على علين فوق منازل جميع الخلائق.

ثم قال سبحانه: ﴿ يَنِسَاءَ ٱلنِّي لَسْ تُنَّ كَأُحدِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ۚ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِ عَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفًا ﴿ " " بين في هذا الآية سبب مضاعفة العقوبة والأجر لزوجات النبي الله النبي المناه في الفضل والشرف، فقد اختصهن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى ببعض الخصائص وفضلهن على غيرهن بكونهن ملتصقات برسول الله الله الله ويعشن معه، وقيد هذا الشرف العظيم بملازمتهن للتقوى، لا لمجرد اتصالهن بالنبي المناهن والتقوى، هي: امتثال ما أمر الله واجتناب ما نهى الله عنه، فجعل التقوى هنا مانعاً وحاجزاً عن



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1544).

فعل ما لا يجوز فعله، ثم ذكر مجموعة من التوجيهات التي لا تختص بزوجات النبي الن

وقوله: ﴿ وَقَرُنَ فِي بِيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّحَ لَ تَبَرُّحَ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولِي ﴾، ثم أمرهن بالقرار في البيوت ونهاهن عن كثرة الخروج متطيبات أو متبرجات، كعادة أهل الجاهلية الأولى، الذين لا علم عندهم ولا دين؛ لأن البيت هو مملكة المرأة الخاصة ومحل عنايتها بزوجها وأولادها، ففيه السكن والراحة للأسرة، وهذه الثمار قلّ أن تتوفر اليوم مع كثرة خروج النساء من البيوت للعمل خارج المنزل، فتعود آخر النهار متعبة منهكة، ويعود الرجل أيضاً مُتعباً منهكا، ويلتقيان في البيت يبحثان عن السعادة والراحة والاطمئنان المفقودات، فلا يجدان ذلك بسهولة؛



206 كالبيان في تفسير القرآن

فتبدأ المشكلات العائلية بينهما وتتفاقم، وتعيش الأسرة في قلق مستمر، فضلاً عن فساد الأولاد لإهمال العناية بهم وتربيتهم، وهذا هو الهدف من المشروع العالمي لتحرير المرأة وإخراجها من بيتها؛ بحثاً عن المتعة المحرمة، وتسهيلاً للفواحش، فلم تغتن الأسر بتشغيل النساء، وإنما تعطّل الرجال، وأبعدت المرأة عن تربية الأولاد والعناية بالزوج، وحصلت مشاكل أسرية كثيرة!، وهذا لا يعني أنه يحرم على المرأة أن تخرج أو تعمل إذا كانت محتاجة بضوابط شرعية، لكننا نحن نتحدث هنا عن الإطار العام للأسرة المسلمة، وهو أن الرجل هو المسؤول عن العمل والنفقة، وأن المرأة هي المسؤولة عن البيت والتربية من أجل أن تكتمل الوظيفتان وتحصل السعادة والاستقرار بين الزوجين.

وكانت الجاهلية الأولى تنتهك حقوق المرأة وتمتهنها بكشف عورتها، فلما جاء الإسلام عزز مكانة المرأة وجعلها جوهرة مصونة لا ينظر إليها إلا من يحل له النظر، وطلب منها أن تحتجب عن الأجانب، واليوم جاءت جاهلية القرن الحادي والعشرين، فكانت أكثر سوءاً من جاهلية القرون الأولى، فصار التبرج أسوأ من التبرج السابق، وصار موضة تتنافس عليه الشركات وتدعو له القنوات وتنفق من أجل نشره المليارات!!.

وقوله: ﴿وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكَوْةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ ، ثم أمرهن بالطاعة بالصلاة والزكاة لأنهما أصل الطاعات البدنية والمالية، ثم عمّم فأمرهن بالطاعة لله ولرسوله في كل ما شرع، من أجل بناء الإيمان وتقويته في النفوس، والشيطان إنما يتسلط على ضعفاء الإيمان؛ فيغويهم ويوقعهم في الحرام، وهذا أمر مهم



شِوْكَةُ الأَجْبَالَبُي \_\_\_\_\_\_

جداً في التربية، فالتحذير والتنفير من الشر والباطل وحده لا يكفي، بل لا بد من تأسيس وبناء الإيمان في النفوس بالأعمال الصالحة حتى تقف أمام المغريات.

### وقوله: ﴿إِنَّ مَايُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَأَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ ال

أي: يريد الله لكم بهذه التشريعات والتوجيهات أن يذهب عنكم بامتثالها والعمل بها الإثم والذنب المدنسين للأعراض الحاصلين بسبب ترك ما أمر الله به، وفعل ما نهى عنه، حتى تكونوا طاهرين مطهرين، وأهل البيت المقصود بهم: آله الذين حرموا الصدقة، وزوجاته يدخلن فيهم دخولاً أولياً؛ لأن سياق الآية ونزولها فيهن (1)، فلم يرد الله بهذه التشريعات أن يجعل عليكم حرجاً ولا مشقة، بل شرعها لكم لتزكى بها نفوسكم، وتتطهر بها أخلاقكم، وتحسن بها أعمالكم، ويعظم بها أجركم.

### وقوله: ﴿ وَٱذْكُرْ اللَّهِ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 415).



\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

### فوائد وهدايات من هذه الآيات:

- 2- أن صوت المرأة لا يكون عورة إلا بالرقة والخضوع أو يحتوي على ما يخدش الحياء.
- 3- أن الأصل أن تبقى المرأة في البيت لكي تستقر الأسرة ويسعد الزوج وتتربى الناشئة التربية الصحيحة.
- 4- أن ما يعانيه العالم اليوم من فساد المجتمعات وانحرافها كان سببه إفساد المرأة وإخراجها من بيتها.
  - 5 فضل أهل بيت رسول الله ﷺ، ويشمل أهلُ بيته أقاربه وأزواجَه.



شِوْكَةُ الأَخْبَالَيْ 209

# تفسير المقطع الخامس من سورة الأحزاب المقطع المنامس عن سورة الأحزاب المقطع المنامس عن سورة الأحزاب الم

﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَانِنَاتِ وَٱلصَّدِوِقِينَ وَٱلصَّدِوَاتِ وَٱلصَّدِينَ وَٱلصَّدِينَ وَٱلْحَدِينِ وَٱلْخَدِيثِ عِنَ وَٱلْمُتَصدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَاتِ وَٱلصَّنَبِمِينَ وَٱلصَّنَبِمَاتِ وَٱلْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظاتِ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَكُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا اللَّهُ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكُم مُبِينًا اللَّهِ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتِّقَ ٱللَّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَغَشَنَهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُونِج أَدْعِيَآيِهِمْ إِذَا قَضَوْاْ مِنْهُنَّ وَطَرَأُ وَكَاكَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا اللَّهِ مَّا كَانَ عَلَى ٱلنَّبِيّ مِنْ حَرَج فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَكَّرُ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبْلٌ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴿ الْآ اللَّذِينَ يُبَلِّعُونَ وَمُنْ اللَّهُ لَكُرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴿ الْآ اللَّهِ اللَّهِ عَدَرًا مَّقَدُورًا الْآ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَدَرًا مَّقَدُورًا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا رِسْلَنتِ ٱللَّهِ وَيَغْشُوْنَهُ. وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّينَ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾.

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقَاتِ



\_\_\_\_\_لطائف البيان في تفسير القرآن

وَٱلصَّنَّهِمِينَ وَٱلصَّنَّهِمَتِ وَٱلْحَنفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَنفِظَنتِ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ ﴿ جاء فِي سبب نزول هذه الآية: أن أم سلمة رَضِي الله عنها قالت: يا رسول الله، ما لي أسمع في كتاب الله تعالى ذكر الرجال ولا أسمع ذكر النساء؟ فأنزل الله تعالى هذه الآيات(1)، ليبين سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن الرجال والنساء على حدٍ سواء في أحكام الشرع، إلا ما اختصته النساء واختصه الرجال باستثناءات محددة، وهنا فرّق بين الإسلام والإيمان، فالإسلام: الأعمال الظاهرة، والإيمان: الأعمال الباطنة، والإسلام أدنى مرتبة من الإيمان كما قال الله: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۖ قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِكِن قُولُوٓاْ أَسُلَمْنَا وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلَّإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾[الحجرات:14]، يعنى: ما زال الإيمان في طور النمو في دخوله إلى قلوبكم وثباتِه فيها، وأركان الإسلام تتعلق بأعمال الجوارح الظاهرة كالصلاة والزكاة والصيام والحج والشهادتين وهما نطق باللسان، وأركان الإيمان الستة تتعلق بأعمال القلب الباطنة، وهي التصديق القلبي بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، والقنوت هو دوام الطاعة لله سبحانه، والصدق هو الإخبار عن الشيء مطابقًا للواقع، ويشمل صدق اللسان وصدق القلب وصدق العمل، والصبر هو حبس النفس عن كل ما يُسخط الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، ويشمل الصبر على طاعة الله بامتثالها، والصبر عن المعاصى باجتنابها، والصبر على أقدار الله وابتلاءاته بعدم السخط منها، والمتصدق هو الذي يبذل ماله للمحتاجين ابتغاء وجه الله، ويشمل الصدقة الواجبة كالزكاة،

<sup>(1)</sup> السنن الكبرى للنسائي: (10/ 219) برقم: ( 11340)، وأخرجه أحمد: (44/ 199) برقم: (26575) بنحوه، وإسناده صحيح.



عِنْ الْأَجْبَالِيَا الْأَجْبَالِيَا الْجَابِيَاتِيا الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَالِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينَ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ الْجَابِينِينِ ا

والصدقة النافلة، والصيام هو الامتناع عن كل المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس بقصد التقرب إلى الله، ويشمل صيام الفرض وصيام النافلة وحفظ الفرج المقصود به استخدامه في الحرام، ويشمل الزنا واللواط والسحاق والعادة السرية، وكشفه لمن لا يجوز له رؤيته، وختم هذه الأعمال الصالحة بذكر الله كثيراً من الرجال والنساء على حد سواء، فعبادة الذكر عبادة سهلة وخفيفة، يستطيع العبد فعلها في كل أحواله، فمن حافظ على أذكار اليوم والليلة المسنونة فقد أصبح من الذاكرين الله كثيراً، ثم بيّن أن من اتصف بهذه الصفات وإن حصل منه ذنب فالله قد أعد له المغفرة سلفاً، وأعد له أجراً عظيماً في الآخرة جزاء له، وهو الجنة بما فيها من نعيم مُقيم.

ثم قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاَمْ اَن يَكُونَ لَمُ مَا الْحِيمِ المؤمن ولا مؤمنة إذا حكم الله ورسوله بحكم أن يكون لهم الاختيار في الفعل أو الترك، وإنما يلزمهم الله ورسوله بحكم أن يكون لهم الاختيار في الفعل أو الترك، وإنما يلزمهم الطاعة والامتثال، وجاء لفظ: مؤمن ومؤمنة، نكرة في سياق النفي ليفيد العموم لجميع المؤمنين إلى يوم القيامة، وقد ورد في سبب نزول هذه الآية أنها نزلت في زينب بنت جحش حين خطبها النبي وقد النبي المناهقة والد بن حارثة، فوقع في نفسها شيء من الرفض، لأنه مولى، فقال لها النبي المناهقة الآية "ابل انكحيه"، قالت: أؤمر في نفسي ؟! قال: "نعم"، فأنزل الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى الآية (1)، فوافقت وقبلت به فزوجها النبي النبي النبي المناهقة ومن ثمار خضوع زينب لأمر الله أن



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (271/20).

\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

صارت زوجةً للنبي ﷺ، وزوجها الله من فوق سبع سموات.

وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمِينًا ﴿ ثَالَ اللَّهِ وَعِيد ووعيد لمن رفض وخالف أمر الله وأمر رسوله المسلطين فهو متوعد بالضلال عن الحق والهداية، فالإسلام يقوم على كمال الخضوع والاستسلام لأمر الله ورسوله المسلطينية.

وقوله: ﴿وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبِّدِيهِ ﴾، والذي كان يُخفيه النبي اللّه يُعْلِيكُ في نفسه؛ هو أن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى كان قد أوحى إليه أن زيداً سيتزوج هذه المرأة، وأنها ستبقى معه فترة ثم يُطلقها، وأنها ستكون زوجة لك(1)، فخشي النبي المَّيْكُ أن يُخرج هذا الكلام إلى الناس فيطعنوا في عرضه؛ ويقولون أمر رجلاً بطلاق امرأته ونكحها حين طلقها، أو يقولون: تزوج الرسول زوجة ابنه، لأنه كان يُدعى ابن محمد، وهذه الخشية من باب مُراعاة أحوال الناس، والتفكير في كيفية إخراج الأمر بما لا يُؤدي إلى فتنة للناس، خاصة في ظل وجود المنافقين في إخراج الأمر بما لا يُؤدي إلى فتنة للناس، خاصة في ظل وجود المنافقين في



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1550).

المدينة الذين كانوا يتربصون بالمؤمنين، وهذا من حرصه يُلِينُو أن لا يقع في موطن التهمة في دينه أو عرضه، ومن ذلك ما جاء عن صفية بنت حيي، قالت: كان رسول الله وينينو معتكفاً فأتيته أزوره ليلاً، فحدثته، ثم قمت فانقلبت، فقام معي ليقلبني، وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد، فمر رجلان من الأنصار، فلما رأيا النبي وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد، فمر رجلان من الأنصار، فلما رأيا النبي وكان مسكنها فقال النبي وينينون الله بنت حيي"، فقالا: سبحان الله يا رسول الله!!، قال: "إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم، وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما سوءاً"(1).

وقوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدُ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾، أي: فلما قضى زيد منها حاجته، ولم يعد له رغبة فيها؛ طلقها وانتهت عدتُها، فزوجها الله برسوله الله الله برسوله الله الله برسوله الله برسوله الله الله بنص ولم يبحث النبي المعقد عن وليها ليعقد له بها ولا شاهدين للعقد، واكتفى بنص الآية ودخل عليها مباشرة، وكانت زينب تفتخر على باقي نسائه بقولها: "زوجني الله بنبيه من فوق سبع سموات" (٥).



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 124) برقم: (3281).

<sup>(2)</sup> الدر المنثور في التفسير بالمأثور: (6/ 414).

<sup>(3)</sup> المعجم الكبير للطبراني: (44/24) برقم: (122) والمستدرك للحاكم: (4/ 106) برقم: (853).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم ذكر الحكمة من هذا الحكم فقال: ﴿لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي اللّهُ وَمِن عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي اللّهُ وَاللّهِ مَا يَعلق به من أَزُوجِ أَدْعِيَآبِهِم إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَ وَطَرا ﴾، فأبطل الإسلام التبني وما يتعلق به من أحكام، ومنها جواز الزواج بزوجة من تبنّاه وانتسب إليه وليس من صلبه، بعد طلاقها أو وفاته عنها وانتهاء عدتها.

وقوله: ﴿وَكَاكَ أَمُرُ اللّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

ثم قال: ﴿ مَّاكَانَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ وَسَدُ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ ﴾ ، هذا بيانٌ لجواز ما فعله الرسول المنافقين وردٌ على استشكال حصل من بعض المنافقين حوله، فرد الله عليهم بأنه لا حرج عليه فيما أحل الله له وأمره به من تزويج زينب التي طلقها زيد بن حارثة، وكان يقال له زيد بن محمد، وهذا الأمر ليس خاصاً به بل هو سنة جارية في الرسل من قبله، فلم يكن الله ليأمرهم بشيء وعليهم في ذلك حرج.

ثم قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغَشُونَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا الله وَكَافَى بِالله وَلا يَخْشُونَهُ وَلا يَخْسُونَ أَحَدًا إِلَّا الله وَلا يَخْافُونَ عَيره، والخشية المنزلة عليهم من الله إلى أُممهم، وأنهم يخشون الله ولا يخافون غيره، والخشية



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِي \_\_\_\_\_

هي خوفٌ مع تعظيم، فهم يُبلغون رسالات الله بما تحتوي عليه من الأحكام الشرعية ولا يخافون في الله لومة لائم، فكفاهم الله أذية الخلق ومنحهم الله الحفظ والعصمة من شرور الناس، كما قال ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُ مِن الحفظ والعصمة من شرور الناس، كما قال ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُ مِن رَبِّكَ وَإِن لَدَّةَ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِن ٱلنّاسِ ﴾[المائدة: 67]، فالله من من من الله والمعين والحافظ للرسل، وهو الحافظ لأعمال العباد ومحصيها لهم، وهو المُحاسب للعباد يوم القيامة على أعمالهم، إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

ثم قال: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّا آحَدِمِن رِّجَالِكُمُ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَم النّبِيتِينَ وَكَانَ اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾ والمقصود بالنفي من السياق هو زيد بن حارثة ، فلم يكن أباه وإن كان قد تبناه ، فلم يعش للنبي ولدٌ ذكرٌ حتى بلغ الحلم (١) ، بل ماتوا كلهم صغاراً ، وهم ثلاثة من خديجة ، وواحد من مارية القبطية ، والخطاب مُوجه للمؤمنين في عصره ، ومعناه أنه لن يعقبه ذريةٌ من الرجال من بعده ، ثم بين أن مكانة الرسالة وثمرتها وأثرها عليكم أعظم من مكانة الأبوة وثمرتها ، فيلزمكم طاعته أكثر من طاعة الآباء ، وطاعته مُقدمة على طاعة الآباء ، وهو الذي ختمت به النبوة ، فلا نبي بعده ، والنبوة أدنى مرتبة من الرسالة ، فإذا ختمت به النبوة فمن باب أولى أن الرسالة قد خُتمت به فلا يوجد بعده نبي ولا رسول! ، وكل من ادعى النبوة بعده فهو كذاب في دعواه ، ثم ذيّل الآية ببيان علم الله المحيط بالخلق ، فالله لا يخفى عليه شيء من أمر العباد ، ولحكمة أرادها الله المحيط بالخلق ، فالله لا يخفى عليه شيء من أمر العباد ، ولحكمة أرادها الله



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 428).

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لم يجعل له ذرية ترثه من الرجال، وأنتم تُشاهدون اليوم ما يحصل بين المسلمين من خلاف بسبب الانتساب إليه بواسطة ابنته، فكيف لو كان الانتساب إلى ابن من أبنائه؟!!.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان أن الرجال والنساء متساوون في أحكام الشرع، إلا ما اختصته النساء من أحكام محددة.
- 2 أن من أراد أن يكون من الذاكرين الله كثيراً، فليحافظ على أذكار اليوم والليلة المسنونة.
  - 3 بيان حرص النبي المنافي المنافي على أن لا يقع في موطن التهمة في دينه أو عرضه.
    - 4 بيان فضل زينب بن جحش وتزويج الله لها.
    - 5 بيان فضل الرسل وخشيتهم لله وأنهم لا يخافون في الله لومة لائم.
- 6- أن مكانة الرسالة وثمرتها وأثرها عليكم أعظم من مكانة الأبوة وثمرتها عليكم.



شِوْلَةُ الأَجْزَانِي \_\_\_\_\_

# المنافع السادس من سورة الأحزاب القطع السادس من سورة الأحزاب المنافع السادس من سورة الأحزاب المنافع ال

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَبِّحُوهُ أَبُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللَّهُ هُو ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَكَ مِكَتْمِ كُتُهُ. لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا اللَّهِ تَعِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وسَلَمٌ وَأَعَدَّ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا اللَّهِ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِ دَا وَمُبَشِّرًا وَنَـنِيرًا ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ ، وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ وَ لَيَسّر ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَلًّا كَبِيرًا ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَدَعْ أَذَنهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ لَهُ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنِ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَذُونَهَا ۖ فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا اللهِ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٓأَحۡلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيٓ ءَاتَيْتَ أُجُورَهُ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّلَتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَائِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَأَمْ أَةً ثُمُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ إِنْ أَرَادَ ٱلنِّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَّكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِيٓ أَزُونِجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلَايَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْوُرًا رَّحِيمًا نَ ﴾.

قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ الله ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ الله مَا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عباده المؤمنين الذين صدقوا به أن يذكروا الله ذكراً كثيراً، وذكر الله



وقوله: ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ الله الله الله الله وهو تنزيهه وتقديسه عن ما لا يليق به سبحانه، وتسبيحه سبحانه مشروع في كل الأوقات، ولكنه خص البكرة والأصيل وهما الصباح والمساء، لشرف هذه الأوقات وسهولة العمل فيها، ولكي يبدأ يومه بذكر الله، ويُنهي يومَه بذكر الله، وفيه فضل

<sup>(2)</sup> مسند أحمد: (36/ 33) برقم: (21702)، وسنن الترمذي: (5/ 320) برقم: (3377)، وإسناده صحيح.



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2062) برقم: (2676).

شُوْلَةُ الأَجْزَلْنِي \_\_\_\_\_\_شُولَةُ الأَجْزَلْنِي \_\_\_\_\_

الذكر والتسبيح صباحاً ومساءً، فكأنه غطاء لعمل اليوم كله.

وقول ... فهُو اللّذِى يُصلّي عَلَيْكُمُ لِيُخْرِمَكُمُ مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا الله في وهذا أسلوب من أساليب التحفيز لهم إلى ذكر الله، أي: إلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا الله في وهذا أسلوب من أساليب التحفيز لهم إلى ذكر الله أي إنه سبحانه يذكركم فاذكروه أنتم أيضًا، والصلاة لها معنى بحسب إضافتها إلى المصلي، فالصلاة من الله على العباد، ثناؤه عليهم، فالله يُثني على عباده بذكرهم بالوصف الجميل في الملكوت الأعلى، وفي الحديث القدسي: "من ذكرني في نفسي، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم"(1).

وصلاة الملائكة عليهم الدعاء والاستغفار لهم، كما قال: ﴿ اللَّيْنَ يَمِّ لُونَ اللَّهِ عَلَى الْعَرْضُ وَمَنْ حَوِّلَهُ وُلِيَ اللَّهِ عَلَى الْعَرْفُونَ بِهِ عَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْعَرْفُونَ بِهِ عَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْعَباد واستغفار الملائكة لهم، وهي إخراجهم من ظلمات الغاية من ثناء الله على العباد واستغفار الملائكة لهم، وهي إخراجهم من ظلمات الشرك والكفر والمعاصي إلى نور التوحيد والإيمان والعلم والمعرفة والهداية والاستقامة، وجمع الظلمات لكثرة أنواعها وتعددها، وأفرد النور لأنه واحد، وما فعله بالمؤمنين من الثناء عليهم، وإخراجهم من الظلمات إلى النور بدعاء الملائكة لهم وإرسال الرسل إليهم، وتوفيقهم للهداية وقبول الحق ونحوها من النعم، هو أثر من آثار رحمة الله بهم في الدنيا، ثم بين سبحانه أن هذه الرحمة منه لا تخص السامعين وقت الخطاب، بل هي عامة لهم ولمن بعدهم، ورحمته بالمؤمنين أعم من صلاته عليهم؛ لأنها تشمل إسداء النفع إليهم وإيصال الخير لهم.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (9/ 121) برقم: (7405).

وقوله: ﴿ يَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وَسَلَامٌ وَأَعَدّ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ﴿ الله عَلَى الله وسلام المؤمنين، فتحية المؤمنين يوم يلقون الله جَلّوَعَلا في الآخرة سلامٌ من الله، وسلام من الملائكة، وسلام بعضهم على بعض، والسلام اسمٌ من أسماء الله تعالى، ومعناه: الذي يسلمهم من الآفات، ويبشرهم بالأمن من المخاوف، فالناس يوم الحشر في فزع وخوف إلا المؤمنين فقد رفع الله عنهم الخوف والفزع، كما قال: ﴿ وَهُمْ مِن فَزَعٌ يَوْمَ يِذِ عَامِنُونَ ﴾ [النمل: 89]، المؤمن يشعر بالأمن والأمان والسلام، حينما يلقى الله في الحشر، ثم يدخله الله الجنة التي فيها الأجر الكريم له، فيناله مُعززاً مُكرماً غير مُهان.

ثم قال الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النِّي ّ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدا وَمُبَشِرا وَنَدِيرا ﴿ البعد عن ناداه باسم النبوة وأخبره بوصف الرسالة، لأن من بلاغة القرآن البعد عن التكرار، وجمع له بينهما تشريفاً له، وذكر مهمته والغاية من إرساله وهو أن يكون شاهداً على وحدانية الله وأنه المعبود الحق دون سواه، وشاهداً على أمته بالبلاغ، وأن الله لم يتركها هملاً بل قد أرسل إليها رسولاً وأنزل إليها كتاباً، حتى لا تأتي يوم القيامة تقول: ﴿ لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلْيَنَا رَسُولًا ﴾ [طه: 134]، وجعله مُبشراً ونذيراً، والتبشير هو الوعد بالخير، والندارة هي الوعد بالشر، والمعنى أن النبي سُرِينًا مُبشر للمؤمنين به، ومُنذر للكافرين به، فمن اتبعه فقد بشّره بالجنة، ومن عصاه فقد أنذره بالنار.

وقوله: ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ ء وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللهِ وَمِن مُهمته أيضًا الدعوة إلى الله، وهي الدعوة إلى توحيد الله وطاعته وما يقرب منه، كما قال الله له:



شِوْلَةُ الأَجْزَانِي \_\_\_\_\_\_

﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسنَةِ ﴾ [النحل: 125]، وأمة محمد التقسم إلى قسمين: أمة الدعوة: وهم كل من عاش في زمنه أو بعد زمنه إلى قيام الساعة، فدعوته موجهة إليهم كلهم، كما في الحديث: "والله لا يسمع بي يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بي إلا دخل النار"(1)، وأمة الإجابة: وهم من آمن به وامتثل أمره و دخل في دينه، وهو مأمور بدعوتهم وتعليمهم الإسلام وأحكامه، والإذن هنا بمعنى الأمر، فمحمد المسلام عاء من عند نفسه، وإنما بعثه الله وأمره أن يدعو إلى دينه، ووصفه بالسراج المنير، وهو المصباح، الذي يستنير به كل من يريد الهداية، والناس قبل بعثة محمد المسلام والنور.

وقوله: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤَمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَالًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ مَن آمَن بك واتبعك وسار في طريقك بالفضل العظيم الكبير الذي أعده الله لهم في الآخرة، وهو الجنة وما فيها من نعيم مقيم، وقد يجدون شيئًا من هذا الفضل الكبير في الدنيا كالنصر والتمكين والحياة السعيدة، وفي الآية إشارة إلى تحفيزهم إلى الإيمان وبيان حقارة الدنيا، مقابل ما أعد الله لهم من الفضل الكبير في الآخرة.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَدَعْ أَذَنَهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللهِ وَكَفَى بِٱللهِ وَكِيلًا ﴿ الله عن طاعة الكفار والمنافقين في ما يقترحون عليه من أمر الدين، وأمره بالإعراض عنهم، والصبر على الأذى الذي يأتيك منهم، فلعلَّ ذلك أدعى لتأليف قلوبَهم وأن يقبلوا بالإسلام؛ لأن التعامل



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (1/ 134) برقم: (153).

222 طائف البيان في تفسير القرآن

الحسن له أثر على الإنسان ولو كان كافراً، بخلاف التعامل الشديد والغلظة عليه فقد تُنفره عن الحق، والمعنى لا تُجاملهم في الدين، وامنحهم شيئاً من أخلاقك، ولا حرج عليك في ذلك، وأمره بالتوكل على الله، وهو تفويض أمره إلى الله، وهو من أعظم الوسائل لدفع أذيتهم؛ لأن من توكل على الله كفاه، فكفى بالله وكيلاً يعتمد عليه العباد في جميع أمورهم.

ثم قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَكَحْتُهُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن عَلَيْهِ فَى مِنْ عِلَةٍ وَتَعْنَدُونَهَا فَمَيَّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحاً عَمِيلًا ﴿ اللهِ مَا لَفظ النكاح فِي القرآن ويُقصد به الجماع بعد العقد، ويُقصد به العقد فقط، ويتم التفريق بين المعنيين من خلال السياق، والمقصود به هنا العقد، لذكر عدم المسب بعده، وهو الجماع، فمن عقد على امرأة بشروط العقد المعروفة، ثم لسبب أو لآخر طلقها قبل أن يُجامِعها، فلا عِدَّة لها، أي: لا يلزمها الانتظار فترة من الزمن لكي يخطبها أو يعقد عليها شخص آخر، فرحمها بريئة من الحمل لعدم الجماع؛ لأن العدة شرعت من أجل استبراء الرحم، ولا يحل لزوجها مراجعتها لأنها قد بانت بينونة صغرى، وذكر لفظ: (المؤمنات) خرج مخرج الغالب؛ إذ لا فرق في هذا الحكم بين المؤمنة والكتابية، وفيه إرشاد إلى أن المؤمن ينبغي أن ينكح المؤمنة فإنها أشد تحصيناً لدينه (١١)، والآية تدل على أن الطلاق لا يقع إلا إذا تقدمه عقد النكاح، وهو مذهب الجمهور (٢٥)، وهو الراجع



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازى: (25/ 175).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 440).

لحديث: "لا طلاق لابن آدم فيما لا يملك" (1)، ثم ذكر ما لهذه المطلقة من حق على زوجها، وهو المتعة، فإن كان قد سمى لها صداقًا؛ فليس لها إلا نصفه كما قال: ﴿ فَيَصَفُ مَا فَرَضَتُم ﴾ [البقرة: 237]، وإن لم يكن سمى لها صداقًا؛ فيمتّعها بشيء من المال على قدر عسره ويسره، كما قال: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَ عَلَا لُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُنْ المَّهُ وَلَا عَلَى المُرواج أن المُقتِرِ قَدَرُهُ ﴿ [البقرة: 236]، يُطّيب به نفسها، وأمر الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى الأزواج أن تكون المفارقة لزوجاتهم بطريقة مهذبة ليس فيها ظلم ولا إغلاظ بالقول، بل يُودِّعها توديعًا حسنًا، وهو السراح الجميل، فكل واحد منهما يذهب في حال سبيله بنفس طيبة بدون شقاق ونزاع، كما قال: ﴿ وَإِن يَنْفَرَّوا يُغَنِن اللّهُ كُلّامِن مَعْتِمِ قَوْكَانَ اللّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ﴿ وَإِن يَنْفَرّوا على بقاء العلاقات الحسنة بين الأسر، خاصة إذا كان الرجل متزوجًا من أقاربه.

ثم قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنِّيُّ إِنَّا ٱلْحَلَانَا لَكَ ٱزُورَجَكَ ٱلَّذِي ءَالَيْتَ أَجُورَهُرَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَيْكَ ﴾، أخبر الله سبحانه نبيه المن أن قد أباح له أن يتزوج كل امرأة أعطاها مهرها، وأباح الله له مع الزوجات التسرّي بملك اليمين مما غنمه من الكفار بدون مهر ولا عقد نكاح، وهذه أحكام يشترك فيها معه عموم المؤمنين، والفيء يشمل الغنيمة، وإن كان الفيء يطلق على المال الذي يتم الحصول عليه من الكفار بدون قتال، والغنيمة هي المال الذي يتم الحصول عليه بعد قتالٍ وانتصار على الكفار.



<sup>(1)</sup> سنن أبي داود: (2/ 258) برقم: (2190)، وسنن ابن ماجة: (3/ 202) برقم: (2047)، وإسناده حسن.

وقوله: ﴿وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبِنَاتِ خَالِكَ وَبِنَاتِ خَالِنِكَ النِّي هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾، وأباح له أيضًا هؤلاء الأصناف القريبين والبعيدين منه، وهذا حصر المحللات، وما عداهن من الأقارب غير محلل، فإنه لا يباح من الأقارب من النساء غير هؤلاء الأربع، وما عداهن من الفروع مطلقًا والأصول مطلقًا وفروع الأب والأم وإن نزلوا، وفروع من فوقهم لصلبه، فإنه لا يباح له (")، وهذا حكم عام يشترك فيه النبي مع باقي المؤمنين، إلا أنه قيد هذا الحكم في حقه بالمهاجرات، فلا تحل له من لم تهاجر من هؤلاء، وأما غيره لا يلزمه هذا القيد، وليس المقصود مرافقته في الهجرة، وإنما حصل منهن الهجرة من مكة إلى المدينة سواءً تقدّمن أو تأخر عنهن.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 669).

ولو خاتماً من حديد"، فاعتل له، أي: تعلّل أنه لم يجده، فقال: "ما معك من القرآن؟"، قال: كذا وكذا، قال: "فقد زوجتكها بما معك من القرآن"(1)، فزوّجه بها وأنهى مشكلة الواهبة، وأنهى مشكلة هذا الشاب الذي طمع بالزواج منها.

وقول المنظمة وقد علم المنظمة علم المنظمة في المنظمة وما ملك المنظمة المنطقة المنظمة المنطقة الله المنظمة المنطقة الله المنظمة الله المنطقة الم

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 فضيلة ذكر الله سبحانه، وأثره في صلاح العبد واستقامته.
- 2 بيان كرامة العباد عند الله ورحمته بهم وتسخير الملائكة للدعاء لهم.
- 3 بيان أهمية التوكل على الله في الدعوة إلى الله ومواجهة أذى المخالفين.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (6/ 192) برقم: (5029).



- 4- أن المؤمن يشعر بالأمن والأمان والسلام، حينما يلقى الله في الحشر، ثم يدخله الله الجنة التي فيها الأجر الكريم له.
  - 5 أن الطلاق لا يقع إلا إذا تقدمه عقد النكاح.
- 6- بيان عناية الله تعالى برسوله المسولة المسولة المسرع له من أحكام خاصة به دون أمته.



شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ 227



أَدُجى مَن تَشَآءُ مِنْهُنَ وَتُعْوِى إِلَيْك مَن تَشَآهُ وَمَنِ ٱبْنَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْت فَلا جُناح الله الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن عَلَيْكَ أَذَنَكَ أَن تَقَرَّ أَعَيْنُهُنَّ وَلا يَعَزنَ وَيَرْضَيْنَ بِمَا ءَانَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ يَعِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَلِجِ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكٌّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا اللهُ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بِيُوتَ ٱلنَّبِيّ إِلَّآ أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَأَدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَأَنتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَعْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ۚ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي ٱلنَّبِيَّ فَيَسْتَحْيِ، مِنكُمْ ۖ وَٱللَّهُ لَا يَسْتَحْي، مِنَ ٱلْحَقِّ ۚ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَشَكُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَاكان لَكُمْ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَاجَهُ مِن بَعْدِهِ وَأَبدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا ﴿ وَاللَّهُ عَا أَوْ تُخَفُّوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءِ عَلِيمًا ﴿ فَ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي ءَابَآيِهِنَّ وَلَآ أَبْنَآيِهِنَّ وَلَآ إِخْوَنِهِنَّ وَلَآ أَبْنَآءٍ إِخْوَنِهِنَّ وَلَآ أَبْنَآءٍ أَخُواتِهِنَّ وَلَا نِسَآيِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُنَّ وَأَتَّقِينَ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَاكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا 🐠 إِنَّ ٱللَّهَ وَمَكَيْ كَنَهُ وَسُلُونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا (٥٠).

قال الله تعالى: ﴿ أُرِّحِي مَن تَشَاءُ مِنْهُنَ وَتُعُوى ٓ إِلَيْكَ مَن تَشَاءُ وَمَنِ أَبْنَغَيْتُ مِمَّنَ عَرَلْت في إباحة مصاحبة النبي النب النب ومعاشرتهن كيف شاء من غير حرج عليه في ذلك تخصيصاً له وتفضيلاً، فأبيح له لمن أحب منهن يوماً أو أكثر، ويعضل من شاء منهن فلا يأتيها (1)، والإرجاء، هو تأخير الشيء، ومنه قوله: ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ ﴾ [الشعراء:36]، والمعنى إن الله قد رفع عنك يا محمد العدل والقسمة مع زوجاتِك في المبيت، وجعل الأمر إليك في ذلك تخفيفاً عنك ورفعاً للحرج والمشقة عليك، وحتى لا يكون ذلك حقاً لزوجاته، فيطالبنه به؛ نظراً لما بين الضرائر من الغيرة، ولمّا نزلت هذه الآية، قالت عائشة: "يا رسول الله، ما أرى ربك إلا يسارع في فراشه، وهذا من خصائصه، وليس ذلك لغيره من أماته.

وكان من النساء اللاتي آواهن النبي الميالية عائشة وحفصة وأم سلمة وزينب، وكانت قسمتهن من نفسه وماله سواء بينهن.

وكان من النساء اللاتي أرجأهن النبي الميالية السودة وجويرية وأم حبيبة وميمونة وصفية، وكان يقسم لهن ما شاء، وكان قد أراد أن يفارقهن؛ فقلن له: اقسم لنا من نفسك ما شئت ودعنا على حالنا(3).



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 277).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (7/ 12) برقم: (5113).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/292).

شِوْكَةُ الأَجْزَانِي \_\_\_\_\_

وقوله: ﴿ وَلِكَ أَدْنَكَ أَنَ تَقَرَّ أَعَيْنُهُ وَلاَ يَعَزَبُ وَيَرْضَيْنَ بِمَا ءَانَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ ﴾، ولك التخفيف والتوسعة عليك في إسقاط وجوب القسمة عليك أقرب لرضى زوجاتك عنك؛ لعلمهن أنك لم تترك واجباً، ولم تفرط في حق لازم، فلا يُصيبُهن حزن بسبب تقديمك بعضهن دون بعض، ويرضين جميعاً بما أعطيتهن من تقريب وإرجاء، وعزل وإيواء.

وقوله: ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا عَلِيمًا ﴿ أَي: مسن الميل إلى بعضهن دون بعض مما لا يمكن دفعه، وفي الحديث: كان رسول الله يتحلّل يقسم بين نسائه فيعدل، ثم يقول: "اللهم هذا فعلي فيما أملك، فلا تلمني فيما تملك ولا أملك" وأتى بلفظ الجمع؛ ليعم قلوب كل الرجال المعددين بالزوجات، ليحذروا من الظلم، وفي الحديث: "من كان له أكثر من زوجة ثم لم يعدل إلا جاء يوم القيامة وشقّه مائل" (2)، والمقصود بالعدل هنا: العدل الحسي بالنفقة والمسكن والمبيت، ولا يلزمُ من ذلك المبيت أن يُجامِعَها؛ لأن الرغبة في الجماع مبنيٌ على الهوى والميل القلبي، فقد يوجد في إحداهن ما يدفعُه إليها أكثر من غيرها، وذيّل الآية بإحاطة علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالخفي والجلي، فلا يخفى عليه شيء من أمور الناس وأعمالهم، والحليم هو الذي يحلم على عباده حينما يقعوا في الذنوب، فلا يُعاجلهم بالعقوبة، بل يُمهلهم لعلهم يتوبون إليه.

<sup>(2)</sup> سنن الدارمي: (3/ 1415) برقم: (2252)، وسنن أبي داود: (3/ 469) برقم: (2133)، وإسناده صحيح.



<sup>(1)</sup> سنن الدارمي: (3/ 1416) برقم: (2253)، وسنن أبي داود: (2/ 242) برقم: (2134)، وإسناده صحيح.

ثم قال: ﴿ لَا يَكِلُ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعَدُ وَلا آن تَبَدّلُ بِهِنَ مِن أَزْوَجِ وَلَوْ أَعْجَبُكَ مَسَنُهُنَ إِلّا مَامَلَكَتَ يَمِينُكَ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءِ رَقِيبًا (الله) وهذه الآية منظوقُها يدل على أن الرسول الله يحرُم عليه أن يتزوج فوق زوجاتِه الموجودات، ويحرم عليه طلاقهن واستبدالهن بغيرهن من النساء(1)، ولو أعجبه حُسن غيرهن، واستثنى من ذلك ملك اليمين، فلو أرد أن يتمتع بملك اليمين غير ما عنده فهذا جائزٌ له، ورقيب بمعنى حفيظ، أي: يحفظُ العبد ويرقبه، وفيه معنى التخويف للإنسان فإنه يعيش تحت رقابة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فلا يعصي الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ويقع فيما يُسخطُه، وهل هذه الآية مُحكمة أم منسوخة، قولان للعلماء(2): الأول: إنها منسوخة، ثم اختلفوا في الناسخ لها، فمنهم من قال: نسختها السنة، كما في حديث عائشة: "أن النبي الله ما مات حتى أُبيح له أن يتزوج ما شاء من النساء"(3)، ومنهم من قال: نسختها الآية التي قبلها.

والقول الثاني: إنها غير منسوخة، وإن معناها مقصور على تحريم الكافرات عليه فقط، واختار هذا القول الطبري<sup>(4)</sup>، والراجح الأول، ولكنه أيضاً مع الإباحة لم يتزوج عليهن ولم يطلق امرأة منهن.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 449).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 299).

<sup>(3)</sup> مسند أحمد: (40/ 165) برقم: (24137)، وسنن الترمذي: (5/ 356) برقم: (3216)، وإسناده صحيح.

<sup>(4)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 300).

شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ \_\_\_\_\_

شم قال: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنَّبِيّ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ ﴾، تتحدث هذه الآية عن بعض الأحكام المتعلقة بدخول بيت النبي النبي الله الله وهو حكم عام لكل البيوت، وقد جاء سبب نزول الآية من حديث أنس بن مالك رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُ قال: لما تزوج رسول الله ﷺ زينب بنت جحش دعا القوم فطعموا، ثم جلسوا يتحدثون، وإذا هو كأنه يتهيأ للقيام فلم يقوموا، فلما رأى ذلك قام فلما قام، قام من قام وقعد ثلاثة نفر، فجاء النبي المُعَلِّلُ ليدخل فإذا القوم جلوس، ثم إنهم قاموا فانطلقت فجئت فأخبرت النبي المنافي أنهم قد انطلقوا، فجاء حتى دخل فذهبت أدخل فألقى الحجاب بيني وبينه فأنزل الله هذه الآية، وقد نزلت هذه الآية في حادثة خاصة بالنبي المنطقة وقد جاء سبب نزول الآية، وقد سبق معنا أن النبي عَلِيلاً كان كثير الحياء وخاصة في القضايا الشخصية، فاستحى أن يقول لهم: اخرجوا، فنزل القرآن لرفع الحرج عنه وتعليم الأمة الآداب اللازمة للتعامل معه، ومنها: عدم دخول بيوت الرسول الميالله إلا بإذن منه، وأن لا تأتي إلى طعام ما لم تُدعى إليه حتى لا تكون مُتطفّلاً، ولا تأتي قبل وقت الطعام بوقتٍ كثير، فتنتظر وقت نضج الطعام، ثم إذا انتهيت من الطعام، فاذهب واترك البيت لأهله، ولا تمكث في البيت مع غيرك من المدعوين تتجاذبان الحديث ويستأنس بعضكم بكلام بعض، فليس هذا وقته ولا مكانه، فإنما دعيت للطعام فقط فلا تتجاوزه إلى غيره من المصالح الأخرى، فلا تقول: هذه فرصة قد وجدتُ فيها فلاناً للحديث معه، فهذا التصرف يؤذي رسول الله فيما يتعلق بشؤونه الخاصة، أنه كان يستحي من التصريح لهم بما يرغب به،



بخلاف الأحكام الشرعية التي أمر ببلاغها، فإنه كان لا يسكت عنها، فتولى الله سبحانه البلاغ عنه فيما يخصه، فالله لا يستحيي أن يبيّن لكم ما هو الحق فتعرفوه وتعملوا به، وهذا الحكم عام يشمل كل من دعاك من الناس، فلا تدخل بيتًا إلا بإذن صاحبه، ولا تذهب إلى زيارة شخصِ في موعد أكله، لأنك ستُحرجه، ولا تحضر وليمة إلا بدعوة، ولا تكن طُفيلياً، وفي الحديث: "أن رجلاً من الأنصار رأى رسول الله ﷺ، فعرف في وجهه الجوع، فقال لغلامه: اصنع لنا طعاماً لخمسة، فإني أريد أن أدعو النبي يُلِينُ خامس خمسة، فجاء النبي يُلِينُكُ خامس خمسة وتبعهم رجل، فلما بلغ الباب، قال النبي الله النبي المالية أن تأذن له، وإن شئت رجع، قال: بل آذن له يا رسول الله"(١)، فالنبي المالي المالي المالي المالي المالية يسمح له أن يدخل بدون دعوة من الرجل، وإن كان جاء برُ فقته، لأن هذه صورة من صور التطفل التي لا يفعلها أهل المروءة، فكن فطناً وانظر في ملامح وجه الداعي لك وحركاته وافهم رغبته، فالناس ما زال عندهم مروءة وكرم، ولا يمكن أن يقول أحدهم لضيفه: اخرج، انتهى الوقت لجلوسك!!.

وقول هذه آية الحجاب، وفيها أحكام وآداب شرعية، وهي مما لِقُلُوهُنَّ مَتَعًا فَسَعُلُوهُنَّ مِنَوَرَآءِ حِجَابِ ذَلِكُمُ أَطُهَرُ لَلْهُ وَقُلُوبِهِنَ ﴾، هذه آية الحجاب، وفيها أحكام وآداب شرعية، وهي مما وافق تنزيلها قول عمر بن الخطاب رَضَالِيّلَهُ عَنْهُ: "يا رسول الله، يدخل عليك البر والفاجر، فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب؟! فأنزل الله آية الحجاب"(2)،



<sup>(1)</sup> صحيح ابن حبان: (12/ 111) برقم: (5300).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (6/ 118) برقم: (4790).

شِيُوَكُوُّ الأَجْبَالَ إِنَّ الْأَجْبَالَ فِي الْأَجْبَالَ فِي الْأَجْبَالَ فِي الْأَجْبَالَ فِي الْأَجْبَالُ فِي الْمُعْبَالُ فِي الْمُعْبِعِينَ الْمُعْبَالُ فِي الْمُعْبَالِينِ الْمُعْبِينِ الْمُعْبَالِينِ الْمُعْلَقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْبَالُونِ الْمُعْبَالِينِ عَلَيْهِ الْمُعْبَالِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِينِ عِلْمِلْمِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِ

والمعنى إذا احتجتم أن تسألوا إحدى زوجات النبي الميالي شيئًا، سواء من أمتعة البيت أو سؤال استعلام عن شيء من علم أو فقه، ونحوه، فاسألوهن من وراء ستار بحيث يحجب المرأة عن السائل، ذلكم، أي: السؤال لهن من وراء حجاب، أزكى وأطهر لقلوب الرجال والنساء؛ لأن النظر إلى النساء وأجسادهن مباشرة، سبب للفتنة؛ لأن كلاً منهما مفطور على الانجذاب والميل إلى الآخر، والخطاب لزوجات النبي من المرفهن، ولكن الحكم يشمل كل النساء، وفي هذا تحذيرٌ لكل مؤمنٍ من الخلوة مع من لا تحل له، أو الحديث من دون حجابٍ مع من تحرم عليه، اعتماداً على الثقة بالنفس، فكلما بَعُد الإنسان عن الأسباب الداعية إلى الشر، فإنه أسلم له، وأطهر لقلبه.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن أبي حاتم: (10/ 3150).

فقال لها: "لقد عُذتِ بعظيم، فالحقي بأهلك"(1)، فهذه لا تعتبر من زوجاته، واسم الإشارة (ذلكم) يعود على ما سبق ذكره من أفعال منهي عنها، فهو ذنب عظيم عند الله، وإثمُه كبير، والعقوبة عليه شديدة.

ثم قال الله: ﴿ إِن تُبَدُّواْ شَيْعًا أَوْ تُخَفُّوهُ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ وَ الْبَاطنة أَخفيتموها أَو أَظهر تموها وسيُجازيكم عليها إن خيراً فخير وإن شراً فشر، وفي ذلك إشارة إلى ما سبق من أحكام فبعضها يتعلق بالظاهر، وبعضها يتعلق بالباطن، والعبد قد يكون صادقاً فيها ظاهراً وباطنا، وقد يكون صادقاً فيها ظاهراً وباطنا، وقد يكون صادقاً في الظاهر وعنده خلل في الباطن، فوعظهم الله بإصلاح بواطنهم كظواهرهم وحذرهم من إخفاء ما لا يحبه الله ولا يرضاه منها.

ثم قال سبحانه: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي عَابَابِينَ وَ لاَ أَبْنَابِهِنَ وَلاَ إِغْوَنِهِنَ وَلاَ أَبْنَابِهِنَ وَلاَ أَبْنَابِهِنَ وَلاَ اللّهِ عَلَى كُلِّ اللّهَ عَلَى كُلِّ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (7/ 41) برقم: (5254).

<u>سُؤُونَةُ الأَجْ</u>زَانِيَ \_\_\_\_\_\_\_ فَيُونَةً الأَجْزَانِيَ \_\_\_\_\_\_\_

حرج عليهن كذلك من الظهور بدون حجاب على عبيدها وإمائها، وكل ذلك مصحوب بتقوى الله في السر والعلن؛ لأن هذه الأمور تحتاج إلى مراقبة الله سبحانه، وكلها أمور خفية تحتاج إلى تقوى الله والخوف منه سُبْحانهُ وَتَعَالَى، وذيّل الآية بأن الله شهيد على الخلق يعلم ظواهر أعمالهم وبواطنها، وما يدور في سرهم وعلانيتهم من خير أو شر، ثم يجازيهم على ذلك.

وخُتمت هذه الآيات بقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكِكَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ أَنَّ ﴾، أخبر الله عن مكانة محمد الله عن عنده ومحبته له، وأن الله يثنى عليه بين الملائكة، وفي الملأ الأعلى، وأن الملائكة المقربون يثنون عليه، ويتضرعون إلى الله بالدعاء والاستغفار له، فبيّن أنه مُكرّم عند الله وملائكته يثنون عليه الثناء الحسن في الملكوت الأعلى، ثم طلب من المؤمنين أن يقتدوا بالله وملائكته في ذلك، وهو أسلوب من أساليب التحفيز والتشويق؛ ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوي والسفلي جميعاً، ويحصل للمؤمنين الأجر والثواب بفعلهم هذا، ففي الحديث: "من صلَّى على واحدة صلّى الله عليه عشراً"(1)، وبيّن لهم كيفية الصلاة عليه، فقال: "قولوا: اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد"(2)، ويستحب الإكثار من الصلاة عليه، فعن أُبيّ بن كعب رَضَواً للله عليه عليه عليه، فعن أُبيّ بن كعب رَضَواً للله عليه عليه عليه، أكثر الصلاة عليك، فكم أجعل لك من صلاتي؟، أي من دعائي، فقال: "ما



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (1/ 306) برقم: (408).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 146) برقم: (3369).

شئت"، قلت: الربع؟، قال: "ما شئت، فإن زدت فهو خير لك"، قلت: النصف؟، قال: "ما شئت، فإن زدت فهو خير لك"، قلت: فإن زدت فهو خير لك"، قلت: فالثلثين؟، قال: "ما شئت، فإن زدت فهو خير لك"، قلت: أجعل لك صلاتي كلها؟، قال: "إذاً تكفى همك، ويغفر لك ذنبك"(1)، فالصلاة على رسول الله المسلوعة في أي وقت، وعند ذكر اسمه، كما في الحديث: "البخيل من ذُكرت عنده ولم يُصل عليّ"(2)، البخيل وعلى آله وأزواجه وذريته وأصحابِه والتابعين لهم بإحسانٍ إلى يوم الدين.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن مقام النبي ﷺ عند ربه عظيم، ومكانته لديه عالية.
- 2 بيان ما كان عليه النبي المُنالِيُ من الخُلق العظيم، وشدة الحياء والمروءة.
- 3 بيان مقام زوجات النبي المنطقة ومكانتهن، ووجوب حفظ حقهن وحُرمتُهن في حياته وبعد مماته.
- 4- لا حرج على المرأة في الظهور بدون حجاب أمام محارمها والحديث معهم.
  - 5 بيان فضيلة الصلاة على النبي النبي النبي المنافقة على من صلى عليه من أمته.

<sup>(2)</sup> مسند أحمد: (3/ 257) برقم: (1736)، وسنن الترمذي: (5/ 551) برقم: (3546). وإسناده صحيح.



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (35/ 166) برقم: (21242)، وسنن الترمذي: (4/ 218) برقم: (2457). وإسناده حسن.

شِوْكَةُ الأَخْبَالَاثِ \_\_\_\_\_

## تفسير المقطع الثامن من سورة الأحزاب المقطع الثامن عن سورة الأحزاب المقطع المتراب المقطع المتراب المقطع المتراب المقطع المتراب المقطع المتراب المقطع المتراب المتراب

قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤَذُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, لَعَنَهُمُ اللّهُ فِي الدُّنَيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَمُ مَذَاء الله والملائكة على رسوله وَ اللّه وأمر المؤمنين بالصلاة عليه، وذلك تعظيماً لشأنه، ثم ذكر بعدها حكم من يُؤذونه، ليُعرف الفرق بين الصنفين، والأذية لذات الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى غير متحققة؛ فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يلحقه أذى من أحد، والمعنى يخالفون الله ويعصون أمره ويقولون في ذاته ما هو منزه عنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، كقول اليهود: عزير ابن الله، ويد الله مغلولة، وإن الله فقير، وكقول النصارى: المسيح ابن الله، وثالث ثلاثة، وكقول المشركين: الملائكة بنات الله، والأصنام شركاؤه، ونحوها من الأقوال

الباطلة، فسمى مخالفتهم وأقوالهم الباطلة أذية لله بناءً على ما تعارف عليه الناس فيما بينهم، والواو للعطف، فحُكم أذية الله كحُكم أذية رسوله الله الله الله الله الله المالية الم وأذيته ﷺ حقيقية، كقول قريش: إنه ساحر وكاهن وشاعر وكذَّاب، ونحوها من الألفاظ، وكأذية المنافقين له حين طعنوا في عرضه، ونشروا حديث الإفك في زوجته، حتى قام عَلَيْكُ خطيبًا فقال: "يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغ أذاه في أهل بيتى والله ما علمت على أهلى إلا خيراً"(1)، ونحوها من أنوع الأذى الذي وقع له من المخالفين، فمن وقع منه الأذية لله ورسوله فهو ملعون في الدنيا والآخرة، واللعن: هو الطرد والإبعاد من رحمته، وجعل ذلك في الدنيا والآخرة؛ لتشملهم اللعنة فيهما بحيث لا يبقى وقت من أوقات محياهم ومماتهم إلا واللعنة واقعة عليهم ومصاحبة لهم، وحكم من آذي الرسول المُتَّاثِينُ بالسب والشتم ونحوه، أنه يُقتل حداً إن تاب، وردةً إن لم يتب، بخلاف من سب الله، فإنه يستتاب؛ فإن تاب لم يُقتل، وإلا قُتل ردة، وذلك لأن حق الله مبني على العفو، وحق الرسول حق لآدامي مبنى على المشاحة(2)، وكل من تعرّض جميعًا في الدنيا قبل الآخرة، وفي هذا عِظة وعِبرة للمُعتبرين، وقد وردت بعض القصص لمن تعرّض لرسول الله ﷺ بالأذية، منها: عن أنس بن مالك رَضَالِللَّهُ عَنْهُ قال: "كان رجلٌ نصرانيٌ فأسلم، وقرأ البقرة وآل عمران، وكان يكتب للنبي عَلَيْكُ أَنْ فَعَادُ نَصِرَانِيًّا، فَكَانَ يَقُولَ: لا يَدري محمد إلا ما كتبت له، فأماته الله



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2129) برقم: (2770).

<sup>(2)</sup> ينظر: الصارم المسلول على شاتم الرسول: (ص: 551).

شِيُوَكُوُّ الأَجْزَلَابُ ِ

فدفنوه، فأصبح وقد لفظته الأرض، فقالوا: هذا فعل محمد وأصحابه، نبشوا عن صاحبنا فألقوه، فحفروا له وأعمقوا في الأرض ما استطاعوا، فأصبح وقد لفظته الأرض، فعلموا أنه ليس من الناس فألقوه"(1)، فهذا الملعون قصمه الله وفضحه وأخرجه من القبر بعد أن دُفن مراراً، وهذا أمر خارج عن العادة يدل على أن هذا عقوبة لما قاله، وأنه كان كاذباً إذ كان عامة الموتى لا يصيبهم مثل هذا (2).

ومنها: أن بعض أمراء المغول تنصر، فحضر عنده جماعة من كبار النصارى والمغول، فجعل واحد منهم ينتقص النبي الله وهناك كلب صيد مربوط، فلما أكثر من ذلك وثب عليه الكلب فخمشه، فخلصوه منه، وقال بعض من حضر: هذا بكلامك في محمد الكلب فقال: كلا، بل هذا الكلب عزيز النفس لأني أشير بيدي إليه، ثم عاد إلى ما كان فيه من السب، فوثب الكلب عليه مرة أخرى فقبض على حنجرته فقلعها، فمات في الحال، فأسلم بسبب ذلك نحو أربعين ألفاً من المغول(3)، وكان عِبرة للحاضرين!!، وغيرها من القصص في هذا الباب، فالتاريخ مليء بالقصص والنهايات السيئة لكل من تعرض للرسول الباب، فالتاريخ مليء بالقصص والنهايات السيئة لكل من تعرض للرسول المنافية بالأذية، وأن مصيره الهلاك وعاقبته وخيمة، وإن حصل له شيء من التلميع من عذاباً مهيناً في جهنم، والعياذ بالله.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 202) برقم: (3617).

<sup>(2)</sup> ينظر: الصارم المسلول على شاتم الرسول: (ص: 116).

<sup>(3)</sup> ينظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: (4/ 153).

تُم قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ بِغَيْرِ مَا ٱحْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴿ ﴿ ﴾ ، قيد أذية المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا، وفي أذية الله ورسوله لم يقيّدها بشيء، فهي ممنوعة مُطلقًا، بينما أذية المؤمنين والمؤمنات أحياناً قد تكون جائزة، بسبب فعله، فيعاقب عليه، مثل: السارق يؤذي بقطع يده، والزاني البكر يؤذي بجلدِه مائة جلْدة، ونحوها من الحدود والتعزيرات، أو تكون الأذية هي رد السيئة بمثلها، فتكون جوابًا على أذيةٍ صدرت منه لغيره، فهذا لا حرج فيه، لقوله: ﴿ وَجَزَّوُاْ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةُ مِّثُلُهَا ﴾[الشورى:40]، وإن كان الأفضل العفو والصفح عمن أساء إليك، أما أن تؤذي مؤمناً أو مؤمنة بدون حق فهذا لا يجوز، ومن فعل ذلك فقد وقع في البهتان، وهو ذكر الإنسان بما ليس فيه، وهو أشد من الغيبة، لأنهم آذوهم بدون سبب، ووقعوا في الإثم الواضح؛ لأنهم انتهكوا حقوقهم وتعدوا عليها بدون حق، وجزاء البهتان والإثم المُبين، هو العذاب الأليم في الآخرة إن لم يتب صاحبه قبل موته، ولا شك أن أذية الله ورسوله أعظم وأخطر من أذية المؤمنين، فأذية الله ورسوله كفر مخرج من الملة، ولذلك تُبحث في مسائل الاعتقاد، بينما أذية المؤمنين معصية وذنب، وتُبحث في مسائل الفقه.

ثم قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ قُلُ لِأَزُونِ فِ فَهِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عُلَيْهِنَّ مِن جَلَيْدِ بِهِ قَاللَّهُ عَنُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللهِ مَعْرَفُنَ فَلَا يُؤُذَيْنُ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللهِ مَ تُسمى هذه الآية بَلَيْدِ فِي ذَاكِ اللهُ عَادات العرب ألا تحتجب المرأة من الرجال الأجانب، وكان من عادات العرب ألا تحتجب المرأة من الرجال الأجانب، وكان يمتازون بالعفة والحياء، ولما استقر النبي المَيْلِيُّ فِي المدينة نزلت الأحكام



<u>شِوْنَةُ الأَجْ</u>زَانِيَ \_\_\_\_\_\_ <u>شُونَةً الأَجْزَانِي</u>

التفصيلية، ومنها حكم الحجاب للنساء عامه، وأمره الله بإبلاغ زوجاته وبناته ونساء المؤمنين بهذا الحكم، وبدأ بزوجاته وبناته، لأنهن أولى من غيرهن، ولأن الآمر لغيره ينبغي أن يبدأ بأهله، وبناتِك: جمع بنت، وكنّ أربعًا، وهن بالترتيب: زينب وأم كلثوم وفاطمة ورقية، وأمهن كلهن خديجة، رَضَالِللَّهُ عَنْهُنَّ جميعًا، وفي هذا ردٌ واضح على بعض الرافضة المعاصرين الذين يقولون: إنه لا يوجد لرسول الله ﷺ إلا بنتاً واحدة، وهي فاطمة، والجلباب: هو الثوب الذي يُلبس فوق الثياب من خمار ونحوه، وهو في العادة الذي يُلبس من الرأس فيُغطى الوجه والصدر، والإدناء: أن تُسدِله من رأسها على وجهها وصدرها؛ لأن الوجه مكان الزينة، ثم يأتي بعد الوجه العُنق والجيب الذي يكون مفتوحاً في أعلى الثوب، ثم يأتي الصدر بعد ذلك وهو مكان الثديين وفيهما تكون الفتنة، ذلك أي: الحجاب، وأدنى: بمعنى أقرب، ويُعرفن، معناها(1): أن يعرفن أنهن حرائر فلا يؤذيهن أحد بالتعرض لهن، فالحرة آنذاك كان لا يتعرض لها أحد من الناس لعفتها وبعدها عن الزنا، خلافًا للإماء، ولذلك لما بايع النبي النبي النبي النبي النبي الماماء، وذكر من بنود البيعة: ﴿ وَلَا يَرْزِينَ ﴾ [الممتحنة: 12]، قالت هند: أو تزني الحرة؟! (2)، سؤال استنكار واستغراب، وهذا الوصف ينطبق على ذلك العصر، أما الآن فالجميع أحرار، ويمكن أن يدخل في معناه اليوم، أن يقال: ذلك أدنى أن تُعرف العفيفة بحجابها من غير العفيفة بتبرجها، وهذا الأمر مُلاحظ في الواقع، فالمرأة المُحجبة الساترة لجميع مفاتنها؛ يتهيب أن يتعرض لها أحد، بخلاف المتبرجة،



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 482).

<sup>(2)</sup> مسند أبي يعلى الموصلي: (8/ 194) برقم: (4754).

فغالباً ما يتعرضن للأذية من السيئين من الناس، فإذا أرادت المرأة أن لا تُؤذى من الفاسدين في الشوارع؛ فلتخرج محجبة الحجاب الشرعي الكامل؛ ليكون ذلك عنواناً على عفتها ودينها، فيبتعد عنها شياطين الإنس، فإن قصّرت في الحجاب وأوذيت منهم فهي السبب، لأن التبرج وعدم الحجاب سبب من أسباب أذية الرجال للنساء، وختمت آية الحجاب بأن الله غفورٌ رحيم، فهو غفور لما قد يحصل من بعضهن من تقصير بعد نزول آية الحجاب، ورحيمٌ بهن حيث أعطاهن الفرصة للتوبة والإنابة والرجوع إليه سبحانه.

وقوله: ﴿ مَّلْعُونِيكَ أَيْنَمَا ثُقِفُواْ أُخِذُواْ وَقُتِّلُواْ تَفْتِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ الْحَل



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/ 245).

عليهم اللعنة أثناء طردهم وخروجهم وأين ما حلوا، وفي أي مكانٍ نزلوا فيه أو زمان ظُفر بهم فيه فحكمهم القتل، بسبب كفرهم ونفاقهم، وفسادهم في الأرض.

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان خطورة أذية الله ورسوله، وأن من فعل ذلك فهو كافر مرتد عن الإسلام.
- 2 بيان خطورة أذية المؤمنين والمؤمنات بدون حق، وأن ذلك من كبائر الذنوب.
- 3 أن الحجاب صون وأمان للمرأة، فالمُحجبة الساترة لجميع مفاتنها؟ يتهيب أن يتعرض لها أحد، بخلاف المتبرجة، فغالبًا ما يتعرضن للأذية من فساق الناس.
- 4- جواز طرد المفسدين في البلد منها، وهذا يرجع إلى الحاكم المسلم ويحسب المصلحة العامة للأمة.
- 5 أن سنة الله فيمن أرجف بالأنبياء وأظهر نفاقه القتل أو الطرد من بلده تخلصاً من شره.



## تفسير المقطع التاسع من سورة الأحزاب

وَيَسْعَلُكُ النّاسُ عَنِ السّاعَةِ قُلْ إِنّما عِلْمُهَا عِندَ اللّهِ وَمَا يُدُرِيكُ لَعَلَ السّاعَة تكُونُ وَلِيّا وَلا قَرِيبًا اللهِ إِنّ اللّهَ لَعَنَ الْكَوْرِينَ وَأَعَدَّ لَمُ مَسْعِيرًا اللهِ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُداً لَا يَعِدُونَ وَلِيّا وَلا نَصِيرًا اللهِ وَأَطَعْنَا الرّسُولا اللهِ وَعَلَوْ اللّهُ وَأَلْعَنَا الرّسُولا اللهِ وَقَالُواْ رَبّنا إِنّا أَطَعْنَا الرّسُولا اللهِ يَعْفَيْنِ مِن وَقَالُواْ رَبّنا إِنّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُراءَنَا فَأَصَلُونَا السّبِيلا اللهِ وَبِنَا عَاتِم ضِعْفَيْنِ مِن الْعَنَابِ وَالْعَنْهُمُ لَعَنَاكِيرًا اللهِ يَتَأَيّّهُا الّذِينَ عَامَنُواْ لاَتَكُونُواْ كَالَّذِينَ عَادَوْا مُوسَى فَبَرَاهُ اللّهُ مِمّا الْعَنَابِ وَالْعَنْمُ لَعْنَاكُم لَعْمَالُونَا اللهُ يَكُونُواْ كَالَّذِينَ عَادَوْا مُوسَى فَبَرَاهُ اللّهُ مِمّا وَاللّهُ مِمّا فَاللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبِكُم أَعْمَالُواْ اللّهَ وَقُولُواْ قَوْلُو اللّهِ وَقُولُواْ قَوْلُو اللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُوا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَاللّهُ الللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ الللّهُ عَلْمُ والللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللل

قـول الله تعـالى: ﴿يَسَّنُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ اللهِ محمد اللهِ اللهِ وَالمقصود بالناس السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ اللهِ اللهُ ال



شِوْلَةُ الأَجْبَالَاثِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

يُكذّبون بالبعث والنشور، وكان اليهود يسألونه امتحاناً؛ لأن الله تعالى عمى وقتها في التوراة، فأخبرهم جميعاً أن موعد قيام الساعة من الغيب المحصور والمقصور علمه على الله وحده، وما يعلمك ويخبرك يا محمد لعل الساعة قريب، فإذا كانت محجوبة عن النبي علي الله يعلم وقتها، وهو رسول الله، فكيف بغيره من الناس؟!، وفيه تهديد للمستعجلين، وإسكات للممتحنين.!

ثم قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُ مَ سَعِيرًا ﴿ اللهِ ماللهِ بين هذه الآية والتي قبلها، أن السؤال عن موعد الساعة غير مطلوب منك البحث عنه، فلا تشغل نفسك أيها الكافريه، بل استعد لها بالإيمان والعمل الصالح، فإن عقوبة الكافرين عند قيامها عظيمة، وقد أرشد النبي المرودي من سأله من المؤمنين سؤال استعلام إلى الاستعداد لها، كما في الحديث: أن رجلاً قال: يا رسول الله متى الساعة؟ فقال: "وماذا أعددت لها؟"(1)، ثم وصف الله جزاء الكافرين بالله المكذبين بالساعة، واللعن معناه: الطرد من رحمة الله، فالكافرون مطرودون من رحمته، وبعيدون عن نعمته، وقد هيأ الله لهم نار السعير في جهنم يحترقون فيها.

وقوله: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا لَّا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلاَ نَصِيرًا ﴿ أَي: ملازمين لجهنم لا يخرجون منها أبدأ، ولا يجدون ولياً يشفع لهم ولا ناصراً ينقذهم منها، بل قد قطعت عنهم أسباب الرحمة والنجاة كلها، وفي الآية دليل على أن نار الكفار لا تفنى ولا تنتهى.

وقوله: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلَيْتَنَآ أَطَعۡنَا ٱللَّهَ وَأَطَعۡنا ٱلرَّسُولا ﴿ ١٠٠٠ ﴾،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (5/ 12) برقم: (3688).

أي: أنهم لا يتقلبون بأنفسهم فيها وإنما يُقلبون من قبل الملائكة، فتقلبهم ظهراً لبطن حتى يشمل العذاب كل أجسادهم، أو يطرحون في النار مقلوبين منكوسين (1)، وخص الوجوه بالذكر؛ لأنها أشرف ما فيهم، وفي الوجه الحواس التي بها يسمع ويرى الحق فلم يستفد منها في الدنيا، بل استخدمها في الكفر والمعاصي، وإذا قُلب الوجه فسيُقلب في النار معه باقي الجسد، وأثناء التقليب يقولون: يا ليتنا أطعنا الله وآمنا به، وأطعنا الرسل فيما كانوا يأمروننا به من الإيمان والعمل الصالح في الدنيا، على سبيل التمني والندم، ولكن في غير وقته، والألف واللام في الرسول للعهد الذهني، فكل أمة تذكر رسولها وتتمنى لو أنها أطاعته.

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ رَبُّنَا إِنَّا أَطَعَنَا سَادَتَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطُعَنَا سَادة وَالكَبراء؛ ربنا، إن سبب كفرنا هو طاعتنا لسادتنا وكبرائنا، فجمع بين السادة والكبراء؛ ليشمل كل أنواع المتبوعين في الدنيا، فأوقعونا في طريق الضلال وأبعدونا عن طريق الهداية والحق.

وقوله: ﴿ رَبُّنَا عَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَٱلْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الزمخشري: (3/ 562).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/331).

شِوْلَةُ الأَجْزَلَاثِ بِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالِيْلِيْ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

عليكم أن تبتعدوا عنهم في الدنيا وتفارقوا طريقتهم، فأنتم من جعلتم من أنفسكم تابعين لغيركم بدون علم وفهم، وفي الحديث: "لا تكونوا إمعة، تقولون: إن أحسن الناس أحسنا، وإن ظلموا ظلمنا، ولكن وطنوا أنفسكم، إن أحسن الناس أتحسنوا، وإن أساءوا فلا تظلموا "(1)، ودعاؤهم تحصيل حاصل؛ لأن ما دعوا به قد حكم الله به كما قال: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُم كَامِلة يُوم الله يَكِم وَمِن أَوْزَارِ اللّذِين يُضِلُونَهُم يِغَيْرِ عِلْمٍ أَلاسَاءَ مَا يَزِرُون فَي النحل: 25]، وفي الحديث: "من سن يُضِلُونَهُم يِغَيْرِ عِلْمٍ أَلاساء مَا يَزِرُون من عمل بها "(2)، فمن ضل الناس عن الحق تحمل أوزارهم وعذب عليها، لأنه كان سبباً في فعلها.

ثم قال الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عَنِهُا اللَّهِ وَعِيهَا الله فَهُ اللَّهُ عَمْا قَالُواْ اللّه وَعِيهَا الله فَهُ الخياء الخطاب وجّهه الله للمؤمنين وحذرهم أن يقعوا في أذية النبي محمد عَلَيْهِ الله يُعظموه ويعزروه ويوقروه، لأن له مكانة عند الله، وحذرهم من مشابهة اليهود الذين حصل منهم الأذية لموسى عَلَيْهِ السّلامُ، وهي أذية خاصة حيث اتهموه بما ليس فيه، فقد جاء في الحديث: "إن موسى كان رجلاً حيياً ستيراً، لا يُرى من جلده شيء استحياء منه، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستتر هذا التستر إلا من عيب بجلده: إما برص، وإما أدرة، وإما آفة، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا، فخلا يوماً وحده، فوضع ثيابه على الحجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى



<sup>(1)</sup> سنن الترمذي: (3/ 432) برقم: (2007)، وقال: حسن غريب.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم: (4/ 2059) برقم: (1017).

عصاه وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر!، ثوبي حجر!، حتى انتهى إلى ملأ من بني إسرائيل، فرأوه عرياناً أحسن ما خلق الله، وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثوبه فلبسه، وطفق بالحجر ضرباً بعصاه، فوالله إن بالحجر لندباً من أثر ضربه، ثلاثاً أو أربعاً أو خمساً، فذلك قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَكُونُواْ كَالَيْنَ ءَادَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَ ٱللهِ وَجِيها ﴾"(1).

والندب: هو آثار الضرب على الحجر، فأظهر الله براءته عياناً لهم؛ لأن موسى كان بريئاً مما قالوه من قبل أن يؤذوه، وكانت براءته بشيء خارق للعادة؛ لمكانته عند الله، وكان موسى مرضي عنه مقبول مستجاب الدعوة، ما إن يطلب من الله طلباً إلا واستجاب الله له، وفي هذه الآية إشارة إلى وجوب توقير النبي محمد وتجنب ما يؤذيه، وتلك سنة الصحابة والمسلمين بعدهم، إلا حوادث يسيرة وقعت من بعض المنافقين وضعاف الإيمان في عهده، فكان يتسلى بذكر أذية اليهود لموسى وصبره عليهم، كما حصل له يوم قسمة غنائم حنين حيث قسم النبي من يقسل فقال رجل: إن هذه لقسمة ما أريد بها وجه الله، فأتيت النبي يتبيل فأخبرته، فغضب حتى رأيت الغضب في وجهه، ثم قال: اليرحم الله موسى، قد أوذي بأكثر من هذا فصبر" (2).

ثم قال: ﴿ يَمَا يُهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ اللَّهُ عَمْلَكُمْ وَعَلْمُ اللَّهُ عَمْلَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ ، هذا وعظ للمؤمنين،



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 156) برقم: (3404).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 157) برقم: (3405).

بأن يراقبوا الله في سرهم وعلانيتهم، ويضبطوا ألسنتهم فلا يقولون غير الحق والصواب، وفيه إشارة إلى أن الذين يصدر منهم ما يؤذي النبي المرافي عمداً أنهم ليسوا مؤمنين في باطن الأمر، ووعدهم على ذلك بصلاح أعمالهم وقبولها ورفع درجاتهم وثوابهم بها، فإن الإنسان إذا أخلص في عمله وصدَق في قوله؛ ضاعف الله له أجر العمل وغفر له الذنب؛ لأن كثرة الحسنات يذهبن بالسيئات، كما قال: ﴿إِنَّ ٱلْمَسَنَتِ يُذُهِبُنَ ٱلسَّيِّكَاتِ ﴾ [هود:114]، كما أن الطاعة المطلقة لله ولرسوله عاقبتُها الفوز العظيم في الدنيا والآخرة.

ثم ختم الله تعالى السورة بقوله: ﴿ إِنَّا عَرَضَيْنَا ٱلْأُمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَابَيْنَ أَنْ يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمْلَهَا ٱلْإِنسَنُ إِنّهُ بُكَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ الله والأبتعاد عما أمانة التكاليف الشرعية (1)، كالطاعة والتوحيد، والقيام بما أمر الله والابتعاد عما نهى الله، ويدخل فيها أمانات الخلق وحفظ حقوقهم، وعرض حملها على السموات والأرض والجبال؛ عرض تخيير لا عرض أمر وإلزام، فأشفقت منها، والمتنعت من حملها، والإباء منهن، ليس رفضاً لأمر الله كما فعل إبليس، وإنما هو اختيار الترك على القبول، خوفاً أن لا يقمن بها كما أراد الله، وعرضها على الإنسان، وهو آدم عَلَيْهِ السَّلَمُ ، فقال: وما لي؟ قال: إن أحسنت جزيت، وإن أسأت عوقبت، قال: فأنا أتحملها بما فيها، فلم يلبث في الجنة إلا قدر ما بين الأولى والعصر حتى أخرجه الشيطان منها (2)، فالتزم القيام بها، وكان ظلوماً لنفسه جهولاً بعاقبة ما تحمل من تكاليف.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 337).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 304).

وقوله: ﴿ لِيُعَدِّبَ اللهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُثَمِرِكِينَ وَالْمُثَمِرِكِينَ وَالْمُثَمِرِينَ وَالْمُثَمِرِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَالله والله وا

حمل الأمانة وأدوها كما أمرهم الله، ويتوب عليهم ويغفر لهم تقصيرهم إن

### فوائد وهدايات من الآيات:

1 - اختصاص الله تعالى بعلم قيام الساعة.

وجد، والله غفورٌ للمذنبين التائبين، ورحيمٌ بالمؤمنين.

- 2 خطورة إضلال الناس وسنّ الباطل لهم.
- 3 بيان أن أذية الله ورسله كفر مخرج من الملة.
- 4- ببيان أن أذية المؤمنين بغير حق كبيرة من كبائر الذنوب.
- 5 عِظَم مكانة أمانة التكاليف الشرعية، واعتذار السموات والأرض والجبال من حملها.
- 6 انقسام الناس إلى ثلاثة أصناف في تحملهم لأمانة التكاليف، وهم: المنافقون، والمشركون، والمؤمنون.



الْمِوْلِيُّ الْمُرْبِّرُ إِلَّا الْمُرْبِيرِ الْمُعَالِينِ الْمُؤْلِقُ الْمُرْبِيرِ الْمُؤْلِقُ الْمُرْبِيرِ ا



## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْخَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةِ ۚ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ اللَّهِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۚ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ اللَّهِ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكِي وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمُ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِك وَلاَ أَكْبُرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ ثُمِينٍ آلَ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ \* أُوْلَتِهِكَ لَمُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَلِتَنَا مُعَجِزِينَ أُوْلَيَهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مِّن رِّجْزِ أَلِيمٌ ن وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِي أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِىٓ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ آلَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّثُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَةُ أَبُلِ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ ٱلْبَعِيدِ ( اللهِ اللهِ عَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِن نَّشَأْ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِّكُلِّ عَبْدِمُنِيبِ ﴿ ﴾. ـ لطائف البيان في تفسير القرآن

## شخصية السورة:

سورة سبأ؛ سورة مكية (1)، ومن مقاصدها بيان نعم الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى على خلقه، وإبطال إنكار المشركين للبعث والنشور (2).

قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ الْمُعَدُ لِلّهِ اللّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُعَدُ فِي اللّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُعَدُ فَي وَهُو الْمُعَدِدُ اللهُ نفسه حمداً مُطلقاً مستغرقاً للحمد كله، فهو واهب النعم وموجدها، وهو مالكُ السموات والأرض وما بينهما، وكما اختص بالحمد في الدنيا فهو مختصٌ بالحمد في الآخرة، فلا حمد في الآخرة إلا له سبحانه؛ لأنه المنعم المتفضّل على أهل الدنيا والآخرة بنعمه الكثيرة، وهو الحكيم في أفعاله وأحكامه وشرعه، وهو الخبير بأحوال عباده دقيقها وجليلها، ولا يخفى عليه من أمرهم شيءٌ.

وقوله: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو ٱلرَّحِيمُ ٱلْفَفُورُ ﴿ آ ﴾ ، أحاط علمُه المطلق بما يدخل في الأرض من ماءٍ ، ونباتٍ ، وحيوانٍ ، وكنوزٍ ، وأمواتٍ ، ونحوها من الأشياء ، وما يخرج منها من ماءٍ ، ونباتٍ ، وحيوانٍ ، ومعادن ، وثرواتٍ ، وسائر ما يخفى في باطنها ، فهو يعلم ماء ، ونباتٍ ، وجه التفصيل ، ويعلم ما ينزل من السماء من أمرٍ ، ونهي ، وملائكة ، ومطرٍ ، وخيرٍ ، وشرٍ ، ورزقٍ ، وعذابٍ ، وغير ذلك ، ويعلم ما يصعد إليها من ومطرٍ ، وخيرٍ ، وشرٍ ، ورزقٍ ، وعذابٍ ، وغير ذلك ، ويعلم ما يصعد إليها من



<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 494).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 138).

شِوْلُونُ مُنْكِنَا لِمُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّالِي اللَّا اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا

أفعال العباد وأرواحهم، والملائكة، وغير ذلك، فشمل علمه المطلق كل ما يكون في الأرض والسماء، وهو الرحيم بعباده، فلا يعاجلهم بالعقوبة بسبب ذنوبهم، بل يمهلهم رحمة بهم ليتوبوا، وهو الغفور لذنوبهم إن تابوا منها، وفي ذلك حثٌ للناس على طلب أسباب الرحمة والمغفرة المرغوب فيهما، فإن من رغب في تحصيل شيء بحث عن وسائل تحصيله وسعى إليه (1).



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 138).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن عطية: (4/ 405).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

فيهم القرآن، فلا يغيب عن علم الله جَلَّوَعَلَا مثقال ذرة في الكون كله، ولا أصغر من مثقال الذرة، ويدخل في هذا المعنى مفهوم الذرّة المعاصر؛ وهو الذي لا يرى بالعين المجرّدة، ولا أكبر منها، وهو احترازٌ حتى لا يظن ظانٌ أن علم الله وكتابته للأشياء الصغيرة دون الكبيرة، فهو يعلم الصغيرة والكبيرة على حدٍ سواء، وكلاهما مدوّن ومكتوب في اللوح المحفوظ.

ثم قال سبحانه: ﴿ لِيَجُزِى اللّهِ المتعليل (١)، فمجيء الساعة والبعث والنشور مَّغَفِرَةً وَرِزْقُ كرِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ المتعليل (١)، فمجيء الساعة والبعث والنشور للجزاء، لأن الخلق في الدنيا لا يحصلون على حقوقهم كاملة، ولا يتم لهم العدل المطلق، ولا يتحقق عدل الله المطلق إلا بعد قيام الساعة بالبعث والنشور، فيُوفي المؤمنين أجرهم بعد المغفرة لذنوبهم، فيدخلهم الجنة بسبب إيمانهم وعملهم الصالح، ويزيدهم من فضله إكراماً لهم.

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَاينِنَا مُعَجِزِينَ أُولَئِيكَ هَمُ عَذَابٌ مِّن رِّجْزِ ٱلسِيطان أزّاً السعي هنا هو الجد والنشاط في العمل السيّء، فإن الكافرية وأحكامه، وتثبيط لمحاربة الحق، ومن ذلك السعي في إبطال القرآن الكريم وأحكامه، وتثبيط الناس عن اتباعها والإيمان بها، وهم كذلك يسعون مسابقين من أتى بها وهو محمد المنافي لغرض تكذيبه (2)، فلهؤلاء الكافرين المكذبين عذابٌ شديدٌ يوم القيامة، بليغ الألم للأنفس والأجساد.



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 358).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير النسفي: (3/ 53).

كِوْكُو الْبُرَابُيْ الْبُرْبُيْ الْبُرْبُونُ الْبُرْبُيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُورُ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْرِ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْرِالْمُ لِلْمُعِلِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْ الْبُرْبُرِيْرِالْمُ لِلْمُعِلِيْلِ الْمُعْرِيْرِ الْبُرْبُرِيْلِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعِلِيْلِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعِلِيْلِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْلِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْرِ الْمُعْرِيْلِ الْمُعْرِيْرِ الْمِعْرِيْرِ الْمُعْلِيْعِلِيْعِلِيْعِ الْمُعْرِيْرِ الْمِعْرِيْلِيْعِلْمِ الْمِعْرِيْرِ الْمِعْلِيْعِ لِلْمِعْرِيْلِيْعِلِيْعِ لِلْمِعْرِيْلِ الْمِعْرِيْلِيْعِلِيْعِ لِلْمِعْلِيْعِلْمِ لِلْمِعْلِيْعِلِيْعِلْمِ لِلْمِعْلِيلِيْعِلِيْعِلْمِ لِلْمِعْلِيْعِلِيْعِلْمِ لِلْمِعْلِيْعِلِيْعِ لِلْمِعْمِ لِلْمِعْلِيْعِ لِلْمِعْلِيْعِلِيْعِلِيْعِ لِلْمِعْلِيْ

والعزيز هو: منيع الجناب، الذي قهر كل شيء، والحميد: هو المحمود في جميع أقواله وأفعاله وشرعه وقدره، وفي الآية منقبة لأهل العلم وفضيلة لهم (3).

ثم قال الله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ نَدُلُكُمُ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّثُكُمُ إِذَا مُزِقَتُمُ كُلَّ مُمَزَّقِ إِنَّكُمْ لِيَعْ خَلْقِ جَلِيدٍ ﴿ ﴾ وقال كفار قريش بعضهم لبعض: لا بد أن نتفق على وصف نصف به محمداً من أجل أن نُحذّر به من جاء من خارج مكة حتى لا نختلف ونتناقض، وقد كان الناس يأتون إلى الحج وإلى الأسواق المنتشرة حول مكة من مناطق مختلفة؛ فيخرج إليهم محمد المَنْ ليدعوهم إلى الله، فإذا

<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 359).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير: (6/ 28).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 675).

256 كالبيان في تفسير القرآن

بكفار مكة يذهبون وراءه ويقولون: لا تصدقوه، إنه ساحر، إنه كاذب، إنه كاهن، ثم اتفقوا أيضًا على أن يقولوا للناس هذه الشبهة حتى يُحذّروا من رسول الله تم اتفقوا أيضًا على أن يقولوا للناس هذه الشبهة حتى يُحذّروا من رسول الله المعمد المعتها: أن هناك رجلاً، ويقصدون به محمداً ويشوراً لأجسادكم التي اسمه احتقاراً لشأنه، هذا الرجل يُخبركم أن هناك بعثاً ونشوراً لأجسادكم التي دُفنت وتمزقت أوصالها في التراب وصارت كل قطعة منها بعيدة عن الأخرى، وأنكم ستبعثون في خلق جديد يُعيده الله كما كان قبل الموت، وهذا القول كان يصدر منهم على سبيل السخرية والتعجب والاستنكار له (1)!!

وقوله: ﴿أَفَرَى عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَةُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ على الله اللهِ على الله على



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 359).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 676).

الْيُوْلِيُّ الْنَجَابُ اِ

حالهم في الآخرة ثمرة لحالهم في الدنيا، وأراد بالتقديم التنبيه لأمر الآخرة والاهتمام بها.

ثم قال: ﴿ أَفَارَ يَرُواْ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِن نَّشَأْ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ ٱلسَّمَآءَ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَدَّ لِّكُلِّ عَبْدِ مُنيبِ نَ ﴾، الاستفهام للتعجب الإنكاري، والرؤية بصرية بقرينة ذكر (إلى) بعدها، والمقصود النظر والتأمل والتفكر فيما بين أيديهم وما خلفهم من المخلوقات العظيمة في السماء والأرض، وجعلهما بين أيديهم وخلفهم، لأنهما محيطتان بهم، فأينما نظروا في أي جهةٍ وجدوا آثار خلق الله سبحانه، ومن قدر على خلق تلك المخلوقات العظيمة من العدم قادر على بعثهم وإعادتهم بعد الموت، وقادر على إهلاكهم كما أهلك من سبقهم من الأمم المكذبة، والخسف هو انشقاق الأرض وابتلاع من على ظهرها، كمل حصل لقارون، فقد خسف الله به وبداره الأرض فما زال يتجلجل فيها إلى يوم القيامة، والكِسف هي القطع الضخمة من العذاب التي تنزل من السماء، كما حصل لقوم شعيب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وفيه إشارة إلى أن الله قادر على أن يُعذبكم من تحتكم بالخسف أو من فوقكم بإسقاط قطع كبيرة من السماء عليكم، والآية هي الحجة البيّنة، والمقصود بها هنا عظمة خلق السموات والأرض، وقدرته سبحانه على هلاكهم، والعبد المنيب هو كثير الأوبة والتوبة والرجوع إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فكلما كان العبد أعظم إنابة إلى الله؛ كان انتفاعه بالآيات أعظم، لأن نظره للمخلوقات سيكون نظر فكرة وعبرة، فيتعظ مها.



طائف البيان في تفسير القرآن 258

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان سعة علم الله المحيط بكل شيء.
- 2 بيان فضل أهل العلم عند الله تعالى، وأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى استشهد بهم على التوحيد وصدق القرآن وتحقق البعث والنشور.
- 3- بيان جهل المشركين في إنكارهم قدرة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على البعث، ولم يعتبروا بخلقه للسموات والأرض.
- 4- بيان أن أصحاب القلوب المنيبة الراجعة إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هي التي تستفيد من التفكّر في الآيات الكونية.



اللهُ وَاكُونُّ مُنْجُابًا اللهِ عَلَيْ اللهُ ال

# تفسير المقطع الثاني من سورة سبأ

﴿ ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًّا يَنجِبَالُ أَوِّيي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ۖ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ 🕦 أَنِ ٱعْمَلْ سَنِغَنتٍ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّ وَلسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ عُدُونُهَا شَهْرٌ وَرُواحُها شَهْرُ وَأَسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِيإِذْنِ رَبِّهِ -وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِهَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ اللهِ يَعْمَلُونَ لَهُ، مَا يَشَآهُ مِن مَّحَارِيبَ وَتَمَنِيلَ وَجِفَانِ كَالْجُوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَنتٍ أَعْمَلُوٓاْءَالَ دَاوُرِدَ شُكُرًا ۚ وَقِليلُ مِّنْ عِبَادِيَ ٱلشَّ كُورُ الله عَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُّمْ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَاتِّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُمُ مَلَكُمْ عَلَى مَوْتِهِ ۗ إِلَّا دَاتِّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُمُ مَلَكُمْ عَلَى مَوْتِهِ ۗ إِلَّا دَاتِّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُمُ مَا كُلُّمُ عَلَى مَوْتِهِ ۗ إِلَّا دَاتِّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُمُ مَا كُلُّمُ عَلَى مَوْتِهِ ۗ إِلَّا دَاتِّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُمُ خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَن لَّو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ اللهُ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً ۚ جَنَّتَانِ عَن يَمِينٍ وَشِمَالٍّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّيكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُۥ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ اللَّهِ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّلَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِّن سِدْرٍ قَلِيلٍ اللهِ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواً وَهَلْ نُجَزِي إِلَّا ٱلْكَفُورَ ٧٧ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَـٰرَكَـٰنَا فِيهَا قُرَى ظَيهِـرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّـنْيَرَ ۖ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمُزَّقْنَهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ١٠٠٠ ﴿.

قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرَدَ مِنَّا فَضَلًّا يَجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ، وَٱلطَّيْرُ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْخَدِيدَ ( ) أَنِ ٱعْمَلُ سَنِغَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَدِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا آيِقِ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ( ) ﴾ ،

#### لطائف البيان في تفسير القرآن

والمناسبة في ذكر قصة داوود عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ بعد ذكر تكذيب المشركين لرسول الله عَلَالِلْهُ، هو التلميح إلى أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ سيمنح رسوله عَلَيْكُ النصر والتمكين بعد هذا الإيذاء والكفر من قومه، كما منح اللهُ داوودَ المُلكَ بعد أن كان شخصاً عاديًا، ولم يكن في آبائه الملك، وأعطاه النبوة والكتاب فضلاً منه، وأمر الله الجبال بترجيع التسبيح معه(1)، فقد كان داوود يُسبّح بصوتٍ جميل فتهتز طرباً له الجبال فتسبّح معه، وكذلك الطير تُرجِّع معه، ونصب الطير عطفًا على محل يا جبال، لأنه منصوب تقديراً، إذ المعنى: نادينا الجبال والطير(2)، ومن الفضل الذي أعطاه الله لداوود أن ألان له الحديد، وهو جسم صلب شديد الصلابة، إلا أن داوود كان يُشكّله بيده ليصنع منه ما يشاء(3)، وأذن له أن يصنع من هذا الحديد الدروع الواسعة التي تغطي الجسم، وعلَّمه كيف يعمل لهذه الدروع حِلَقًا مناسبة لا صغيرة ولا كبيرة، وأن تكون هذه الدروع متناسبة مع الأجساد التي تلبس عليها، والسرد: نسج الدروع<sup>(4)</sup>، والحديد غالباً يُخاط بالمسامير التي يُضرب عليها ويُثبّت بها، ومعنى ذلك أن هذه المسامير تكون مناسبة في مكانها للحِلق التي تُربط إليها والقطع التي تلحق بها بحيث لا تسقط ولا تُؤذي من يلبسها، وأمرهم أن يعملوا عملاً صالحاً، وهو يشمل الإيمان والطاعات والقُربات وما ينفع الخلق من الأعمال، فكل ما ينفع الخلق فهو صالح، وكل ما



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 671).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 362).

<sup>(3)</sup> ينظر: معانى القرآن للفراء: (2/ 355).

<sup>(4)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 362).

يُوْلِيُّ مُنْكَبِّهُا مِ

يضر الخلق فهو غير صالح، وما عملوا من عمل فلا يخفى على الله، والإخبار جاء على سبيل التهديد والوعيد، أي: احذروا أن تُخالفوا أمر الله؛ لأن الله مطّلع على أعمالكم وأحوالكم.

وقوله: ﴿ وَلِسُكِمْنَ ٱلرِّيحَ غُدُوهُما شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَاسَكْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِن الْجِنِ مَن يَغِمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِق لُهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسّعِيرِ ﴿ الله مَنْ عَذَابِ ٱلسّعِيرِ ﴿ الله سَخّر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لسليمان الريح، فصارت طَوع أمره، وجعلها تسير في اليوم الواحد مسيرة شهرين، فتسير من الصباح إلى الظهر مسافة شهر، وتسير من الظهر إلى المغرب مسافة شهر، وهذا يعني أن ما كان يُنجزه سليمان في رحلته في شهرين ينجزه في يوم واحد، ومن النعم التي منحها الله لسليمان أن أسالَ له عين النحاس فصار يُذيبه دون الحاجة إلى أن يُوقد عليه النار(١)، وكان يستخدمه في صناعته، والصناعة التي يُدمَج فيها النحاس بالحديد تكون قوية وصلبة، وسخّر الله لسليمان من الجن من يخدمه ويعمل طَوع أمره بأمر ربه، ومن يخلف أمره منهم نذقه من عذاب السعير في الآخرة، وقيل: يُعذّب في الدنيا بعذاب الحريق الذي يُشبه عذاب النار في الآخرة، وقيل: يُعذّب في الدنيا بعذاب الحريق الذي يُشبه عذاب النار في الآخرة، وقيل: يُعذّب في الدنيا بعذاب الحريق الذي يُشبه عذاب النار في الآخرة (2).

وقوله: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَحَرِيبَ وَتَمَرْثِيلَ وَجِفَانِ كَالْجُوابِ وَقُدُورِ رَّاسِينَ مَ اعْمَلُواْءَالَ دَاوُردَ شُكُرًا وَقِلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ آ ﴾ ، أي: ويعمل الجن المسخّرون لسليمان ما يرغب ويطلب منهم من بناء المحاريب، وهي في الأصل القِلاع



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى: (ص: 1586).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوى: (3/673).

#### لطائف البيان في تفسير القرآن

الحصينة التي يُحارب من خلالها، ثم بعد ذلك استُعيرت لكل مبنى قويِّ مُشيد، ومنه مباني الصلاة، ففي عهد داوود كانت تُبني مباني مُشيدة يُصلي فيها، أما ما يُطلق عليه اليوم في المساجد باسم المِحراب وهو القِبلة الخارجة قليلاً عن المسجد، فهذا اسمٌ حادثٌ لم يُعرف عند المسلمين إلا في القرن الثاني الهجري، والأصل فيها أن الناس لما كانوا يبنون المساجد كانوا يجعلون علامةً جهة القِبلة على شكل كوّة يُعرف بها اتجاه القِبلة للداخل إلى المسجد، ثم وسّعوها قليلاً ثم صارت مكاناً للإمام يُصلى فيه، وأول ما فُعِل ذلك في عهد الوليد بن عبد الملك في مسجد دمشق، ولما وُسِّع المسجد النبوي في القرن الثاني الهجري وُضع له أول مِحراب، وذلك في مدة إمارة عمر بن عبد العزيز على المدينة (1)، والتماثيل: جمع تِمثالٍ، وهي الصور التي للحيوانات من النحاس أو الحديد، فقد كانت الجن تصنعها، وكانت التماثيل في عهد داوود وشريعته غير محرّمة، وإنما حُرّمت في شريعة الإسلام لما صارت ذريعة إلى الشرك، وكانوا أيضاً يصنعون له جِفاناً، وهي جمع جفنة، وهي القصعة الكبيرة التي تشبه البركة العظيمة، وما زال اسم الجفنة مشهوراً إلى الآن، وهو وعاءٌ للطعام يُوضع فيه فيقترب الناس من حوله فيأكلون منه، والجواب جمع جابية، وهي البركة العظيمة المنقورة في الجبال الصماء لحفظ الماء لسقي الحيوان والزرع، والقدور: هي التي يُطبخ فيها الطعام، وصفت بأنها راسية تبقى في مكان الطبخ لكبر حجمها وثقلها، مأخوذ من الجبال الرواسي لثبوتها وثبوت الأرض بها(2)،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/161).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 439).

شِوْلَةُ مُنْجَابًا إِ

فلا تتزحزح منه، بل يُغترف منها الطعام غرفا، وأمر الله آل داوود، وهم أهله وذريته ويدخل في ذلك من آمن به، أن يعملوا أعمالاً صالحة شكراً على هذه النعم، فإن النعم لا تدوم إلا بشكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، ثم وصف الشاكرين من الناس لربهم بأنهم قلة، وهذا هو واقع الناس في كل زمان ومكان، فقليل من الخلق من يشكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بالطاعة والعمل الصالح.

قـــان: ﴿ فَلَمّا قَضَيْنَ عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَهَمّ عَلَى مُوتِهِ إِلّا دَابّةُ الأَرْضِ تَأْكُنُ مِنسَاتَهُ فَلَمّا خَرّبَيْنَتِ الْجِنْ اَن لَق كَانُواْ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيشُواْ فِي الْعَدَابِ اللّهُ عِينِ الْكَه فلما نزل الموت بسليمان عَيْهِ السّلام ، لم تكتشف الجن موته ، فحين جاء موعد قبض روحه أُعلم بذلك، وفي الحديث: "ما من نبي يمرض إلا خُيّر بين الدنيا والآخرة"(1) ، فالأنبياء لا يموتون مثل البشر فجأة ، بل يُخبرون بالموت ، فأخذ سليمان عصاه وتوكأ بها وجلس على كرسيّه الذي كان يحكم منه فقُبضت روحه ، فظلّ على هذه الحالة فترة من الزمن ، فكانت الجن تنظر إليه من بعيد وتهابه وتستمر في إنجاز أعمالها المُكلفة بها من سليمان وهم لا يدرون أنه قد مات ، وما علموا بموته إلا بعد أن أكلت الأرضة لب عصاه الذي كان متوكأ عليها، فانكسرت فسقط على الأرض، فحينئذ تبيّن للجن أن سليمان قد مات، واكتشف الناس أن الجن لا يعلمون الغيب؛ لأن المشهور عند العوام أن الجن تعلم الغيب، ولو كانوا يعلمون أن سليمان قد مات ما استمروا في تنفيذ الأعمال المذلة لهم والشاقة عليهم حولاً كاملاً، وهم يحسبون أنه حي (2).



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (6/ 46)، برقم: (4586).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الطبري: (20/ 371).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال سبحانه: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً كَانَ عَن يَمِينِ وَشِمَالِّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ أَ بَلَدَةٌ طَيِّبةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ اللهِ قصة قوم سبأ، وهي قصة تُبين أثر الكفر والمعصية في زوال النعم وحصول النقم، وسبأ هو عبد شمس بن يشجب بن يعرب بن قحطان، وسُمّى سبأ؛ لأنه أول من سبأ في العرب(1)، وهذه القبيلة تنسب إليه، وكانوا يسكنون في مأرب، وهي مدينة معروفة الآن، والآية هي العلامة الواضحة البيِّنة، وهما الجنتان الموجودتان على يمين واديهم وشماله، وقد أحاطتا به من جهتيه، وكانت المرأة تمشى فيهما وعلى رأسها المكتل، فيمتلئ من أنواع الفواكه التي تتساقط من غير أن تمسها بيدها(2)، فامتن الله عليهم بهذه الثمار، وأمرهم أن يأكلوا منها فهي رزق الله لهم، وأن يشكروا الله الذي أعطاهم ذلك بالإيمان به والعمل الصالح، فبلدهم أرض طيبة خِصبة ذات مناخ مناسب، وفيها الأمطار والمياه والثمار الحسنة البعيدة عن الأوبئة، وأودع فيها البركة، قد منحها لهم رب غفور يغفر زلاتهم وذنوبهم إن تابوا ورجعوا إليه.

قال: ﴿ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمْ وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَ أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَى عِمِن سِدْرِ قَلِيلِ الله الله عليهم سيل العرم، والعرم اسمٌ للوادي أمر الله ولم يشكروا نعمه، فأرسل الله عليهم سيل العرم، والعرم اسمٌ للوادي الذي ينزل منه السيل، أو وصفٌ للسيل، من العرامة وهي الشدة أي: سيل شديد



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 505).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 367).

شِوْلَةُ سَرِّبَالًا لِ

القوة، أو اسم للسد الذي يجتمع فيه الماء(1)، وهو سد مأرب المشهور، ولا مانع أن يكون نزل بهم سيل الوادي الشديد القوة فخرب بسببه السد فطم البيوت والوديان والمزارع؛ فتمزقوا في البلدان، فخرجوا من اليمن باتجاه الشام والجزيرة ونحوها من البقاع، وهلكت تلك الجنتان، وأُبدلوا بجنتين ضد وصف السابقتين في الحسن والثمر، ولم يعد ينبت فيهما شيء من الأشجار المثمرة إلا أشجار قليلة الفائدة مثل الخمط، وهو شجر الأراك، وقيل: كل شجرة ذات شوك، والأثل وهو شجر لا ثمر له، وشيء من أشجار السدر التي فيها مَنفعة قليلة سواءً في ثمرتها أو في نوعها(2)، وما حصل لهم من تحويل النعمة إلى نقمة كان بسبب كفرهم بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وما نعاقب بهذا العقاب الشديد إلا كل جَحود مبالغ في الكفر.

ثم قال سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلْتِي بَرَكُنَا فِيهَا قُرَى ظَيهِرةً وَوَقَدَّرَنَا فِيهَا ٱلسَّيِّرَ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِى وَأَيَّامًا عَامِنِينَ ﴿ الله موضع هذه الآية من حيث الترتيب الزمني أنها قبل الهلاك، ولكنه ذكر النعمة الأولى وكفرهم بها والعقوبة لهم بحرمانهم منها، ثم ذكر النعمة الثانية وكفرهم بها والعقوبة لهم بحرمانهم منها، والنعمة هنا هي نعمة تقارب السير وأمن الطريق، حيث جعل بين بلادهم في مأرب وبين بلاد الشام قرى كثيرة تظهر للعيان، ومتقاربة المسير؛ لأن هذه القرى بُنيت بتقدير الله بحيث يقطع المسافر المسافة بين القرية والتي تليها بمرحلة واحدة دون بتقدير الله بحيث يقطع المسافر المسافة بين القرية والتي تليها بمرحلة واحدة دون



<sup>(1)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 343).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1590).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

مشقة ويبات في الأخرى، وهكذا، وقلنا لهم: سيروا في تلك القرى في أيِّ وقت شئتم من ليل أو نهار، آمنين لا تخافون عدوّاً، ولا جوعـاً ولا عطشـاً(1)، وقدّم ليالي على الأيام إشارة إلى توفر الأمن والأمان في طريقهم في أي وقت.

قال: ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَاهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ١٠٠٠ ، فملُّوا الراحة والأمن ورغد العيش، وبطروا نعمة الله عليهم بتقريب المسافات، فطلبوا من الله أن يباعد بين قراهم المتصلة؛ ليمشوا في الصحراء المنقطعة ويتزوّدوا للأسفار البعيدة، ويذوقوا مشقة السفر، وهذا يدل على قلة فقههم وكثرة طغيانهم وبطرهم، وظلموا بذلك أنفسهم، فاستجاب الله لطلبهم فجعلهم الله عبرة لمن بعدهم يتحدثون بأمرهم وشأنهم (2)، ففر قهم في البلاد حتى ضرب المثل بفرقتهم، فقيل: تفرقوا أيدي سبأ(3)، فتركوا بلدهم وغادروها إلى أماكن مُتعددة من الأرض، وصاروا مُجرد أخبار في السير والتواريخ، يقرأ خبرهم من أتى بعدهم، وما حصل لقوم سبأ عظات متعددة، وعِبر متجددة لمن يعتبر وخص منهم كل صبّار وشكور، الناس بين حالين: إما ضراءٌ؛ فالواجب فيها الصبر عليها، وإما سراءٌ؛ فالواجب فيها الشكر، ولا يخرج العبد عن هذين الحالين، إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له.



<sup>(1)</sup> التفسير الميسر: (1/ 430).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير البغوي: (3/ 678).

<sup>(3)</sup> ينظر: المستقصى في أمثال العرب: (2/ 89).

شِيْوَكُوْ مُنْكِبَا إِلَى الْمُعَالِينِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْكُ اللَّهِ اللَّهِ مُنْكِبًا إِلَّهُ اللَّهِ مُنْكِ اللَّهِ اللَّهِ مُنْكِالًا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّا

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 فضل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على داوود وسليمان بالنبوة والملك.
- 2 بيان أن نعم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى تستمر وتزداد بالشكر، وتذهب وتتحول إلى نقمة بالكفر.
- 3 أن الجن لا يعلمون الغيب كما يظن بعض العوام والمشعوذين والدجالين.
- 4- بيان العِظة والعبرة بما حصل لسباً من تفرّق وذهاب النعم عنهم بسبب الإعراض عن شكرها.
  - 5 أن الأمن نعمة عظيمة لا يعرف قيمتها إلا من فقدها.



لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيلِيشَ ظَنَّهُ، فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ 💮 وَمَا كَانَ لَهُ, عَلَيْهِم مِّن سُلَطَنِ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِّ ۗ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِينُظُ اللَّهِ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ " وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُۥٓ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُۥ حَتَّىۤ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمۡ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُم ۖ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴿ قُلْ مَن يَزْزُقُكُمْ مِّنِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُلِٱللَّهُ ۚ وَإِنَّاۤ أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَّى أَوْ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ۞ قُل لَّا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ١٠٠٠ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا إِلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ١٠٠٠ قُلْ أَرُونِ ٱلَّذِينَ أَلْحَقْتُم بِهِ شُرَكَاَّةً كَلَّا بَلْ هُو ٱللَّهُ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِيرًا وَلَكِكنَّ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَبَقُولُونَ مَتَىٰ هَلذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ اللهُ قُل لَّكُمْ مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ ﴿٢٠ ﴾.

قـــول الله تعــالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ وَفَاتَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي هــذه الآيـات؛ أن مــن كفــر بـالله



شُوْلُونُ لَوْ الْمَبِّالِيَا الْمِنْالِينِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللل

سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وأشرك به فإنه قد وقع في شِراك إبليس، فإن إبليس غلب على ظنه أن المشركين والكفار سيتبعونه، فاجتهد في إغوائهم، فلما أغواهم صدق فيهم ظنه، فإن الصدق موافقة الخبر للواقع، والمقصود بهم عموم من أطاعه وساروا في طريقه، ويدخل فيهم قوم سبأ(1)، واستثنى الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى فريقاً من المؤمنين، وهم قِلة ممن لم يُطع إبليس ولم يسر في طريقه ويُشرك بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فخيبوا رجاءه ولم يصدُق فيهم ظنه.

وقول من يُؤمِنُ بِالْآخِرةِ مِمَّنَ هُو وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهُم مِّن سُلَطَنِ إِلَّا لِنَعْلَمُ مَن يُؤمِنُ بِالْآخِرةِ مِمَّنَ هُو مِنْ هَا فِي شَكِّ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيطٌ ﴿ الله ﴿ الله ولم يكن لإبليس حجة يقنعهم بها ولا قهرهم ولا أكرههم حتى يتبعوه، وإنما أضلهم بالوسوسة والتزيين، ولو تفكّر الإنسان وتأمل في ذلك لما أطاع الشيطان، والاستثناء منقطع، ومعناه ولكن ابتليناهم بوسوسته (2)، وكان ذلك بعلم الله الأزلي أولاً، وأراد الله أن يتحقق هذا العلم في الواقع ثانيا؛ ليظهر أمر من هو مؤمن بالآخرة وقيامها والحساب فيها والجزاء، فيحسن عبادة ربه عَزَّوَجَلَّ في الدنيا، ممن هو في شك منها (3)، وبهذا يزول الإشكال المتبادر إلى الذهن بأن الله لا يعلم بالشيء قبل حدوثه، وحدثنا بما نعقِل، فإننا لا نعلم بالشيء إلا بعد وقوعه، فإن وقع علمناه وحاسبنا الله عليه بعد وقوعه منا، وقد تحقق العلم واقعاً بإغواء الشيطان لمن اتبعه وعدم سلطانه بعد وقوعه منا، وقد تحقق العلم واقعاً بإغواء الشيطان لمن اتبعه وعدم سلطانه



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 512).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 371).

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 513).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

على المؤمنين، فانقسم الناس إلى فريقين: فريق أطاع الشيطان وذهب في طريقه فكفر بالله وشك في البعث والنشور، وفريق خالفه وآمن بالله وباليوم الآخر، وربك يا محمد على كل شيء حفيظ، يحصر ويجمع الأعمال ليُجازي بها الخلق، وقد علم وأحاط بالأشياء كلها، فلا يخفى عليه من أمر الخلق خافية.

ثم قال سبحانه لنبيه: ﴿ قُلِ الدَّعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِما مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِن ظَهِيرِ الله » قل يا محمد للمشركين الذين اتخذوا أصناما وجعلوها آلهة كذبا وادعاء، وهي لا تملك لنفسها ضراً ولا نفعا، ولا تملك مقدار وزن ذرة في السموات ولا في الأرض وهي صغار النمل، ولا يملكون شيئاً فيهما استقلالاً ولا على سبيل الاشتراك، وليس لله من معين على خلق شيء، بل الله هو المستقل بالأمر وحده، خلقاً وتدبيراً من غير مشارك ولا منازع ولا معارض له سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

ثم قال: ﴿وَلا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَإِلَّا لِمَنْ أَذِن لَهُ مَعَنَ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُوا مَا مَا فَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا اللّه عَند الله ماذا قالَ رَبُّكُمْ قَالُوا اللّه له أن يشفع، ورضي عن المشفوع، كما قال: ﴿وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لَمِن أَذِن الله له أن يشفع، ورضي عن المشفوع، كما قال: ﴿وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لَمِن اَرْتَضَى ﴾ [الأنبياء: 28]، فإذا لم يتحقق الشرطان فلا فائدة من الشفاعة، والذي يأذن لهم بالشفاعة هم المُقربون المحبوبون إليه من الملائكة والرسل والأنبياء والشهداء والصالحين، أما الكفار والأصنام فلا يؤذن لهم ولا تُقبل شفاعتهم، وفي المقصود بالذين فُزّع عن قلوبهم قولان (1)، الأول: أن المقصود بالذين فُزّع عن قلوبهم قولان (1)، الأول: أن المقصود بالذين فُزّع



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 373).

الْيُوْلُوُّ الْنَجِبَالِ اللهِ المِلمُلِي المِلمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

عن قلوبهم هم الملائكة، الذين تم الإشارة إليهم في الشفاعة، والمعنى أن الله عن قلوبهم هم الملائكة، الذين تم الإشارة إليهم في الشفاعة وخشعوا لأمره وخشعوا لاء وهذا الفزع الذي حصل لهم هو فزع تعظيم وخشية، فإذا زال الفزع عن قلوبهم، سأل بعضهم بعضاً: ماذا قال ربكم؟!، فتقول الملائكة المقربون: قال الحق، أي: أنه قد أذن لكم في الشفاعة للمؤمنين، وفي الحديث: "إن الله إذا أمر بالأمر كأنه سلسلة على صفوان فتفزع الملائكة حتى إذا انتهى الأمر أفاقوا، فإذا أفاقوا قال بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق"(1).

والثاني: أنهم المشركون، والمعنى حتى إذا ذهب الفزع عن قلوب المشركين يوم القيامة، سألتهم الملائكة عن ما أرسله الله إليهم من الرسل وما جاءوا به، فأقروا أنهم جاءوا بالحق وهم كفروا به وجحدوه، بناءً على أن الضمير يعود إلى أقرب مذكور، وأقرب مذكور في الآية هو المشركون، والصحيح القول الأول للحديث، ولأن القصد الردّ على الكفار الذين عبدوا الملائكة، فذكره شدّة خوف الملائكة من الله وتعظيمهم له (2).

و(العلي الكبير): اسمان من أسماء الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فهو العلي بقهره، والكبير بعظمته، وذيّل الآية بهما؛ لأن الأمر عظيم والموقف رهيب.!

ثم أمر الله رسوله بمحاجة المشركين بالأدلة العقلية، فقال: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّ



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (9/ 141)، برقم: (7481).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1596).

27 \_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

قل يا محمد للذين أشركوا بالله غيره من الذي يرزقكم ويرزق الخلق أجمعين؟! وذكر السماء لأن سبب الرزق هو المطر الذي ينزل منها، وذكر الأرض لأنها نبتت بالثمار والحبوب بعد نزول المطر إليها، ثم أبلغهم أن الذي يفعل ذلك هو الله وليست الأصنام التي اتخذتموها آلهة من دون الله، واستخدم معهم أسلوب التنزل مع الخصم على سبيل الافتراض، ثم تركهم يختارون الجواب الصحيح بعد تأمل وتفكر، وفائدته تنبه الخصم على النظر حتى يعلم من هو على الحق ومن هو على الباطل، قل لهم: فأنتم تعبدون الأصنام التي لا تملك شيئًا، ونحن نعبد الله الخالق الرازق، من هو على هدى نحن أو أنتم؟! ولا شك أن من يعبد الصنم هو صاحب الضلال المبين، أما من يعبد الله الخالق العظيم فهو صاحب الحق والهدى الواضح، وأتى بحرف "على" مع الهدى، وحرف "في" مع الضلال؛ لأن "على" معناها العلو والارتفاع، فالنفس التي تهتدي ترتفع عن الأرض وتخرج عن طور الانحباس في المعاصى والشهوات، وتكون عالية المكانة والشأن، و"في" معناها الظرفية، والانحباس في داخل الشيء، وهكذا هو حال الأنفس مع الضلال، والهدى واضح لا يحتاج إلى مزيد بيان، بينما الضلال يحتاج إلى بيان لخفائه، فوصفه بالمبين.

وقوله: ﴿ قُل لا تُسْتَالُونَ عَمَّا أَجْرَمُنَا وَلا نُسُتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلَا نُسُتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلَا نَصْد الركونا وَشَاننا، فلا تُسألون عن ذنوبنا، ولا نحن نُسأل عن ذنوبكم، وسيجمع الله بيننا وبينكم يوم القيامة، ثم يحكم بيننا، وسيتضح لكم من هو المُحق ومن هو



الْمِوْرَةُ مُنْجَابًا لِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّالِي اللَّهِ اللَّهِ الللَّاللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللّ

المُبطل، وهو سبحانه الفتاح الذي يحكم بين عباده بالعدل، وهو العليم بحالهم، فلا يغيب عن علمه شيءٌ من أمورهم، وهذه الآية وأمثالها من الآيات تُسمّى بآيات الموادعة والإعراض عن المشركين، وكان ذلك زمن الضعف، ثم جاءت آيات الجهاد بعد ذلك لدفع أذى المشركين بالسيف والسنان.

وقوله: ﴿ قُلْ أَرُونِ ٱلنَّينَ ٱلْحَقّتُم بِهِ عَشُرَكَا أَ كُلاّ بَلْ هُوَاللّهُ ٱلْعَنِيزُ ٱلْحَكِم مُ الله وقل لهم يا محمد أخبروني بالحجة والدليل عن هذه الأصنام التي جعلتموها شركاء لله في الألوهية، مع إقراركم بأنهم ليسوا شركاء لله في الخلق والرزق، (كلا) هذه كلمة ردع وزجر تُبطل ما سبق، فلا يوجد شريك لله، بل هو المنفرد سبحانه بالخلق والإيجاد والأمر والألوهية سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وهو العزيز الذي لا يُغالبه شيء، والحكيم الذي ليس في فعله وأمره خلل ولا نقص، وهو بهذا من يستحق إفراده بالألوهية، وهذا من طريقة القرآن في الاستدلال بأفعاله وأسمائه سبحانه على استحقاقه للألوهية.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الماوردى: (4/ 450).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (1/ 74)، برقم: (335).

274 لطائف البيان في تفسير القرآن

يُسمون بأمة محمد المراقية، فمن استجاب له وآمن به صار من أمة الاستجابة، ومن لم يستجب يبقى في أمة الدعوة إلى الإسلام، وأرسله الله بشيراً لمن أطاعه بالثواب والجنة، ونذيراً لمن عصاه بالعذاب والنار، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ما أعده للطائعين والعصاة، والقليل منهم من علم ذلك فآمن به، ولو نظرت اليوم إلى أهل الأرض لوجدت أن أكثر الناس كفار بالله وبرسوله.

ثم قال: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَيقُولُ وَيقُولُ المَصَرِ وَ المَكذبون بالبعث والنشور للنبي المحلقة على سبيل الاستهزاء والاستنكار، وإذا أردت أن نُصدقك فأخبرنا بموعده الآن، وهو شرطٌ باطل، لأن عدم معرفة موعد قيام الساعة لا يعني كذب من أخبر عنه، لأنه غيب لا يعلمه أحد، أخبر الله أنه سيأتي لا محالة، فلا يصح أن يُربط معرفته ذلك بصدق الأنبياء وكذبهم.

ثم قال: ﴿قُل لَكُمُ مِّيعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ ﴾، قال يا محمد لهؤلاء المستعجلين بالعذاب: لكم ميقات يوم محدد سيأتي في موعده، لا تتأخرون عنه لحظة واحدة، والسين والتاء للمبالغة، وهذا الميعاد هو يوم القيامة (1)، وهو من الغيب المطلق لم يخبر به نبي مرسل ولا ملك مُقرب، فلا تشغلوا أنفسكم بالسؤال عنه.

فإن العقلاء لا يبحثون عن موعد قيام الساعة، وإنما يستعدون لها بالإيمان



<sup>(1)</sup> تفسير ابن جزى: (2/ 167).

شِوْلَةُ مُنْكَبًا إِلَى الْكِلَامِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّاللَّمِي الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللل

والعمل الصالح، وقد جاء رجل إلى النبي النبي النبي النبي الساعة؟! فقال له: "ماذا أعددت لها"(1).

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الإيمان الصحيح يمنع من إغواء الشيطان للعبد.
- 2 أن الأدلة العقلية تُبطل الشرك وعبادة غير الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
- 3 إثبات الشفاعة يوم القيامة بشرطين: الإذن للشافع، والرضاعن المشفوع.
- 4- أن صاحب الهدى مُستعلِ بالهدى، وأن صاحب الضلال محبوس في ضلاله.
  - 5- أن رسالة النبي المنطق عامة للخلق أجمعين.



<sup>(1)</sup> صحيح ابن خزيمة: (3/ 149)، برقم: (1796).

لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُّؤُمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ۗ وَلَوْ تَرَيَّ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَرَيِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ يَقُولُ ٱلَّذِين ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لَوْلآ أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ اللَّهِ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكَبَرُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ أَنَحَنُ صَكَدَدْنَكُمْ عَن ٱلْمُكْدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَآءَكُمْ بَلَكُنتُم تُجْرِمِينَ اللهُ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتُضۡعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُواْ بَلۡ مَكُرُ ٱلَّيۡلِ وَٱلنَّهَارِ إِذۡتَاْمُرُونَنَاۤ أَن تَكُفُرَ بٱللَّهِ وَنَجۡعَلَ لَهُ وَأَندَادًا وَأَسَرُوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَىلَ فِي أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلَ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرِ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ - كَنِفِرُونَ ﴿ إِنَّ وَقَالُواْ نَحَنُ أَكَثَرُ أَمَوَالًا وَأَوْلَنَدًا وَمَا نَحَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ رَبِّي يَبْشُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ 📆 وَمَآ أَمُوالُكُمْ وَلَآ أَوْلَادُكُمْ بِٱلَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلِّفَيْ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُوْلَيْكَ لَهُمْ جَزَّاءُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَنتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَيْإِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ اللَّهُ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقْدِرُ لَهُ، وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءِ فَهُوَ يُخْلِفُ أَمُّ وَهُوَ حَايِرُ ٱلرَّزِقِينَ ١٦) ﴿.

شُوْلُونُ الْمُرْبَالِينِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا

قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُوَّمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَرَيِّمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ يَـقُولُ ٱلَّذِينِ ٱسۡتُضۡعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُواْ لَوۡلآ أَنتُمۡ لَكُنَّا مُؤۡمِنِينَ ﴿ ﴾ ، يُخبر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن موقف كفار قريش من القرآن والكتب السماوية السابقة له كالتوراة والإنجيل، فإنهم صرّحوا بالكفر بها جميعًا، وكانوا في الواقع لا يُؤمنون بالكتب السماوية السابقة؛ لأنها لم تكن مُنزّلة إليهم، ولكنهم صرّحوا بعدم إيمانهم بها؛ لأنها من ضمن الأدلة على صدق نبوة نبينا محمد المالية فقد بشّر الله بمحمد المستعلق فيها، ولو ترى يا محمد كيف سيكون حال هؤلاء الكفار حينما يُبعثون ويُحشرون يوم القيامة، حين تُوقفهم الملائكة بين يدي الله للحساب والسؤال؛ لوجدت شيئًا مُهيبًا وعجيبًا، ومما يحصل في ذلك اليوم من المجادلة والخصومة والاتهامات المتبادلة بين الذين كانوا يُعدون ويُحسبون من الضعفاء، والذين كانوا يُعدون ويُحسبون من المتكبرين، والسين والتاء هنا للعد والحسبان(1)، فيقول الضعفاء: لولا أنتم أيها القادة المتكبرون استبدادكم بنا ومنعكم من يُريد الإيمان منه والوقوف في طريقه لكنا مصدقين بالله ورسله.

وقوله: ﴿قَالَ الَّذِينَ اَسَتَكَبَرُواْ لِلَّذِينَ اَسَتُخَبِعِفُواْ أَنَحُنُ صَكَدَدْنَكُمُ عَنِ الْمُكُنَ بَعَدَ إِذَ جَآءَكُمُ بَلُكُنتُ مَجُولِمِينَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ المتكبرون هذا الاتهام، بل ردوا عليه بسؤال استنكاري تعجبي من قولهم هذا، وهذا الإنكار كذب مخالف للواقع دفعهم إليه خوفهم تحمل المسؤولية في المحشر، وهذا تنصّل من المستكبرين



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 205).

278 كائف البيان في تفسير القرآن

عن إضلال المستضعفين، بل كان لهم دور كبير في إضلال الناس ومنعهم من الإيمان، وهو الحاصل اليوم في العالم كله، فإن من يملك القوة ووسائل التأثير والمال والإعلام، هو الذي يجعل الناس يسيرون في طريق الضلال إما ترهيباً وإما ترغيباً، ولكن المستكبرون يوم القيامة لا يريدون أن يعترفوا، بل قالوا للمستضعفين: إن إجرامكم كان هو سبب كفركم، وليس نحن.

وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡ تُصَعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡ تَكَبَرُواْ بَلۡ مَكُرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لِذَتَأْمُرُونِنَاۤ أَنَ نَّكُفُرَ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ وَأَندَادًا ۚ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوْا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَلَ فِي أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ يُجَزِّوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٠٠٠ ، فلم يقبل الضعفاء هذا التبرير من المتكبرين، بل ردوا عليهم بقولهم: بل أضلنا مكركم المستمر الذي لم يكن قليلاً، بل كنتم تستغرقون ليلكم ونهاركم في التفكير بالأساليب والوسائل التي تُغووننا وتُبعدوننا بها عن الهدى، وكان من ضمن مكركم بنا أنكم أمرتمونا بـالكفر بـالله وجعـل الأصـنام مـساوية ومـضاهية لله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، والمكـر هـو الاحتيال والخديعة للآخرين، وهو أسلوب من أساليب إبطال الحق الذي كان يستخدمه المستكبرون لتزيين الكفر والباطل للضعفاء والأتباع، فلما رأى الفريقان العذاب وأنه واقع بهم لا محالة؛ أخفوا الحسرة في نفوسهم، واستشعروا الخيبة والخزي، ولم يظهروها حتى لا يشمت بهم غيرهم، وقيل: أسروا هنا بمعنى أظهروا، فتكون من الأضداد(1)، أي: وظهرت حسرتهم في وقت لا فائدة منها، فبادرتهم الملائكة فوضعت السلاسل في أيديهم وربطتها إلى



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1603).

الْيُوْلُونُو الْمُزَاكِمُ الْمُعَالِينِ الْمُؤْلِدُونِ الْمُؤَلِّوُ الْمُؤَلِّعُ الْمُؤَلِّمُ الْمُؤَلِّعُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤَلِّعُ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ اللّلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّالِي اللللَّالِي الللل

أعناقهم وألقتهم في النار، ولن يُجزوا إلا بما يستحقون، وهو إشعار بعدل الله، فلا يظلم الله أحداً ولو كان كافراً، بل كل واحد سيُجزى بقدر عمله.

ثم قال الله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسُلُنا فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتُرَفُوهَا إِنَّابِماً أَرْسِلتُهُ مِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ثَلَّ ﴾ ، ثم أخبر عن حال الأمم المكذبة بالرسل، وفي ذلك تسلية لنبيه محمد وعبّر عنهم بالنذير؛ لأنهم جاءوا يحذرونهم من الكفر والشرك، وخص المترفين بالذكر؛ لأنهم غالباً أول المكذبين للرسل ج، والمترفون هم المُنعّمون من أهل تلك القرى، الذين يعيشون في رغدٍ من العيش، فيسارعون إلى تكذيب الرسل تكبراً عليهم، دون تأمل وتفكر في الحق الذي جاءوهم به، وفي حديث ابن عباس في حوار أبي سفيان مع هرقل، حين قال له: "من يتبعه الأغنياء أم الضعفاء؟ قال: الضعفاء، قال هرقل: وكذلك أتباع الرسل "(١)، فمن يسارع إلى اتباع الرسل والإيمان بهم غالباً الضعفاء البعيدون عن الترف والكبر والغطرسة.

وقوله: ﴿وَقَالُواْ نَحَنُ أَكَ ثُرُ أَمُولًا وَأُولُدًا وَمَا نَحَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَهذه شبهة باطلة وما زالت مُتوارَثة حتى اليوم، فبعض الناس يظن أن الله إذا أنعم عليه في الدنيا بمال وأولاد ومنصب وجاه أن هذا من إكرام الله له في الدنيا، وما دام أكرمه في الدنيا؛ فإن الله سيُكرمه في الآخرة، وهو قياس باطل؛ لأن منح النعم في الدنيا لا علاقة له بمنح النعم في الآخرة، فالدنيا لها قانون خاص، والآخرة لها قانون خاص، فإن الله يُعطي الدنيا من أحب ومن لا يُحب، للابتلاء، فقد تجد مؤمناً



<sup>(1)</sup> ينظر القصة كاملة في: صحيح البخاري: (4/ 45)، برقم: (2941).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القر آن

مُنعّماً يشكر الله، كما أنعم على سليمان وداوود وذي القرنين وغيرهم من المؤمنين الصالحين الذين ملكوا الأرض، وقد يمنح الله النعم الكفار، كما حصل لقارون والنمرود وغيرهما، فالنعمة الدنيوية وعدمها لا علاقة لها بأن العبد مُكرم أو مُهان، إنما النعمة الأُخروية وعدمها هي التي لها علاقة بالكرامة والإهانة، فمن أنعم عليه في الجنة فقد أكرمه، ومن ألقاه في النار فقد أهانه!.

فمن جهْل هؤلاء المترفين المكذبين أنهم ظنوا أن إنعام الله عليهم بكثرة الممال والولد في الدنيا أنهم لن يعذبوا في الآخرة، فرد الله عليهم بقوله: ﴿قُلُ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ ٱلرِّزُقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقُدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكُثرَ ٱلنَّاسِ لاَيعَلَمُونَ ﴿ الله عليهم بقوله على محمد: لا تقيسوا موضوع نعم الدنيا على نعم الآخرة، فنعم الدنيا يعطيها الله من أحب ومن لا يحب ابتلاءً واختباراً، فقد يختبر من يشاء من المؤمنين والكافرين بالغنى وبسط الرزق، أو يختبرهم بالفقر والتضييق عليهم في رزقهم؛ لينظر كيف يتعاملون مع هذا الاختبار، ولكن أكثر الناس لا يعلمون الحكمة من ذلك، ولو علموا لما قالوا هذا القول الباطل.

ثم قال الله سبحانه: ﴿ وَمَا أَمُوالُكُمُ وَلا أَوْلَادُكُمُ بِالنِّي تُقَرّبُكُمُ عِندَنَازُلَفَى إِلّا مَنْ عَامَن وَعَمِل صَلِحًا فَأُولَكِكُ هُمْ جَزَاء الضّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ عَامِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ، وليست أموالكم ولا أولادكم التي وهبكم الله وتفتخرون بها على غيركم هي التي تقربكم من الله وتقودكم إلى رضوانه طالما أنكم كافرون بالله ورسله، وإنما ينتفع بها المؤمن الذي عمل الصالحات، واستخدم المال في طاعة الله وأنفقه في سبيل الله، وربّى أولاده على الإيمان والعمل الصالح؛ فيؤجر على تربيتهم سبيل الله، وربّى أولاده على الإيمان والعمل الصالح؛ فيؤجر على تربيتهم



الْيُوْلِيُّ الْنَجَابُ اِ

الصالحة ويستفيد من دعائهم له، والضعف اسم جنس<sup>(1)</sup>، وهو مضاعفة الأجر حيث يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، والباء هنا سببية، أي: بسبب أعمالهم الصالحة قرّبهم الله منه وضاعف أجرهم وثوابهم، ويُنزلهم الله الغُرفات ويُسكنهم فيها، وهي جمع غرفة، والغرفة هي الحُجَر المرتفعة في الجنة التي يستأنس من سكن فيها بالنظر إلى ما حوله من نعيم المجنة، ولذلك تجد الأغنياء والأثرياء في الدنيا يبنون لهم ما يُسمى برالطيرمانات)، وهي الغرف المرتفعة في أعلى بيوتهم، بحثاً عن السعادة والتلذذ بما تحتهم من المناظر، فما بالكم بغرف الجنة التي جاء وصفها في الحديث: "يتراءون أهل الغرف كما يتراءى أحدكم النجم أو الكوكب الدري الغابر في الأفق" (2)؟!!، ومنحهم الله في هذه الغرف نعمة الأمن، فجمع لهم بين نعمة الأمن ونعمة التلذذ بالنعم!.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَٱلنَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي اَلْكِينَا مُعَجِزِينَ أُولَيَبِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُعُمْرُونَ ﴿ وَهذه على طريقة القرآن في الوعظ والإرشاد، حيث يذكر حال أهل النار ترهيبًا منها، والمقصود بالسعي هنا الجد والاجتهاد في محاربة الحق والدعوة إلى الكفر وإضلال عباد الله، والتكذيب بالحجج والبراهين التي جاءت بها الرسل وإبطالها؛ لكي يمنعوا الناس عن الإيمان بها ويُبعدونهم عنها، ويفعلون ذلك ظنًا منهم أنهم مسابقون



<sup>(1)</sup> تفسير ابن عطية: (4/ 422).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري: (4/ 119)، برقم: (3256).

\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الله وهاربون من عقوبته (1)، فلن يُفلتوا من عقوبته وعذابه، بل تُحضرهم الملائكة وتلقيهم في جهنم لا يجدون عنها محيصاً.

وقوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَفِي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقُدِرُ لَهُ أَوَمَا آنفَقَتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُه أَو وَهُو حَيِّرُ ٱلرَّزِقِينَ الله ﴾ ، صدر الآية سبق تفسيره ، ولكنه زاد لفظ: (من عباده) ، لأن الخطاب فيها للمؤمنين تشريفًا لهم ، ثم أخبر عن حال نفقة هؤلاء المؤمنين سواءً كانت كثيرة أم قليلة ؛ فإن الله يُعوّض المنفق خيراً مما أنفق ، وهذا العوض يشمل زيادة المال وبركته في الدنيا، والأجر والثواب في الآخرة ، وذيّل الآية بما يشعر المنفق بالاطمئنان ، ويرغبه بالزيادة في النفقة ، لأن الذي يخلفه الله عليه أفضل مما أنفقه هو ، وخير هنا بمعنى أتم وأكمل رزقًا (٤) لأنه لا رازق على الحقيقة إلا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن المخاصمة بين أهل الباطل يوم القيامة دليل على تورطهم في إضلال بعضهم بعضاً.
- 2- محاولة تبرؤ المتبوعين من الأتباع في الآخرة، هرباً من حمل أوزارهم.
- 3- أن الترف سبب من أسباب الكفر؛ لأنه يُولّد الاستكبار، والمُتكبر لا يستمع إلى الحق بل يُعرض عنه غالبًا.



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 379).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 220).



سِيْوَلَ وُ سُرِّيَا اللهِ المِلْمُلِي اللهِ المِلمُلِي اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

- 4- أن المؤمن ينتفع بماله وولده الصالح في الدنيا والآخرة، وأن الكافر والمنافق لا ينتفع بهما في الآخرة.
- 5 أن الإنفاق في سبيل الله بإخلاص وطيب نفس يُؤدي إلى مضاعفة المال والبركة فيه في الدنيا، ومضاعفة الأجر والثواب في الآخرة.



لطائف البيان في تفسير القرآن

284



﴿ وَيَوْمَ يَحَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيِّكَةِ أَهَـٰؤُلَآءٍ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ 💮 قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْنَنَا مِن دُونِهِم مَّلُكَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴿ فَٱلْمُومَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَلَا ضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُه بِهَا تُكَذِّبُونَ اللَّ وَإِذَا نُتَكَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَنَدَآ إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَّاكَانَ يَعَبُدُ ءَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَنذَآ إِلَّآ إِفْكُ مُّفْتَرَى ۚ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَنذَآ إِلَّا سِحْرُ مُّبِينٌ ﴿ وَمَاۤ ءَانَيْنَهُم مِن كُتُبِ يَدْرُسُونَهَا ۖ وَمَآ أَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرِ اللهِ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُولُ مِعْشَارَ مَا ءَانَيْنَاهُمْ فَكَنَّبُواْ رُسُلِي ۖ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ( اللهِ اللهُ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِـدَةً ۚ أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنْفَكَّرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (أَنَ قُلْ مَا سَأَلَتُكُم مِّنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ۖ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ إِنَّ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَكُمُ ٱلْغَيُوبِ ﴿ فَا قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ اللَّهِ فَلَ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُّ عَلَى نَفْسِيٌّ وَإِنِ ٱهْتَدَيْثُ فَبِمَا يُوحِيّ إِلَىَّ رَبِّتَ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبُ اللَّهِ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْت وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ اللَّهِ وَقَالُوٓا ءَامَنَّا بِهِ ۦ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ عِن قَبْلُ ۖ وَيَقَٰذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانٍ بَعِيدِ اللهِ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُرْسِمِ اللهُ ﴾.

شُوْلُونُ مُنْكِنَا لِمُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ الللَّالِي الللَّهِ الللَّالِيلَّا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

قول الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَثُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَنِّ كَةِ أَهَنَوُكُ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ فَا فَوَا شُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْكَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكُثُرُهُم بهم مُّؤَمِنُونَ الله من ثم بين ما يحصل لهؤلاء القوم المكذبين من كفار قريش وغيرهم يوم القيامة بعد أن يحشرهم الله جميعًا، ثم يسأل الملائكة، وهو أعلم بهم، فيقول: هل هؤلاء المشركون كانوا يعبدونكم في الدنيا؟! وإنما خص الملائكة بالذكر مع أن بعض الكفار قد عبد غيرهم من الشياطين والأصنام؛ لأنهم أشرف معبودات المشركين، وهو سؤال استنكاري تقريعي توبيخي للمشركين(1)؛ لأن الملائكة منزهون عما نسب إليهم، فأجابت الملائكة بقولهم: سبحانك! أي: ننزهك ونقدسك عن أن يكون معك إله يعبد، أو أن نرضى أن يعبدنا أحد من الخلق، فأنت ربنا وإلهنا الذي نتولاه ونعبده ولا ناصر لنا من دونك، بل كان أكثر هؤلاء المشركين يعبدون الشياطين حين أطاعوهم في عبادة غير الله، وقد كانت الشياطين تدخل إلى أجواف بعض الأصنام إذا عُبدَت، فيُعْبَدون بعبادتها(2)، وكان أكثر المشركين مصدقين للشياطين فيما يأمرونهم به.

قال الله: ﴿ فَٱلْمِوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُ كُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَامَوا ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ اللهِ عَنْ مَ وَفِي يَوْمِ القيامة لا يملك المعبود للعابد نفعًا كالشفاعة، ولا دفع ضرٍ كالعذاب(3)، ويقول الله للذين وقعوا في الظلم الأكبر وهو



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 380).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1608).

<sup>(3)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 378).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

الشرك: نالوا عذاب النار التي كنتم تكذُّبون في الدنيا بها وتجحدون وجودها.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا نُتُكَ عَيْمُمْ الْكُنَّا بِيّنَتِ قَالُواْ مَا هَذَاۤ إِلّا رَجُلُّ يُرِيدُاً وَ يَصُدُّكُمُ وَقَالُ اللّهِ عَنَهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنهُمْ اللّهُ اللّهُ اللهُ عنهم؛ واستهم ورسالته، مما يدل على المسركون في محمد الله الله عنهم؛ والسم محمد اللهُ اللهُ عنهم؛ والله المشركون في محمد ورسالته، مما يدل على كثرة اضطرابهم مجموع ما قاله المشركون في محمد ورسالته، مما يدل على كثرة اضطرابهم وتناقضهم، كما قال الله عنهم: ﴿ إِنَّكُمْ لَهِي فَوْلِ غُنَافِ ﴾ [الذاريات: 8].

وقول ه: ﴿ وَمَا ءَالْيَنْكُمُ مِن كُتُبِ يَدْرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِن نَّذِيرِ ﴿ الله هذا رد على تناقضهم وقولهم الباطل في محمد الله وفي القرآن الذي جاء به، فمن أين عرفوا أن هذا افتراء على الله، أو أنه سحر مبين؟! رغم أنه لم يبعث الله فيهم رسولاً قبل محمد المنافية، ولم ينزل عليهم كتباً سماوية يقرؤونها ويفهمون ما فيها ويستدلون بها على قولهم هذا، وهو سؤال تعجبي إنكاري!، فليس لتكذيبهم بالقرآن وبالرسول وجه ولا شبه يتشبثون بها(1).



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 382).

الْيُورَةُ الْنَاكِبُ إِلَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِي الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللل

ثم قال سبحانه: ﴿ وَكُذَّبُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا عَانَيْنَكُمْمْ فَكُذَّبُواْ رَسُلِي فَقَد رَسُلِي فَكَدُ كَانَ نَكِيرِ (مَنَ ﴾، فلا تحزن يا محمد لتكذيب قومِك لك، فقد سبقك أقوام كثيرة كذبوا رسلهم، وكانوا أكثر قوة وأطول عمْراً وأكثر نعماً منهم، ليس عند هؤلاء من القوة والمكانة والعمر ما يُساوي معشار ما عند الأمم السابقة، والمعشار عشر الشيء(1)، أي: إن ما عندهم من القوة يساوي واحداً من عشرة من قوة من سبقهم من الكفار كقوم نوح وقوم هود وقوم صالح وغيرهم، حيث كذبت هذه الأمم مع قوتها الرسل الذين أرسلهم الله إليهم فعاقبهم وعذبهم، فكيف كان نكيري على فسادهم وكفرهم؟!، وهو سؤال تعجبي من قوة العذاب الذي نزل بهم وشدته، ! وفيه تهديد ووعيد لكفار قريش إن استمروا في كفهرهم وتكذيبهم لرسوله.

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَحِدَةً ۖ أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمّ فَنَافَكَ مُوا فِلَا مَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ اللّه فَنَهُ مَا إِسَاحِبِكُمُ مِن جِنَةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ اللّه ثم أَمْرِ الله نبيه محمداً الله الله الله عنه الجدال والنقاش، أن يذكرهم بخصلة واحدة قطعًا لكثرة الجدال والنقاش معهم، وهي: أن يخلصوا ينتهم ويعزموا على التفكر والتأمل كل واحد مع نفسه أو كل اثنين مع بعض، وذلك لأن التفكير في جو جماعي لا يُوصل غالبًا إلى معرفة الحق بسبب كثرة اللغط وتعدد الأهواء، فالتأمل وحيداً أو مع شخص واحد متجردين من حظوظ النفس حول قضية معينة؛ فالغالب التوصل فيها إلى الحق، والقضية التي طلبوا

<sup>(1)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1610).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

أن يتفكروا فيها هي حال محمد المسلطين وما علموا من عقله وصدقه وأمانته من خلال حياته معهم أكثر من أربعين سنة، فهل صفاته وتصرفاته وكلامه وتعامله مع الآخرين يشبه المجنون؟!، فلو سألتم أنفسكم هذه الأسئلة وقارنتموها بحاله المسلطين وجدتم أنه أعقل العقلاء، وأنه جاءكم بالحق منذراً لكم بالعذاب الشديد إن لم تسارعوا بالتوبة وترك التكذيب به.

ثم قال سبحانه: ﴿قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَ أَجْرِ فَهُولَكُمْ آٰنِ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَىٰ كُلّ شَيْءِ شَمِيدٌ ﴿ اللّهِ عَلَى الدعوة إلى شَيْءِ شَمِيدٌ ﴿ اللّهِ عَلَى الدعوة إلى التوحيد أجراً، وإن كنت قد طلبت منكم شيئاً فخذوه لكم، وهو جواب مقدر لمن زعم أن محمداً والله على الدعوة يريد نفعاً لنفسه بتحصيل الأجر منهم على التعليم والإرشاد لهم، وهو خبر جرى مجرى التحدي لهم؛ لأنه لو كان لأحدهم علم بأنه طلب أجراً منهم لطالب بعد سماعه هذا برده إليه (۱)!، ثم بين أنه ينتظر أجره من الله وحده، وذيّل ذلك باستشهاد الله تعالى على ظاهره وباطنه وأنه صادق فيما قاله لهم.

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله على الله الله على الباطل الله يسلط الحق على الباطل فيبطله، فتأثير الحق على الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَدِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَدِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَدِفُ بِٱلْحَقَ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَدِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى الباطل شديد، كما قال: ﴿ بَلُ نَقَدِفُ بِٱلْمَقِ عَلَى الله عَلَى الله



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 236).

الْيُوْلِيُّ مُنْجَابًا الْمُ

والمقصود بالحق هنا الوحي الذي يلقيه الله إلى أنبيائه ورسله، وعلّام: صيغة مبالغة من العلم، والغُيوب جمعُ غيب، فلا تخفى عليه خافية، فإذا علم ما غاب عن الناس من باب أولى أن يعلم ما هو ظاهر ومُشاهَد لهم.

ثم قال سبحانه: ﴿قُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبَدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ ثَا ﴾ ، قال لهم يا محمد: إذا جاء الحق؛ فإن الباطل يهلك ويموت، لأن الذي لا يتحرك هو الميت، فلا يوجد له حركة ولا أثر فينتهى أمره، ويزهق كما في قوله: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَلَطِلُ إِنَّ ٱلْبَلِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: 8].

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلُ إِن صَلَاتُ فَإِنَّما آَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ الْهَتَدَيْتُ فِيما يُوحِى إِلَى رَبِّ اِنْ صَلَلت عن الحق والهدى، وإن إثم ذلك على نفسي، ولا ينالكم منه شيء، وإن حصلت لي الهداية فبسبب ما يوحيه إليَّ ربي من القرآن والسنة، وفيها إشارة إلى أن من أراد الهداية؛ فعليه باتباع الوحي، والواقع أن محمداً وفيها إشارة إلى أن من أراد الهداية؛ فعليه باتباع الوحي، والواقع أن محمداً والمناظرة بأسلوب التنزل مع الخصم، بحيث ولكن هذا يُسمى في علم الجدل والمناظرة بأسلوب التنزل مع الخصم، بحيث يذكر له الواقع على سبيل الاحتمال لغرض الاقناع، فمحمد وسيد أكثر الناس المتقامة وصواباً في أخلاقه وسلوكه، بينما قومه يدفنون البنات أحياء، ويشربون الخمور، ويأكلون الميتة، ويسجدون للأصنام، فهو يُشير إلى ضلالهم بطريق التلميح، وهو وسيلة من وسائل المناظرة الحسنة التي لا تجرح المخاطب، وإنما تنبهه إلى انحرافه بطريقة غير مباشرة، وذيّل ما سبق بأن الله سميعٌ لأقوالنا قريب من أحوالنا، وهو خبر يفيد التهديد والوعيد للمخالف لأمره.

290 لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ فَرْعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴿ وَلُو ترى يا محمد حال هؤلاء الكفار حين يبعثون يوم القيامة، ويرون العذاب؛ فيحصل لهم الفزع الشديد من ذلك، ويحاولون الهرب فلا يستطيعون الفرار ولا يجدون ملجأ يلتجئون إليه، وتأخذهم الملائكة من مكان قريب سهل التناول وتلقيهم في جهنم، لرأيت أمراً عجباً.! وفي هذا دليل على شدة فزع الكافر وخوفه يوم القيامة، وراحة المؤمنين وأمنهم كما قال عنهم: ﴿ وَهُم مِّن فَزَع يَوْمَ إِنْ عَلَى النمل: 89].

وقوله: ﴿ وَقَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ - وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ١٠٠ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ عِن قَبَٰلُ وَيَقَٰذِ فُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَ اللَّهِ القول من الكفار ليس في الدنيا، ولكنهم لما بُعثوا بين يدي الله ووُقفوا على النار وعلموا مصيرهم؛ آمنوا بالله وبمحمد وبالقرآن وبالبعث وبكل ما كانوا يجحدونه في الدنيا، فلا ينفعهم الإيمان الآن لذهاب وقته، وكيف يحصل منهم ذلك، والتناوش معناه التناول لشيء غير مرغوب فيه من مكان بعيد، ولو كانوا راغبين فيه لاقتربوا منه وأخذوه بحفاوة من مكان قريب، فالحريص على الشيء يقترب منه ويعتني به، وفيه استعارة تمثيلية لحالهم، وأنهم أصلاً ليسوا راغبين في الإيمان حتى في هذه الساعة رغم حاجتهم إليه، وفيه إشارة إلى أن وقت الإيمان والالتزام به يكون في الدنيا، أما يوم القيامة فمكان تناوله بعيد وزمن تحصيله قد انتهي!، ولو كانوا صادقين في إيمانهم لما كفروا به في الدنيا حين طُلب منهم، وقد كانوا قريبين منه، بل إيمانهم اليوم هو نوع من الرمي بالظن من جهةٍ بعيدة، وهذه استعارة تمثيلية فالذي يريد أن يُصيب الهدف عليه أن يقترب منه وأن ينظر إليه حال الرمي إليه،



أما من لا يرى الهدف ورماه بالسهم من مكان بعيد فالغالب أنه لا يُصيبه.! (1) وفيه إشارة إلى ما كانوا عليه في الدنيا من سفاهة في القول، وبطلان ظنونهم في الأمور الغيبية وبُعد أقوالهم عن الحق.

وقوله: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمُ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْ يَاعِهِم مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي الآخرة، فقد مُنعوا من الحصول على شَكِ مُربِي إِن ﴾ هذا بيان لحال الكفار في الآخرة، فقد مُنعوا من الحصول على ما يُريدونه من العودة إلى الدنيا أو من قبول الإيمان بعد أن انتهى وقته، أو من النجاة من النار بعد أن اقتربوا من الوقوع فيها (2)، فكل ذلك يشتهيه الكافر يوم القيامة، ولن يُمكّن منه ولن يحصل عليه؛ وليس هذا الأمر خاصًا بكفار قريش، بل هو عام يشمل كل الكفار المتفقين معهم في الكفر والشرك، كقوم نوح وقوم لوط وغيرهم، فلن تلبى طلباتهم في الآخرة بسبب شكهم في استحقاق الله للألوهية، وشكهم في إرساله للرسل، وفي البعث والنشور، وسائر الأمور الغيبية التي أخبرهم بها الرسل، وهذا هو الفرق بين المؤمن الذي يؤمن بالغيب وبين الكافر الذي لا يُؤمن إلا بالمحسوسات ويشك فيما لم تره عينُه، فيُحرم الإيمان ويُحرم من النجاة في الآخرة.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الألوسى: (11/33).

<sup>(2)</sup> ينظر: زاد المسير في علم التفسير: (3/ 504).

- لطائف البيان في تفسير القرآن

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان خطورة التقليد الأعمى للآباء والأجداد ولغيرهم، فإنه يصرف الإنسان عن معرفة الحق.
- 2- أن التفكر السليم مع الإخلاص وتجرد النفس من الأهواء يُوصل صاحبه إلى الحق.
- 3 أن التفكير الجماعي غالباً يمنع من الوصول إلى الحق، لصعوبة تخلص النفس من الهوى.
- 4- أن على الداعية إلى الله أن يطلب أجره من الله ولا ينتظر أن يمنحه الناس أجراً ولا ثو اباً.
  - 5 بيان مشهد فزع الكفاريوم القيامة، وأمن المؤمنين.
- 6- أن وقت الإيمان والتوبة هو الدنيا، فهي دار عمل، وأما الآخرة فهي دار جزاء.



شِيْوَكُو فَطِلِ \_\_\_\_\_ لِيُوَكُو فَطِلِ \_\_\_\_\_



### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْحَمَّدُ يِلَّهُ وَالْمِنْ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَتِ كَةَ رُسُلًا أُوْلِيَ اَجْنِحَةٍ مَّفَىٰ وَثُلَكَ وَرَبُحَ عَرِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ مَنْ عِ مَدِيرٌ ( ) مَا يَهْتَج اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا لَعْرِيرُ الْحَكِيمُ ( ) يَكَأَيُّ النّاسُ اذَكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمُ هَلْ مِنْ يَعْمِهِ عَيْرُ اللّهِ يَرُزُقُكُم مِنَ السّمَاءَ وَالْأَرْضِ لَا إِللّهَ إِلّا هُوَ فَاقْفَ ثُوفَكُونَ ﴿ وَإِن يُكَذِّبُكُ مَلْ مِن السّمَاءَ وَالْأَرْضِ لَا إِللّهَ إِلّا هُو فَاقْفَ تُوفَكُونَ ﴿ وَإِن يُكَذِّبُكُ مَلْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ مَرْدُقُكُم اللّهِ عَرْدُقُكُم اللّهَ عَلَىٰ اللّهِ مُؤْمِدُ ( ) يَكَايُّمُ النّاسُ إِنّ وَعَدَاللّهِ حَقُّ فَلا تَعْرُكُمُ الْحَيْوةُ وَلَا يَعْرَبُكُم الْمُعْرَفُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ يَعْرَفُوهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللللّهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

#### شخصية السورة:

سورة فاطر؛ وتُسمى بسورة الملائكة عند بعض المفسرين<sup>(1)</sup>، سورة مكية<sup>(2)</sup>، ومن مقاصد هذه السورة بيان فقر الخلق المطلق إلى الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، وبيان غنى الله جَلَّ وَعَلَا عن خلقه.

افتتحت بالحمد والثناء على الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، فقال الله: ﴿ اَلْحَمْدُ بِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْلاَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَيْكِي وَسُلاً أُولِيَ الْجَنِحَةِ مَّشَىٰ وَبُلكَ وَرُبِكَع يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَايَشاً وَالسّلام للاستغراق، فإن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ مستحقٌ للحمد المطلق كله؛ لأنه خالق السموات والأرض على غير مثال سابق، وخلق الملائكة للعبادة المطلقة، وجعل من مهام أعمالهم أن يُرسلهم من السماء إلى الأرض في مهمات وأعمال محددة، فمنهم من يحفظ البشر ومنهم من يُسجل عليه الأعمال، ومنهم من ينزل بالوحي، ومنهم من يأتي بالعذاب، وغير ذلك من الأعمال التي يُكلفون بها من الله ويُرسلون بها إلى الخلق، وجعل الملائكة ذات أجنحة، وهل خلق الله الملك بجناح أو بأجنحة ويظل على هذا الخلق، أم أنها صفة مُتعلقة بالإرسال فقط؟ وبعضهم ثلاثة، وبعضهم أربعة، وهذا يعنى أنه يوجد في كل جهة للملك اثنان أو وبعضهم ثلاثة، وبعضهم أربعة، وهذا يعنى أنه يوجد في كل جهة للملك اثنان أو



<sup>(1)</sup> التفسير السيط: (18/ 399).

<sup>(2)</sup> تفسير البغوي: (3/ 687).

<sup>(3)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 249).

شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

ثلاثة أو أربعة أجنحة، وذكر هذا العدد للتمثيل وليس للحصر، والسياق بعده يدل عليه، فإنه سبحانه يزيد في خلق الملائكة ما يشاء، وقد جاء في الحديث: "أن النبي المرابع المراب

ثم قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ اللهُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن مَا الخير بيده، وأن الخلق ليس بيدهم شيء، فالرحمة اسمٌ يعُم كل خيرٍ عليه الله للإنسان من رزقٍ وصحةٍ وجاهٍ وغير ذلك، فإذا فتح الله للناس أبواب هذا الخير؛ فلا يقدر على منعه أحدٌ؛ فخزائن الخير بيده سبحانه، وهذه الآية تُعطينا الأمان، وتدعونا إلى كمال التوكل والالتجاء إلى الله بعد أن نأخذ بالأسباب، وعدم التعلق بالمخلوقين في أرزاقنا وأحوالنا وسائر أمورنا، وما يُمسك الله من خيرٍ فلا يرسله أحد غيره سبحانه، فالعطاء والمنع بيد الله، وعبّر بالإمساك ليكون أشمل، فالإمساك: القبض، والإرسال: الإطلاق، فما فتحه الله فلا مُغلِق له، وما أعطاه فلا مانع له، فلا يتصرف في الكون أحد غيره سبحانه، وذيّل مُعطي له، وما أعطاه فلا مانع له، فلا يتصرف في الكون أحد غيره سبحانه، وذيّل



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (4/ 115)، برقم: (3232).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 888).

296 كائف البيان في تفسير القرآن

الآية باسمين من أسمائه الحسنى، وهما (العزيز الحكيم)، فالمنع والعطاء يحتاجان إلى قوة وحكمة فلا يظهر فيها خلل ولا تقصير.

شم قال الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلْ مِنْ خَلِق غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوِّ فَأَنَّ ثُوَّفَكُونَ ٧٠٠ )، الخطاب عامّ للناس كلهم، والمقصود به هنا قريش(1)؛ لأنهم كانوا هم المخاطبون بالقرآن عند نزوله، فكذبوا بالنبي محمد عَلَيْكُ وبما جاء به من الرسالة، فذكّرهم الله بما منحهم من النعم الكثيرة، فقد جعلهم من أهل الحرم وساق لهم الأرزاق، وجعلهم يعيشون فيه آمنين، ونحوها من النعم التي تقتضي منهم أن يشكروا الله عليها فيُؤمنوا به، فلا خالق لهم ولا رازق لهم غيره، والسؤال هنا استنكاري؛ لأن القوم كانوا يُقرّون أنه لا رازق غير الله، وجمع بين فعلين من أفعال الله وهي: الخلق والرزق، فإن من يخلق ولا يرزق لا يُسمى إلهاً؛ لأن فعله ناقص، ومن يرزق ولا يخلق، ففعلُه ناقص، بل لا يستطيع أن يرزق وهو لا يستطيع أن يخلق، وذكر السماء والأرض لأن فيهما مصدر الأرزاق، فالسماء مصدر للمطر، والأرض مصدر النبات والأقوات، ثم ذكر الهدف من هذا الاستدلال، وهو إثبات الألوهية، فالخالق الرازق هو من يستحق أن يكون هو الإله سبحانه، فما الذي صرفكم عن التوحيد والإيمان بالله وعبادته وحده لا شريك له؟! وهو سؤالٌ تعجبي استنكاري، فكيف تُصرفون عن الإيمان بعد وضوح أدلته؟!



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الثعالبي: (4/ 382).

شِوْلَةُ قَطْلِ 297

وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَاللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْخَيَوٰةُ ٱلدُّنْكَ ۖ وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ وَ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوُّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّا لَيْمُولُولُولُ مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾، شم أخبرهم أن البعث والنشور والجزاء والحساب آتٍ لا محالة؛ لأنهم كانوا يكذبون به، فإذا كان وعده حقاً، فتهيّئوا له بالإيمان والأعمال الصالحة، وحذّرهم من أن تخدعهم الحياة الدنيا وما فيها من الشهوات والملذات عن الاستعداد لذلك اليوم، ولا يخدعهم الشيطان، ووصفه بالغرور؛ لأنه كثيراً ما يغُر أصحابه ويخدعهم بتزيين الباطل لهم، وأكّد لهم أن الشيطان عدو لهم، واللام للاختصاص، وعداوة الشيطان لبني آدم جبلية لا يرجى زوالها، لذا أمرنا الله باتخاذه عدواً على الدوام، ومن لوازم اتخاذه عدواً العمل بخلاف ما يدعو إليه لتجنّب مكائده وخداعه لنا(1)، وقد بدأت عداوته لآدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، حين أبي السجود له، وأقسم بعزة الله أن يُغوي بني آدم أجمعين، فحذرنا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ منه وذكّرنا بعداوته؛ لأن مهمته وشغله الشاغل أن يدعو من اتبعه إلى الكفر بالله الذي عاقبته ونهايته دخول جهنم وملازمتها وعدم الخروج من عذابها.

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: (22/ 260).

298 \_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

ثم قال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمُ مَذَا بِيانٌ لانقسام الناس بحسب طاعة الشيطان وعدمها إلى فريقين: فريقٌ أضلّه الشيطان وسار في طريقه، وهم الذين كفروا بالله ورسله، فلهم عذاب شديد في الآخرة في نار جهنم، وفريق اتخذ الشيطان عدواً واتبع الحق وسار في طريقه، وهم الذين آمنوا وعملوا الصالحات، فلهم مغفرة لذنوبهم وأجر كبير في الجنة على أعمالهم، وهذا من عدل الله سبحانه في الخلق حيث يُجازي الله العبد بعمله.

وقوله: ﴿ أَفْمَن زُيِّنَ لَهُ سُوء عَمَلِهِ عَلَيْم اللّه عَلِيم اللّه يُضِلُّ مَن يَشَآء وَيَه لِي مَن يَشَآء وَيَه لِي مَن يَشَآء وَيَه وَعَلَي اللّه عَلِيم الله الله عَلَيْم الله عَلَيْم الله وهم أتباع الشيطان، وأنهم وقعوا في الكفر بسبب تزيين الشيطان لهم الباطل القبيح حتى يراه في صورة حسنة، وهو في الواقع قبيح، وإنما زيّنه الشيطان لهم فاستحسنوه ومالوا إليه وفعلوه، وهو سؤال جوابه محذوف تقديره: أفمن زُيّن له سوء عمله كمن لم يُزيّن له؟!

ثم بين أن الذي زُين له سوء عمله هو الذي أضله الله، وأن الذي لم يُزيّن له سوء عمله، هو الذي هداه الله (1)، ثم جاء الخطاب مسلياً للنبي الله الله الله عن إتعاب نفسه بالحزن والحسرة عليهم بسبب عدم إيمانهم، وذلك لأنه كان حريصاً على هداية قومه، فلما لم يؤمنوا به كان يحزن لذلك، وهذا الحزن كان يُؤثر على نفسيته، وعبر بـ"حسرات" لتكرار التكذيب منهم وتكرار الحسرة منه



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1624).

شِيْوَكُونُ فَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللّ

عليهم، وذيّل الآية بأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عليم بما يعملونه من الكفر والتكذيب، وهو خبر ولكنه يفيد التهديد والوعيد لهم.

ثم قال الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَاللّهُ الّذِى آرْسَلُ الرِّيَحَ فَشُيْرُ سَحَابًا فَسُفْتهُ إِلَى بَلَدٍ مَيْتِ فَأَحَيَّنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعَدُمُ وَتَهَا كَذَلِكَ ٱلنّشُورُ (1) ﴾، هذا بيانٌ لبعض نعم الله على خلقه، وهو إرسال الرياح حيث يُحرّكها الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بسرعة محددة، فتكون فيها منفعة ورحمة للخلق، فتُحرّك السُّحب المتوزعة في السماء فتجمعها وتسوقها إلى مكان معين، وكلما تجمعت السحب وارتفعت كلما تكثّفت وتكّون فيها الماء، فيسوق الله هذا السحاب فوق البلد الذي قد يبست أرضه وماتت من شدة العطش والجدْب، فإذا نزل عليها المطر أحياها الله به، فاهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، فضرب لهم بهذا مثلاً يرونه بأعينهم لتتضح لهم قدرته على البعث والنشور للخلق في الآخرة، فكما أحيا الأرض الميتة بإنزال المطر عليها، فكذلك سيُحيي الله سُبُحَانهُ وَتَعَالَى الأجساد المندثرة في القبور ويبعثهم يوم القيامة ليحكم بينهم بعدله.

ثم قال سبحانه: ﴿ مَن كَان يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَةَ وَمَكُرُ ٱلْكَلِيمَ الْكَارِهُ وَالْعَمَلُ السَّيِعَاتِ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَئِيكَ هُويَبُورُ ﴿ ﴿ ﴾ ، هذا خطابٌ فيه تلميح بحال الكفار، وأن الكفار امتنعوا عن الإيمان بالله والتصديق برسالة محمد الميوني اعتزازاً بما عندهم من الجاه والملك والمال والسلطان، ظنا منهم أنهم لو آمنوا بالله لسُحبت منهم هذه العزة وهذه المكانة التي كانوا عليها، في من الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لهم أن العزة الحقيقية لله، فهو مالكها ومصدرها، ومن فبين الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لهم أن العزة الحقيقية لله، فهو مالكها ومصدرها، ومن



#### لطائف البيان في تفسير القرآن

يريدها فليطلبها من مالكها بأسبابها، وهي الإيمان والعمل الصالح، كما قال عمر لما طلبوا منه أن يعتز بشيء دنيوي: "نحن قومٌ أعزنا الله بالإسلام فمن ابتغي العزة بغير الله أذلّه الله"(1)، فالعزة لله جميعاً يمنحها من يشاء ممن يستحقها، كما قال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ عَولِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: 8]، والكلِم الطيب هو كل كلام حسن، وأعظمه قول: لا إله إلا الله، وهي كلمة التوحيد، ويدخل فيها ذكر الله المطلق، فهو يصعد إلى الله ويتقبله من صاحبه، لأن الله طيب لا يقبل إلا الطيب، بخلاف الكلام الخبيث فيظل ساقطاً منبوذاً في الأرض لا يرفعه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ولا يتقبله، فالكلام الطيب هو عمل اللسان، والعمل الصالح هو عمل القلب والجوارح، كالإخلاص والصلاة والصيام والصدقة ونحوها، ويدخل في معنى العمل الصالح كل ما فيه خير للبشرية، فيرفعه الله إليه أيضاً ويتقبله من صاحبه، وقيل: إن الضمير في ﴿ يُرِّفَعُهُ ، ﴾، يعود إلى الكِلم الطيب، أي: يرفع العملُ الصالح الكلِمَ الطيب، والمعنى أن الإنسان إذا قال كلاماً حسناً ولم يكن له عمل صالح؛ فلا يرفع، وقيل: إن الكلِم الطيب هو كلمة التوحيد، وهو الذي يرفع العملَ الصالح، فلو عمل العبد عملاً صالحاً بدون توحيد فلا يُرفع (2)، والذي يظهر لي أن كل المعاني مرادة ولا تعارض بينها، فالعمل الصالح يرفع صاحبه، والتوحيد مهمٌّ لقبول الأعمال الصالحة، والعمل الصالح مهمٌّ لمطابقة القول للعمل، ثم بيّن حال الصنف الآخر، وهم أصحاب العمل السيء، والمكر هو العمل الخفي الذي يُقصد به الخداع للآخرين،



<sup>(1)</sup> ينظر: البداية والنهاية: (7/60).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير الماوردي: (4/ 464).

شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

والسيئات صفة لمحذوف تقديره المكرات السيئات<sup>(1)</sup>، توعدهم الله بالعذاب الشديد في الآخرة، وفي الدنيا يعود عاقبة مكرهم عليهم، فلا ينجح مكرهم، بل يفسد ويبطل، وهذا الذي نراه في الواقع، بفضل الله، فكم بذل أعداء الإسلام منذ ظهوره إلى اليوم من جهود كبيرة للقضاء على الإسلام وأهله؟!، فأبطل الله مكرهم وأفشل مخططاتهم، وكانت عاقبة مكرهم عليهم، كما قال: ﴿وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّعُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ [فاطر: 43].

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 عِظم خلق الملائكة، وذلك دليلٌ على عِظم قدرة الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.
  - 2 التسلية للنبي الميالية بذكر أخبار الرسل وتكذيب أقوامهم لهم.
  - 3 أن الاغترار بالدنيا سبب من أسباب الانحراف والضلال عن الحق.
- 4- الأمر باتخاذ الشيطان عدواً أزلياً؛ لأنه يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير.
  - 5 ثبوت صفة العلو لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.
- 6 أن التوحيد مهمٌ لقبول الأعمال الصالحة، والعمل الصالح مهمٌ لمطابقة القول للعمل.
  - 7- بيان عاقبة المكر السيء وأنه لا ينجح، ووباله يكون على صاحبه.



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/80).

لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةِ ثُمَّ جَعَلَكُوْ أَزُوبُمَا فَعَمِلُ مِنَ أَنْثَى وَلا تَضَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا يَعْمَرُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ يَسِيرُ ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمَا طَرِيتَا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْمَةً عَذَبُ فُواتُ سَآيَةً شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحُ أُجَابُ فَي وَمِن كُلِ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيتًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْمَةً تَشْكُرُوكَ اللّهُ مَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحُ أُجَابًةً وَمِن كُلِ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيتًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْمَةً لَلْهُ مُواتُ مَن الْفَلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِنَبَعْوُا مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوكَ اللّهُ يُولِجُ النّبَلُ فِي اللّهُ مَلَ اللّهُ مَلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللّ

قول الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنشَى وَلَا تَسْعَلُمُ وَلَا يَنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلّا فِي كِئَبٍ إِنَّ ذَلِكَ مِن أُنشَى وَلَا يَنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلّا فِي كِئَبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴿ اللهِ الخلق بكيفية خلقهم، فقد خلق عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴿ اللهِ الخلق بكيفية خلقهم، فقد خلق ألله يَسِيرُ ﴿ الله الخلق بتناسلون من أباهم آدم من تراب، ثم خلق منه زوجَه حواء، ثم صار الخلق يتناسلون من



شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَ

النطفة عن طريق التزاوج بين الذكر والأنثى (1)، ثم أردفه ببيان سعة علمه وإحاطته بالكائنات الخفية والظاهرة، فهو يعلم ما في الأرحام من الأجنة وموعد وضعها وأعمار الخلق بعد الولادة، وكلمة (أنثى) لفظ عام، ولكن المقصود بها أنثى الإنسان لأن السياق يتحدث عن آدم وذريته، والله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى يعلم من يطول عمره ومن يقصر عمره.

وفي عودة المضمير في عمره قولان<sup>(2)</sup>: الأول: أنه يعود إلى الغير، وهو معروف في لغة العرب، تقول: عندي درهم ونصفه، أي: ونصف درهم آخر، والمعنى ما يُعمّر من أحد وما يُنقص من عمر أحد آخر إلا وهو مكتوب في اللوح المحفوظ، والثاني: أنه يعود على المعمّر نفسه، والمعنى لا يزاد في عمر إنسان ولا ينقص من عمره إلا وهو مكتوب في اللوح المحفوظ، والراجح الأول، واسم الإشارة يعود على ما سبق ذكره من الخلق والإيجاد والعلم والإحاطة بالخلق كل ذلك يسيرٌ على الله.!

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَاذَا عَذَبُ فُرَاتُ سَآبِغُ شَرَابُهُ, وَهَاذَا مِلْحُ أُجَاجً وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَ أَ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْغُواْ مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَّكُمُ تَشَكُرُونَ ﴿ الله ﴿ مُعَمِ مُعَمِ اللَّهِ مِعَمِ آياته فِي خلقه التي سخّرها للإنسان، ويستدل بها على استحقاقه للألوهية، فذكر عدم استواء مياه البحرين، وهما: الماء العذب الذي يسهل شرابه لشدة عذوبته، وهي مياه الأمطار



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 276).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1627).

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

والأنهار، والماء المالح الذي لا يمكن شربه لشدة ملوحته، وهي مياه البحار والمحيطات، فإن الاختلاف بين البحرين بالعذوبة والملوحة دليل على دقيق صنع الله سبحانه، وقال أكثر المفسرين: إن المراد من الآية ضرب المثل في حق المؤمن والكافر، والكفر والإيمان، فكما لا يستوي البحران كذلك لا يستوي المؤمن والكافر<sup>(1)</sup>، ثم ذكر لهم بعض النعم المستفادة من مياه الأنهار والبحار، ومنها: الحصول منها على لحم السمك الطري الطازج، الذي يتنعمون بأكله، ومنها: استخراج الحِلية التي تُلبس للزينة، وهي اللؤلؤ والمرجان، وتُستخرج من المالح فقط أو من مجموع البحرين<sup>(2)</sup>، حيث تتكوّن من اختلاط الماء العذب بالماء المالح بسبب الأمطار أو بسبب الأنهار، ومنها: نعمة تسيير السفن الكبيرة التي تراها وهي تشقُّ عُباب البحر مُقبلة ومدبرة، طافية على سطحه، من أجل أن تتنقلوا عليها وتنقلوا بها تجاراتكم وأمتعتكم إلى البلدان البعيدة في مدة قليلة، سخّر لكم ذلك لكي تشكروا الله على هذه النعم فتعبدونه سبحانه.

ثم قال سبحانه: ﴿ يُولِجُ ٱلنَّهَ النَّهَ النَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْيَّلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمْرَكُ لَّ الْمُلْكُ وَٱلْذِينَ تَدْعُونَ وَٱلْقَمْرَكُ لَّ يُعَرِي لِأَجَلِ مُّسَمَّى ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن فَطِمِيرٍ الله مَ الله عض آياته في المجرات الكونية، مِن دُونِهِ عمَا يَمْلِكُونَ مِن فِطْمِيرٍ الله مَ بعض آياته في المجرات الكونية، فذكر إيلاج الليل في النهار، وإيلاج النهار في الليل، وهو دخول ساعات الليل في النهار ودخول ساعات الليل في النهار ودخول ساعات النهار في الليل، حيث ينحت أحدهما في الآخر، فأحياناً



<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 393).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1628).

شِوْلَةُ يَطِلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى

يطول الليل، وأحياناً يطول النهار، وأحياناً يتساويان، وتبعاً لذلك يتغير المناخ والحرارة والبرودة ويستفيد من ذلك النباتات وسائر المخلوقات<sup>(1)</sup>، ويدخل في معنى الإيلاج دخول ظلام الليل بالتدريج وظهور نور النهار بالتدرج، وسخر الشمس والقمر وجعل في جريانهما منافع للخلق في معرفة عدد السنين والحساب، ومد الأرض بالحرارة والنور والدفء المعتدل، ولا تزال الشمس والقمر يجريان بانتظام إلى يوم القيامة، وهو الأجل المسمى لهما، واللام للتوقيت فينتهي وقت جريانها عند انتهاء أجل الحياة، والذي سخر هذا كله لكم هو الله الرب المستحق للعبادة، وله الملك المطلق، والذي تدعونه من الأصنام والأوثان والجن وغيرهم هم مخلوقات لله سبحانه، لا تملك في الكون شيئاً صغيراً حقيراً، والقطمير: هو القشرة الخفيفة التي تكون على ظهر نواة التمر من داخلها<sup>(2)</sup>، فكيف جعلتم منهم آلهة يتصرفون في الخلق وهم بهذا الضعف؟!



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير: (6/ 540).

<sup>(2)</sup> ينظر: التفسير البسيط: (18/ 412).

306 كانف البيان في تفسير القرآن

والمعنى ولا يخبرك عن حقيقة أمر هذه الآلهة وحال من عبدوها يوم القيامة إلا ذو خبرة، وهو الله سبحانه، فلا أحد أخبر منه بخلقه.

ثم قال: ﴿إِن يَشَأَ يُذُهِبُكُمُ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بِعَزِيزٍ ﴿ اللهِ الله وَ اللهِ عَلَى الله وَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلَى

شم قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ۚ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لاَ يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ يَحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا يَتَزَكَّى لِنَفُسِدٍ وَ وَإِلَى ٱللّهِ ٱلْمَصِيرُ اللهِ ، وهذه قاعدة مطلقة لبيان عدل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وهي من قواعد الإسلام في أحكام الجنايات في الدنيا، فكل مذنب يُعاقب بذنبه، ولا يعاقب به غيره، بخلاف قواعد وأسلاف القبائل في



شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

الجاهلية التي كانت تعاقب المذنب أو القريب له، وجاء الشرع بإبطالها، فلا تحمل نفس بريئة ذنب أو جرم نفس أخرى، وإنما كل إنسان يتحمل عاقبة جرمه في الدنيا وفي الآخرة، وعبّر بالمؤنث باعتبار أن النفس هي التي كسبت الذنب، وإنّ تطلب نفسٌ مُثْقَلةٌ بأوزارها يوم القيامة نفساً أخرى لتحمل عنها أوزارها؛ فإنها لا تجد من يستجيب لطلبها؛ ولو كان المدعو والمستغاث به قريبًا له، ويفر كل قريب من قريبه وينشغل بنفسه، كما قال: ﴿ يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرُّهُ مِنْ أَخِهِ اللَّهِ وَأَبِيهِ اللَّهِ وَصَحِبَنِهِ عَ وَبَيهِ ﴿ إِنَّ لِكُلِّ ٱمْرِي مِّنْهُمْ يَوْمَيِدٍ شَأَنُّ يُغْنِيهِ ﴿ ٢٧ ﴾ [عبس:34-37]، ولا تعارض بين هذه الآية وبين قوله: ﴿ لِيَحْمِلُوٓا أَوْزَارَهُمُ كَامِلَةُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ٚ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [النحل: 25]، فإن من دعا غيره إلى الضلال فإنه يحمل وزره؛ لأنه كان سببًا في فعله، وفي الحديث: "ومن سنّ سنّة سيّئة فعمل بها كان عليه وزرها ووزر من عمل بها، لا ينقص من أوزارهم شيئًا"(1)، ثم تحوّل الخطاب لنبيه محمد المراقبة السلم عليه بسبب كفرهم به، وأخبره أنه لن يستفيد من دعوته وإنذاره إلا المؤمن المخلص الخائف من الله في خلوته، العامل بما أمره الله به، ونص على الإيمان بالغيب؛ لأنه من أبرز أعمال القلوب، ونص على الصلاة؛ لأنها من أبرز أعمال الجوارح الظاهرة، ثم ذكر قاعدة أخرى تُقابل القاعدة الأولى المتعلقة بجزاء الجنايات، وهي قاعدة جزاء الحسنات والطاعات، فمن زكّى نفسه وطهّرها بالطاعات؛ فثمرة ذلك ونفعه عائدٌ على صاحبها، فإن الله لا تضره معصية العاصين، ولا تنفعه طاعة الطائعين، وفي الحديث القدسي: "إنما

<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (31/ 541)، برقم: (19206) وإسناده صحيح.

لطائف البيان في تفسير القرآن

هي أعمالُكم أُحصيها لكم، ثم أوفيكم إيّاها، فمن وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير أفليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه"(1)، ومرجع الخلق جميعاً إلى الله ثم يحاسبهم على أعمالهم، فالصالح يُجازَى بعمله والسيئ يُجازَى بعمله.

### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 بيان أهمية التفكّر في نعم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على الخلق ووجوب شكر الله عليها.
- 2 أن الاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية منهج قرآني، فالخالق الموجد هو الذي يستحق العبادة دون سواه.
- 3- بيان سفّه عقول المشركين الذين عبدوا الأصنام والأوثان، وهي لا تملك لنفسها ولا لغيرها ضراً ولا نفعاً.
  - 4 بيان أن الخلق كلهم مُفتقرون إلى الله، والله غني عنهم.
- 5 أن صفة الافتقار إلى الله عبادة من أعظم العبادات، بل هي لُب العبودية، فمن خلالها يخضع العبد لله ويتضرع إليه ويتوكل عليه، فلا يزال قريبًا من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
  - 6- أن العبد هو من يتحمل عقوبة ذنبه ولا يحمله أحد عنه.
- 7- أن تزكية النفس بالطاعات تعود منفعتها على صاحبها، وأن إفسادها بالمعاصي يعود ضررها على صاحبها.



<sup>(1)</sup> صحيح مسلم: (4/ 1994)، برقم: (2577).

شِيْوَكُو فَطِي \_\_\_\_\_\_ لِيُوَكُو فَطِي \_\_\_\_\_

## تفسير المقطع الثالث من سورة فاطر بالقطع الثالث القطع الثالث القطع الثالث الثالث القطع القطع الثالث القطع الثالث القطع الثالث القطع الثالث القطع الثالث القطع الثالث القطع القطع الثالث القطع ا

﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَنَةُ وَمَا ٱلنَّورُ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْرَةُ إِنَّ ٱللّهَ يُسْمِعُ مَن يَسْآءً وَمَا آلْتَ بِمُسْمِعٍ مِّن فِي ٱلْقَبُورِ اللهِ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَغْمَاءُ وَلَا ٱلْأَمُوتُ إِنَّ ٱللّهَ يُسْمِعُ مَن يَسْآءً وَمَا آلْتَ بِمُسْمِعٍ مِّن فِي ٱلْقَبُورِ اللهِ وَمَا أَلَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

قول الله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ هَا ﴾، هذه الآيات تتحدث عن أمثلةٍ ضربها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هنا الكافر بالأعمى والمؤمن بالبصير، فكما أنه لا يستوي عند الناس قدرات الأعمى

\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

وقدرات البصير في التصرّف ومعرفة الطريق والمشي عليها، فكذلك لا يستوي حال المؤمن وحال الكافر، ووجه الشبه بين البصير والمؤمن والأعمى والكافر؛ أن الكافر أعمى البصيرة فلا يرى الحق ولا يهتدي إليه، كحال أعمى البصر الذي لا يرى النور ولا يعرف الطريق، أما المؤمن فهو مبصر القلب والبصر، ففتح الله قلبه لنور الإيمان فاهتدى به، كما فتح الله عينه لنور الشمس فأبصر بها ما حوله، فلا يستوي حال هذا مع حال هذا.!

وقوله: ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴿ اللَّهُ وَهَذَا مِثَالُ ثَانٍ ، فالظلمات وصفٌ للكافر ، والنور وصفٌ للمؤمن ، وجمع الظلمات لتعدد مصادرها ، وأفرد النور لأن مصدره واحد ، فلا تستوي الظلمات ولا النور ، فالنور مثالٌ للمؤمن الذي هداه الله إلى الحق ، والظلمات مثالٌ للكافر الذي منعه الله الهداية فعاش في ظلمات ، فلا يستوي حال هذا مع حال هذا .!

وقوله: ﴿ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلْخُرُورُ ﴿ ﴿ وَهَذَا مِثَالٌ ثَالَثْ، ضرب الظل مثلاً لأثر الإيمان، والحرور: هو حر الشمس، أو الريح الحارة، مثلاً لأثر الكفر (١)، وقيل (2): مثالٌ لثواب المؤمن وعقاب الكافر، أو وصفٌ للجنة وللنار، وعلى كل المعاني، فلا يستوي هذا مع هذا.

وقوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَحْيَآءُ وَلَا ٱلْأَمُونَ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآءٌ وَمَآ أَنتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ( الله عَلَى الله عَلَى الله وَمنين ، وهذا مثالٌ رابع ، فالأحياء وصف للمؤمنين ،



<sup>(1)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 293).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1633).

شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

والأموات وصف للكافرين، والمقصود هنا بالحياة حياة القلوب والأفئدة، وبالموت موتها، فكما لا يستوي الأحياء مع الأموات، فلا يستوي حال المؤمن مع حال الكافر، ثم بين أن الله هو الذي يوصل الهداية إلى قلوب من يختارهم من عباده، وأن محمداً ويوسل إليماك إيصال الهداية إلى قلوب المشركين الذين شبههم بالموتى في عدم إحساسهم، والمنفي هنا هو سمع العمل، لا سمع الصوت، والمعنى أن هداية التوفيق بيد الله يمنحها من يشاء، وليست بيد أحدٍ من الخلق، أما أنت يا محمد وغيرك من الرسل فعملكم الإنذار والنصح والتوجيه والإرشاد للخلق، وسماها هنا نذارة؛ لأن الخطاب موجّه للكفار، ومهمة الرسل مع الكفار هي الإنذار والتخويف بالوعيد.

وقوله: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِ بَشِيرًا وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّاخَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴿ اللهِ ، ثم جاء الخطاب بالمهمة العامة للرسول وهي التبشير بالخير والوعود الحسنة للمؤمنين، والنذارة للمخالفين، فقد أرسله الله بالحق، وهو الإيمان بالله والشرائع التي افترضها على عباده، والباء هنا للمصاحبة (1)، فهو في كل ما جاء به مصحوباً بالحق لا ينفك عنه، بل جاء لإحقاق الحق وإبطال الباطل، ولست يا محمد أول رسول، بل قد سبقك عدد كبير من الأنبياء والرسل في الأمم السابقة لك.

وقوله: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَتِ وَبِاللَّهُ وَبِاللَّهِ مَاءَ تَهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَتِ وَبِاللَّهُ وَبِاللَّهِ مَاءً تَهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنِ وَبِاللَّهِ وَمِهُ اللَّية تسلية لمحمد المَّيْنِيُّ فلست أول من كذّبه قومه، فقد كُذّب قبلك رسل من أقوامهم، وقد جاءوهم بالمعجزات



<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشري: (3/ 608).

312 كطائف البيان في تفسير القرآن

والمواعظ المكتوبة في الصحف، والكتب السماوية المحتوية على الأحكام الواضحة البينة، كالتوراة والإنجيل<sup>(1)</sup>، فحصل منهم التكذيب رغم وجود هذه الثلاثة الأنواع من الحجج والبراهين، فلا تستغرب تكذيب قومك لك.

وقوله: ﴿ ثُمَّ أَخَذْتُ اللَّهِ سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى لَم يأخذهم بعد التكذيب مباشرة، وإنما التراخي، والمعنى إن الله سُبَحَانهُ وَتَعَالَى لَم يأخذهم بعد التكذيب مباشرة، وإنما أعطاهم مهلة، وهذه المهلة هي أجلهم المكتوب لهم في اللوح المحفوظ، ونص على سبب الأخذ وهو الكفر ليشمل السابقين واللاحقين ممن يتصف بهذه الصفة، فكيف كانت عقوبتي لهم ونكيري عليهم (2؟!، وهو سؤال استنكاري! ونكير: صيغة مبالغة من الإنكار وهو تعبيرٌ عن الأخذ الشديد الذي حصل للأمم السابقة المكذبة.

ثم قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللّهَ أَنزَلُ مِنَ السّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَمْرَتِ مُخْلِفًا أَلُوا نَهُ وَمِن اللّهِ مَا الخطاب لكل وَمِن اللّهِ بَالِ جُدَدُ اللّهِ مُودُ اللّهِ مَودُ اللّهِ مَا الخطاب حتى اليوم، والرؤية تصلح أن تكون رؤية بصرية؛ لأن رؤية المطر ممكنة، وتصلح أن تكون قلبية؛ لأن تفاصيل تكوين المطر قبل إنزاله لا تُدركه الأبصار وإنما نعلمه بالتفكر فيه، فهذا الماء هو ماء المطر الذي أنزله الله من السماء إلى الأرض فتشربه الأرض وتنبُت به الأشجار وتخرج به الشمرات، والتنوين في الثمرات لتعددها وكثرتها، وذكر الاختلاف في اللون



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/85).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير القرطبي: (14/148).

شِوْلَةُ قَطِيا \_\_\_\_\_ إِلَيْ فَطِيا \_\_\_\_\_ اللهِ فَعَلِيا مِنْ فَاللَّهِ اللَّهِ فَاللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ فَاللَّ

ليشمل النوع واللون والطعم والرائحة والشكل والحجم ونحوها، ففي ذلك كله آية من آيات الله في هذا الباب، فقدأاخرج من شيء واحد أنواعاً متعددة من الثمار، ثم ذكر النوع الثاني من الاختلاف والتنوع، وهو في الجبال، فالجُدد جمع جُدَّة بضم الجيم وتشديد الدال وهي الخُطة والطرائق التي تكون في الجبل، فهناك قطعة حمراء وقطعة صفراء، ونحوها من الألوان، والغرابيب جمع غربيب، أي: شديد السواد، ومنه سمي الغراب لشدة سواده (1)، وهذا التنوع آية من آيات الله في الجبال.

وقوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدّواتِ وَالْأَعْمَ مُغْتِلِفٌ اَلْوَنُهُ وَكَالِكُ إِنَّمَا يَخْشَى اللّه مِن عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَإِن اللّه عَزِيزُغَفُورٌ ﴿ ﴿ ﴾ ، ثم ذكر النوع الثالث من الاختلاف في مِنْ عِبَادِهِ العُلْمَةُ أَإِن اللّه عَزِيزُغَفُورٌ ﴿ ﴾ ، ثم ذكر النوع الثالث من الاختلاف في البسر والدواب، وهي كل ما يدب على الأرض من الحيوانات والأنعام، هي الأربعة الأصناف المعروفة، وهي الإبل والبقر والغنم والضأن، فالناس والدواب والأنعام فيهم اختلاف وتنوع في ألوانهم وأشكالهم وألسنتهم وسائر صفاتهم كاختلاف الثمرات والجبال(2)، وهذا التنوع والاختلاف آية من آيات الله في هذه المخلوقات، ثم ختم الله بوصف حال العلماء الذين فتح الله قلوبهم للتدبر والتفكر في مخلوقات الله، وعظمة قدرته في الخلق، فيزيدهم ذلك خشية للتدبر والتفكر في مخلوقات الله، وعظمة قدرته في الخلق، فيزيدهم ذلك خشية الشه و تعظيماً له سبحانه، وإذا أُطلق العلم في نصوص الوحي فالمقصود به علم الشريعة، فالعالم هو الذي يعرف الله، فيخافه ويرجوه، ولا مانع أن يشمل كل



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير النسفى: (3/86).

<sup>(2)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/ 399).

علم يعرّف بالله مع ضرورة وجود الحد الأدنى من علم الشريعة مع صاحبه، كعلم الأحياء والأجنة، وعلم الجغرافيا والجيولوجيا، وعلم الفلك، وعلم الطب، ونحوها من العلوم التي تدل على قدرة الله وعظمته، وكل من كان بالله أعلم كان أكثر خشية له سبحانه، فالعبرة في آثار تلك العلوم على صاحبها، والحقيقة أن بعض المتخصصين في العلوم الطبيعية والطبية والجيولوجية وفقهم الله لاستغلال تخصصهم في الدعوة إلى تعظيم الله وغرس حبه في النفوس من خلال ربط مفردات المادة بقدرة الله سبحانه، وقد ذُكرت خشية العلماء لله هنا بعد ذكر مجموعة من علوم الطبيعة، إشارة إلى ضرورة الاستفادة من الآيات الكونية والتفكر فيها، فإنها تدل على الله كما تدل عليه آيات القرآن الكريم، وذيّل الآية بأنه عزيز؛ تعليل لوجوب خشيته سبحانه، وغفور لمن قصّر في ذلك، فلا يبأس من رحمته، وفي الآية دليل على أن العالم أعلى درجة من العابد.

ثم قال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنْهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ فِي اللَّهِ مِن فَضَلِهِ وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ فَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَلِهِ وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ شَكُورً أَن تَجُورَ أَن يَجُورَ أَن اللَّهُ عَن التفكر والتأمل في الكتاب المفتوح إنّ أنه أنه أنه أنه الكون، انتقل لبيان حال المتدبرين لكتابه المكتوب وهو القرآن الكريم.

والتلاوة لها معنيان<sup>(1)</sup>: تلا بمعنى قرأ، وتلا بمعنى اتبع، وكلاهما مطلوب من المسلم مع القرآن الكريم، يقرأه ويتبع أحكامه ويمتثل أوامره، والمقصود



<sup>(1)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1638).

عَلَيْ عُلِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

بهم المؤمنون به؛ لأنهم اشتهروا بذلك وعرفوا به، وهم العلماء الذين يخشون الله، ويتفكر ون في الكون، ويتلون القرآن، ويتدبر ونه، ويتبعون أحكامه، ويحافظون على إقامة الصلاة، وهي أعظم العبادات البدنية المتكررة في اليوم والليلة، وينفقون مما أعطاهم الله من المال، وهي أعظم العبادات المالية، ويخلصون في نفقاتهم وأعمالهم ولا يريدون بها رياء ولا سمعة، بل يبتغون بها وجه الله، ويدامون عليها في كل الأحوال، ويطمعون أن تكون كل أعمالهم هذه من التجارة الرابحة مع الله، وشبّه الأجر من الله لهذه الأعمال بالتجارة؛ لأن معنى اتجر هو العمل طلباً للأجر، ولولا الربْح وهو ثمرة تعب التاجر ما تاجر(1)، ونفى عنها البوار وهو الفساد والكساد، فهي أجلّ التجارات وأعلاها وأفضلها، فهي سبب لرضي رجم عنهم وفوزهم بجزيل ثوابه والنجاة من سخطه وعقابه، وقد وعدهم الله سبحانه بتوفية ثواب أعمالهم دون نقص، بل يضاعفها لهم بما لم يخطر لهم على بال، واللام للعاقبة، أي: جازاهم وجعل عاقبتهم خيراً، فأخذوا أجورهم كاملة ويزيدهم عليها النظر إلى وجه الكريم في جنات عدن<sup>(2)</sup>، وذيّل الآية بأنه غفورٌ لمن أذنب وقصّر، وشكورٌ لمن اجتهد في طاعته، ولو كان عمله قليلاً!!

<sup>(1)</sup> ينظر: المعجم الاشتقاقي المؤصل: (1/ 199).

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: (ص: 1638).



\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

#### فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 نفى مشابهة حال أهل الحق وحال أهل الباطل في الدنيا والآخرة!.
- 2 أن الهداية على نوعين: هداية دلالة وإرشاد وهذه يملكها الرسل والدعاة إلى الله، وهداية التوفيق بيد الله يمنحها من يشاء.
  - 3 سنّة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ماضية في إهلاك الكافرين، ونجاة المؤمنين.
    - 4 بيان قدرة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في اختلاف مخلوقاته وتنوّعها.
      - 5 بيان أن ثمرة العلم هو خشية الله.
      - 6 بيان فضل تلاوة القرآن والعمل به وجزاء ذلك عند الله.



شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

# تفسير المقطع الرابع من سورة فاطر المقطع الرابع من سورة فاطر

قول الله تعالى: ﴿وَاللَّذِي ٓ أُوحَيْنَاۤ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ هُو ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ - لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ ﴾، هذه الآية جاءت عاطفة على ما سبق ذكره في الآية التي قبلها، من أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مدح وأثنى على من يتلو القرآن الكريم، ثم لطائف البيان في تفسير القرآن

مدح وأثنى على كتابه وهو القرآن الكريم، الذي أُنزل على محمد الله فهو حق لا يعتريه الباطل، كما قال: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيهُ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عَلَى وَالله والله والله من الحق، والألف واللام في الحق تُفيد الاستغراق، وقد جاء مُصدقاً لما سبقه من الكتب السماوية كالتوراة والإنجيل والزبور، ونحوها، قبل أن يدخلها تحريف البشر، وهو خاتم الكتب السماوية ومهيمن عليها وناسخ لها، وذيّل الآية باسمي: (الخبير البصير)؛ إشارة إلى أن الذي اصطفى الرسل وأنزل الكتب عليهم؛ أمرهم بما ينفعهم ونهاهم عما يضرهم، لأنه عالم بدقائق الأمور وجزئياتها ظاهرها وباطنها على وجه التفصيل، وهو لفظ خبر ولكن يُفهم منه التهديد والوعيد للكافر، والبشارة والترغيب للمؤمن!!

ثم قال الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئْبَ ٱلَّذِينَ ٱصَطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِدِهِ وَمِنْهُم مُّقَتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَّخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللّهِ ذَلِكَ هُو ٱلْفَصَلُ طَالِمٌ لِنَفْسِدِهِ وَمِنْهُم مُّقَتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَا عُكَوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُوَلُوا وَلِبَاسُهُم الْحَدِيرُ اللّه عَمَد العطف المتراخي، أي: بعد أن أوحى الله إلى محمد فيها حرير الله الله عليه العطف المتراخي، أي: بعد أن أوحى الله إلى محمد الله الكتاب فعلمه لأمته، وهذا التعليم هو الميراث الذي تركه لهم، وعبّر بالإرث لأن معاني وأحكام الكتب السابقة كلها جُمعت في القرآن الذي علّمه محمد عليه لأمته، فكأنهم ورثوا علم الأولين بعد ذهابهم ووفاتهم، والاصطفاء هو الاختيار والانتقاء للأجود والأحسن، وهم من آمن بمحمد عليه وحفظه الأمم وأتمها وأكملها على من سبقها، فأعطاهم القرآن وورثوا العمل به وحفظه والدعوة إليه بعد رسول الله المحمد الله المناف، ربّبهم ترتيبًا تصاعديًا بدأ



شِيْ فَا لَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَل

بالأدنى ثم الأوسط ثم الأعلى، والراجح من أقوال جمهور المفسرين أنهم كلهم من أمة محمد المرابقة، وأنهم ممن يدخلون الجنة، ولكن تتفاوت رتبهم فيها بتفاوت أعمالهم، فبدأ بصنف الظالم لنفسه حتى لا ييأسوا، ولكثرة عددهم، وأخّر السابقين حتى لا يُعجَبون بأنفسهم، ولقلة عددهم، فالظالم لنفسه هو الذي عمل الصغائر، ثم ذكر صنف المقتصدين وهم المتوسط في أمر الدين، الذي لا يميل إلى جانب الإفراط، ولا إلى جانب التفريط ثم ذكر صنف السابقين، وهم الذين سبقوا غيرهم في أمور الدين، وهم خير الثلاثة (١)، وقيّد السابق بالخيرات بإذن الله؛ لأنه يسبق إليها بتوفيق الله له، لا بمحض قوته، فلا يغتر بعمله الصالح، وأضاف السبق إلى الخيرات، لكثرة فعله لها، فالظالم لنفسه قلّ خيره، والمقتصد نقص خيره، والسابق زاد وكثُر خيره، والخير هو كل عمل صالح من قول أو اعتقاد أو فعل، ويشمل كل فعل الخير الذي بين العبد وربه وفعل الخير الذي بين العبد والخلق، واسم الإشارة يعود إلى توريث الكتاب والاصطفاء، فهو تفضّل من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ على هذه الأمة، ووصفه بالكبير، أي: الذي لا يقادر قدره، فكل ما تخيّلت من أوصاف هذا الفضل فهو كبير، لأنه من الكبير سبحانه، ثم بيّن هذا الفضل بأنه دخول جنات عدن التي يقيمون فيها ولا يخرجون منها، وأتى بواو الجماعة؛ ليشمل دخول الثلاثة الأصناف السابقة الجنة جميعاً، وإن اختلفت درجاتهم فيها، ثم وصف حالهم في الجنة بأنهم يلبسون فيها الحُلي، ومنها لبس الأساور، وهي جمع أسورة، وهي التي تُوضع



<sup>(1)</sup> ينظر: فتح القدير للشوكاني: (4/104).

. لطائف البيان في تفسير القرآن

في اليد، وهي من الذهب المُوشَّى باللؤلؤ، الذي يُعطي جمالاً ومنظراً ولوناً ساطعاً للذهب، ويلبسون كذلك في الجنة الحرير، وهو الناعم من الثياب، وقد كان الذهب والحرير مُحرِّماً على الرجال في الدنيا، كما في الحديث أن النبي المُوسِّلُ رفع الذهب والحرير وقال: "هذان مُحرِّمان على ذكور أمتي حِلُّ لإناثهم"(1)، فأباحه الله لهم في الجنة؛ لأنها دار جزاء ونعيم، وليست دار ابتلاء واختبار.



<sup>(1)</sup> مسند أحمد: (32/ 276)، برقم: (15 195)، وسنن النسائي (8/ 160)، برقم: (5146)، وإسناده صحيح.

<sup>(2)</sup> ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى: (ص: 1642).

<sup>(3)</sup> التحرير والتنوير: (22/ 317).

شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يَحُفُّ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ بَحْزِى كُلَّ كَفُورِ ﴿ اللهِ مَا انتهى من ذكر حال المؤمنين في الجنة، ذكر حال الكافرين في النار، فبيّن أنهم في نار جهنم يعذبون فيها على سبيل الدوام، فلا يصيبهم الموت فيها فينتهي إحساسهم بالعذاب، ولا يخفف عنهم من شدته، بل يظلون في العذاب الشديد الدائم، كما قال: ﴿لاَيمُوتُ فِهَاوَلاَ يَحْيَى ﴾ شدته، بل يظلون في العذاب الشديد الدائم، كما قال: ﴿لاَيمُوتُ فِهَاوَلاَ يَحْيَى ﴾ والنساء: 55]، وهذه الآية جاءت جواباً على طلب أهل النار، كما في قوله: ﴿وَنَادَوْا يَكُولُو لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُم يُحَفِّفُ عَنَا يَوْمًا مِن الْعَذَابِ ﴾ [النساء: 55]، وهذه الآية جاءت جواباً على طلب أهل النار، كما في قوله: ﴿وَنَادَوْا يَكَوْلُو لِيقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكُم يُحَفِّفُ عَنَا يَوْمًا مِن الْعَذَابِ ﴾ [غافر: 49]، فلم يلبي طلبهم، بل نفى عنهم ما أرادوا!، ومثل هذا الجزاء الذي نزل بهؤلاء الكفار سينزل بكل كافر مشرك شديد الكفر، وفي هذا تهديد لأهل مكة الذين كانوا يكفرون بمحمد من المحمد المحم

ثم قال في وصف حالهم وهم في النار: ﴿ وَهُمْ يَصَّطْرِخُونَ فِيهَا رَبِّنَا أَخْرِجْنَا فَعُمَلُ أَوْلَمْ نُعُمِرُكُمُ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ نَعْمَلُ النَّذِيرُ فَنُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿ السواو عاطفة على ما سبق، النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿ السواو عاطفة على ما سبق، ويصطرخون صيغة مبالغة من الصراخ، وهو النداء بصوت مرتفع، أي: يُنادون بأعلى أصواتهم ويستغيثون ربهم أن يخرجهم من النار، وأن يرجعهم إلى الدنيا لكي يعملوا عملاً صالحاً، وهو التوحيد والإيمان غير الذي كانوا يعملونه من قبل وهو الشرك والكفر بالله، فردالله عليهم: ألم تكونوا تعيشون في الدنيا قد أعطيتم عمراً كافياً للإيمان والعمل الصالح؟! وهو استفهام تقريع وتوبيخ

<u>ع</u> لطائف البيان في تفسير القرآن

لهم!، فقد أعطاكم الله عمراً كافياً للاتعاظ والعبرة، فلم تحصل منكم، وفي الحديث: "أعذر الله إلى امرئ أخر أجله حتى بلّغه ستين سنة"(1)، وهذا في الغالب هو عمر الشخص في أمة محمد المنتين أن كما في الحديث: "أعمار أمتي ما بين الستين إلى السبعين وأقلهم من يجوز ذلك"(2)، والنذير هم الأنبياء والرسل في قول جمهور المفسرين(3)، وأعظم نذير لهذه الأمة هو محمد المنتين فلم تؤمنوا بهم، فلا حجة لكم عند الله، فذو قوا عذاب النار جزاء كفركم به، وعبّر بالوصف وهو الظلم بدلاً عن الضمير، ليشمل الحكم كل من اتصف به، فكل ظالم كافر فلن ينجو ولن يخفف عنه من عذاب الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى.



<sup>(1)</sup> صحيح البخاري: (8/ 89)، برقم: (6419).

<sup>(2)</sup> سنن الترمذي: (5/ 445)، برقم (3550)، وسنن ابن ماجه: (2/ 1415)، برقم: (4236)، وإسناده حسن.

<sup>(3)</sup> ينظر: تفسير ابن عطية: (4/1/4).

شِوْلَةُ يَطِلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 2 بيان أن المؤمنين تتفاوت أعمالُهم الصالحة، ولذلك تتفاوت درجاتُهم في الجنة.
- 3 بيان أن عمرك أمانة عندك، فاستغلّه في طاعة الله حتى لا تتمنى العودة إلى الدنيا مرة أخرى.
  - 4- بيان إحاطة علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بكل شيء.



. لطائف البيان في تفسير القرآن



﴿هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُۥ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ عِندَ رَيِّهِمْ إِلَّا مَقَنًا ۗ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّاخَسَارًا ﴿ وَ قُلْ أَرَءَ يَثُمُ شُرَكًا عَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ أَمْ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبًا فَهُمْ عَلَى بَيّنتِ مِّنْهُ ۚ بَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِلِمُوكَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُّورًا ١٠٠٠ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ۚ وَلَهِن زَالُتَآ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّنْ بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ. كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا اللهَ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهَدَ أَيْمُنهِمَ لَهِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِخْدَى ٱلْأَصْمَ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِخْدَى ٱلْأَصْمَ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نَفُورًا ﴿ أَنَّ ٱسْتِكْبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّي وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيَّ إِلَّا بِأَهْلِهِ } فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحُويلًا اللَّهِ تَحُويلًا اللَّهِ تَعْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحُويلًا اللَّهِ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُوٓاْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَمَا كَابَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ١٠٠ وَلَو يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَةِ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَ ادِهِ عَصِيرًا ﴿ وَ الْ

قول الله تعالى: ﴿هُوَالَّذِى جَعَلَكُمُ خَلَيْهِ فِ ٱلْأَرْضِ فَمَن كَفَرَفَعَلَيْهِ كُفْرُهُۥ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقَنًا وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا ﴿٣٠﴾، هذا امتنانٌ



شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

من الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ على عباده، حيث جعلهم يخلُف بعضُهم بعضاً في الحياة على هذه الأرض، فالأبناء يخلُفون الآباء، والصغار يخلفون الكبار، والأحياء يخلفون الأموات، وأرسل فيهم الرسل يدعونهم إلى الإيمان بالله، من كفر فعقوبة ذلك الكفر وإثمه على نفسه، ولا يُعاقب إنسان بذنب غيره، ولا يزيد الكافر استمراره في الكفر إلا بُغضاً عند الله، والمقت أشد البغض (1)، ولا يزيدهم كفرهم بالله إلا خسارة لهم، فجمع لهم عقوبتين بسبب استمرارهم على الكفر: شدة بغض الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لهم، وخسارة أنفسهم وأهليهم وأعمالهم ومنازلهم في الجنة.



<sup>(1)</sup> تفسير النسفي: (3/ 91).

ع عند القرآن في تفسير القرآن في تفسير القرآن

لمن دونهم، والأماني الكاذبة التي يتوارثها الأبناء عن آبائهم الكفار، كما قال عنهم: ﴿إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقَتَدُونَ ﴿[الزخرف:23]، فهذا هو سبب وقوعهم في الشرك وليس معهم دليل عقلي ولا شرعي، بل يخدع المتقدم من بعده فيجعله يسير على طريقته ومذهبه، اتباعاً للحمية الجاهلية، والاعتداد بما كان عليه الآباء والأجداد من عادات باطلة، كما وقع لأبي طالب في آخر حياته، حيث زاره رسول الله وعبدالله بن أمية، فقال له رسول الله وعبدالله بن أمية، فقال له رسول الله وعبدالله عن مِلّة عبد المطلب؟!! فقال: هو على ملّة عبد المطلب، ومات عليها(1).

ثم قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهُ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَبِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِّن بَعْدِهِ ۚ إِنّه أَن عَلَيمًا غَفُورًا ﴿ اللهِ ﴾ هذا بيانٌ وإثباتٌ لقدرة الله وعظمته وإبداع الله في خلقه، بعد أن نفى الشريك له في الخلق أو التصرف في الكائنات التي في السماء والأرض، فقد خلق هذه السموات وركّبها على هذه الأرض كالقبة المُجوّفة بدون أعمدة، وهو الحافظ بقدرته نظام بقائهما، والزوال يطلق على العدم، ويطلق على التحول من مكان إلى مكان (2)، ولو حصل لها نوع من الخلل وخرجت عن وضعها الذي خلقها الله عليه، ما استطاع أحد من الخلق أن يحفظها، فهو الحافظ للكون المسيّر له سبحانه، وذيّل الآية باسمين من أسمائه يحفظها، فهو الحافظ للكون المسيّر له سبحانه، وذيّل الآية باسمين من أسمائه



<sup>(1)</sup> ينظر الحديث في صحيح البخاري: (2/ 95)، برقم: (1360).

<sup>(2)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: (22/ 328).

شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

الحسنى؛ فهو حليم بالخلق الذين يُبارزونه بالكفر والمعاصي، فلم يعاجلهم بالعقوبة، بل أمهلهم، وهو غفور لذنوب من تاب ورجع منهم.

تم قال: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَ مِ لَبِن جَآءَ هُمْ نَدِيرٌ لِّيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمُمِ ۚ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نُفُورًا ﴿ أَن السِّيحُ اللَّهِ الْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسِّيقِ وَلَا يَجِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيَّىُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ۚ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِدَ لِشُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴿ الصَّمير يعود على مشركى مكة، فقد كانوا يقسمون أيماناً مغلّظة لو بُعث فيهم رسول منهم ليؤمنوا به ويكونوا أحسن حالاً من الأمم المكذبة السابقة برسلها، فلما جاءهم محمد المناللة لم يُؤمنوا به، بل نفروا عنه وأعرضوا عن الإيمان به، وما زادهم إرسال الرسول منهم إلا شدة ابتعاد عن الإيمان وتكذيبًا بالحق الذي جاء به، فلم يُبروا بأيمانهم التي كانوا يحلفونها قبل بعثة محمد عَلِيلًا، وعلَّل امتناعهم عن الإيمان بسبب شدة تكبرهم عن الحق، فالسين والتاء للمبالغة، وبسبب مكرهم السيّع، والمكر: هو الحيلة والخداع والعمل القبيح (1)، وفي ذلك إشارة إلى أن قسمهم لم يكن لقصد حسن، والا لطلب للحق، بل كانوا يريدون به المكر والخداع للناس(2)، ثم بيّن أن عاقبة المكر السيء تعود على الماكر نفسه بالهلاك، فكل من يمكُر مكراً سيئاً بالآخرين، فعاقبة مكره ترجع عليه، فهل ينتظرون أن ينزل بهم العذاب ويحل بهم الهلاك الذي نزل بالمكذبين المستكبرين قبلهم؟! وهو سؤال تعجبي

<sup>(1)</sup> فتح القدير للشوكاني: (4/ 408).

<sup>(2)</sup> ينظر: تفسير السعدي: (ص: 691).

للتقريع والتوبيخ لهم لعلهم أن يسارعوا إلى الإيمان قبل نزول الهلاك بهم، وسنن الله هي عاداته المنضبطة التي تسير وفق نظام مُتقَن، فلا يحصل فيها تبديل ولا تحويل، فالتبديل هو: التغيير، والتحويل هو: النقل، وكلا الأمرين غير وارد في سنن الله لأنها منتظمة ومُتقنة، ومن سماتها الثبات والاستمرار وعدم التخلف، والمقصود بها هنا أن كل من سار في الظلم والعناد والاستكبار على العباد، حلّت به نقمة الله، وسُلبت عنه نعمته، وقد حاق بهم مكرُهم السيئ في الدنيا بالقتل والأسر، ونحوها من المصائب التي نزلت بهم، وانتصر الإسلام وفشلت جهودهم الماكرة في محاربته!

ثم قال الله: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلنَّينَ مِن قَبِّهِم وَكَافَوْ ٱلْشَكْوَ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ النَّهُ وَكَافَ ٱلْأَرْضِ النَّهُ وَكَافَى ٱللهَّرُونَ النَّهُ وَمَاكَاتَ اللهَ لِيعَالَمُ المَكذبون في الأرض فينظروا، النظر هنا يُقصد به نوعي النظر: النظر البصري، والنظر القلبي، وهو التأمل والتفكر فيما يرى ببصره من آثار العقوبات التي نزلت بالمكذبين من الأمم السابقة فيأخذوا منها العبر والعِظات، وقد كانوا أشد قوة من قريش، فما أغنت عنهم قوتهم شيئًا، ولا دفعت عنهم عذاب الله الذي نزل بهم، بل نفذت فيهم قدرة الله ومشيئته، فإنه لا يقف أمامها شيء في الأرض ولا في السماء، وذيّل الآية باسمين من أسمائه الحسني، وهما العليم القدير، فالعجز يأتي من الجهل أو من الضعف، فنفي الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن نفسه ذلك وأثبت لها كمال العلم وكمال القدرة.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ يُوَّاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا



شِوْلَةُ قَطِلِ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلِي عَلَيْكِ عَلَيْكُ عِلْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكِ عَلَيْكِ عَلْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلْكِ عَلْكِ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكِ عَلِ

مِن دَابَةٍ وَلَكِن يُو خُرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَعًى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِن الله كان بِعِبَادِهِ مِن الخلق، بَصِيرًا ﴿ وَ ﴿ فَي هذه الآية بِيانٌ لحلم الله على المكذبين والمجرمين من الخلق، وأنه لا يعاجلهم بالعقوبة، بل يمهلهم لعلهم يتوبون، فلو يعجل الله للناس العقوبة بسبب ما كسبوا من الذنوب ما ترك على ظهر الأرض من دابة!، وهذا يعني أن المعاصي والمنكرات سببٌ لهلاك أهل الأرض من الناس والدواب، وقد يقول قائل: ما علاقة هلاك الدواب وهي غير مكلّفة؟! الجواب: لأن الله خلق الدواب وأنعم بها وسخرها للبشر، فهلاكها عقوبة لهم بذهاب هذه النعم عنهم، أو أن ذلك بيان لشدة العذاب وعمومه فيهلك بسببه كل شيء (١)، ولكن اقتضت حكمة الله سُبْحَانة وَتَعَالَى ألا يُعجل العقوبة للكفار، وإنما يؤخرها إلى اقتضت حكمة الله سُبْحَانة وَتَعَالَى ألا يُعجل العقوبة للكفار، وإنما يؤخرها إلى وهذا الإمهال للمكذبين والمجرمين لحكمة يعلمها الله البصير بأحوال عباده، ولا يخفى عليه أحد منهم، ولا يعزب عنه علم شيء من أمورهم.

## فوائد وهدايات من الآيات:

- 1 أن الكفر بالله والتكذيب لرسله سببٌ من أسباب غضب الله ومقته على الخلق.
- 2 بُطلان عقيدة المشركين في أصنامهم وشُركائهم، فلا دليل عقلي ولا نقلي يجيز لهم ذلك، وإنما وقعوا فيها بسبب خِداع بعضهم لبعض



<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازى: (26/ 249).



\_\_\_\_\_\_ لطائف البيان في تفسير القرآن

واتباعهم لعادات الآباء والأجداد جهلاً وحمية.

- 3 بيان العاقبة السيئة للمكر والماكرين.
- 4- بيان الحكمة من إمهال الكفار وتأخير العقوبة عنهم لعلهم أن يؤمنوا ويتوبوا من إجرامهم.





فهرس المحتويات



| 5  | المقدّمة:                            |
|----|--------------------------------------|
| 7  | تفسير جزء العنكبوت (21)              |
| 9  | تفسير سورة العنكبوت تفسير            |
| 9  | المقطع الأول من سورة العنكبوت        |
| 10 | شخصية السورة:                        |
| 17 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 18 | تفسير المقطع الثاني من سورة العنكبوت |
| 26 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 27 | تفسير المقطع الثالث من سورة العنكبوت |
| 35 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 36 | تفسير المقطع الرابع من سورة العنكبوت |
| 44 | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 46 | تفسير المقطع الخامس من سورة العنكبوت |
|    | فوائد وهدايات من الآيات:             |
| 56 | تفسير سورة الروم                     |
|    | تفسير المقطع الأول من سورة الروم     |
|    | شخصية السورة:                        |
|    | فوائد وهدايات من الآيات:             |
|    | تفسير المقطع الثاني من سورة الروم    |



| لطائف البيان في تفسير القرآن |                                    |
|------------------------------|------------------------------------|
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:           |
|                              | تفسير المقطع الثالث من سورة الروم  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:           |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة الرابع |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:           |
|                              | تفسير المقطع الخامس من سورة الروم  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 99                           | تفسير سورة لقمان                   |
| 99                           | تفسير المقطع الأول من سورة لقمان   |
|                              | شخصية السورة:                      |
| 108                          | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 109                          | تفسير المقطع الثاني من سورة لقمان  |
| 118                          | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 119                          | تفسير المقطع الثالث من سورة لقمان  |
| 127                          | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 128                          | تفسير سورة السجدة                  |
| 128                          | تفسير المقطع الأول من سورة السجدة  |
|                              | شخصية السورة:                      |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 142                          | تفسير المقطع الثاني من سورة السجدة |
| 155                          | فوائد وهدايات من الآيات:           |
| 156                          | تفسير المقطع الثالث من سورة السجدة |
| 168                          | فو ائد و هدايات من الآيات:         |



| 333 | فهرس المحتويات                      |
|-----|-------------------------------------|
| 169 | تفسير جزء الأحزاب (22)              |
| 171 | تفسير سورة الأحزاب                  |
| 171 | تفسير المقطع الأول من سورة الأحزاب  |
|     | شخصية السورة:                       |
| 181 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 182 | تفسير المقطع الثاني من سورة الأحزاب |
| 191 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 192 | تفسير المقطع الثالث من سورة الأحزاب |
| 200 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 201 | تفسير المقطع الرابع من سورة الأحزاب |
| 208 | فوائد وهدايات من هذه الآيات:        |
| 209 | تفسير المقطع الخامس من سورة الأحزاب |
| 216 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 217 | تفسير المقطع السادس من سورة الأحزاب |
| 225 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 227 | تفسير المقطع السابع من سورة الأحزاب |
| 236 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 237 | تفسير المقطع الثامن من سورة الأحزاب |
| 243 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 244 | تفسير المقطع التاسع من سورة الأحزاب |
| 250 | فوائد وهدايات من الآيات:            |
| 251 | تفسير سورة سبأ                      |
| 251 | تفسير المقطع الأول من سورة سبأ      |



| لطائف البيان في تفسير القرآن |                                  |
|------------------------------|----------------------------------|
|                              | شخصية السورة:                    |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 259                          | تفسير المقطع الثاني من سورة سبأ  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الثالث من سورة سبأ  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة سبأ  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الخامس من سورة سبأ  |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 293                          | تفسير سورة فاطر                  |
| 293                          | تفسير المقطع الأول من سورة فاطر  |
|                              | شخصية السورة:                    |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الثاني من سورة فاطر |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الثالث من سورة فاطر |
| 316                          | فوائد وهدايات من الآيات:         |
|                              | تفسير المقطع الرابع من سورة فاطر |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 324                          | تفسير المقطع الخامس من سورة فاطر |
|                              | فوائد وهدايات من الآيات:         |
| 3 3 1                        | ف ب المحتميات                    |







www.alukah.net





