











## سورة الحج بين يدى السورة

- أ) اسم السورة: سميت بسورة الحج لذكر فريضة الحج على لسان إبراهيم الخليل بعد بناء الكعبة وإقامة البيت العتيق ﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَيِّ ﴾ (الحج: ٢٧)، فبلغ صوته أنحاء الأرض، وأسمع النطف في الأصلاب، والأجنة في الأرحام، فلبوا النداء: لبيك اللهم لبيك، «وإن كان نزولها قبل أن يفرض الحج على المسلمين بالاتفاق، وإنها فرض الحج بالآيات التي في سورة البقرة وفي سورة آل عمران (١)»، وليس لهذه السورة اسم غير هذا.
- ب) فضائل سورة الحج: فعن عقبة بن عامر قال: قلت: يا رسول الله فضلت سورة الحج بأن فيها سجدتين؟ قال: نعم، ومن لم يسجد هما فلا يقرأهما(٢)».
- جـ) سبب نزوها: شأنها شأن السور المكية التي تناولت مسألة التوحيد، وشأن السور المدنية التي تناولت: شعيرة الحج وبعض التشريعات.
- د) مكيتها أو مدنيتها: مشتركة بين مكية ومدنية كها يبدو من دلالة آياتها وعلى الأخص آيات الإذن بالقتال، وآيات العقاب بالمثل، فهي مدنية قطعًا، فالمسلمون لم يؤذن لهم في القتال والقصاص إلا بعد الهجرة وبعد قيام الدولة الإسلامية في المدينة.
  - هـ) عدد آياتها: ثهان وسبعون آية.

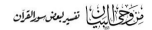


<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والدار قطني والترمذي وقال: هذا حديث حسن. ليس إسناده بالقوى.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/ ٢٧٥٢

707





### الأمر بالتقوى والإيمان بالساعة وأهوالها

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ اللَّهِ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ خَمْلَهَا تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُرَىٰ وَمَا هُم بِسُكُورَىٰ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ اللَّهِ شَدِيدٌ اللَّهِ وَرَبَى النَّاسَ سُكُورَىٰ وَمَا هُم بِسُكُورَىٰ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ اللَّهِ اللَّهِ شَدِيدٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللللْمُولِلْ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللللل

#### إجمسال المعنسى

قول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّ قُواْ رَبَّكُمْ ﴾ (الحج: ١)، خطاب لجميع البشر أى خافوا عذاب الله وأطيعوه بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، وجماع القول فى التقوى هو: طاعة الله واجتناب محارمه بمعنى: أن لا يراك حيث نهاك، ولا يفقدك حيث أمرك.

وإن زَلْزَلَة السّاعَة شَى مُ عَظِيمٌ والحج: ١)، تعليل للأمر بالتقوى، أى إن الزلزال الذى يكون بين يدى الساعة أمر عظيم، وخطب جسيم، لا يكاد يتصور لعموله، فالزلزلة: شدة التحريك وهي الزلزلة المذكورة في قوله تعالى: وإذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَاهَا ﴾ (الزلزلة: ١). ورُوى أن هاتين الآيتين نزلتا ليلا في غزوة بني المصطلق، فقرأهما رسول الله في فلم ير أكثر باكيا من تلك الليلة، فلم أصبحوا لم يحطوا السرج عن الدواب، ولم يضربوا الخيام، وقت النزول، ولم يطبخوا قدرًا وكانوا ما بين حزين وباك ومفكر (١).

﴿ يَوْمَ تَرُونَهَا ﴾ (الحج: ٢)، في ذلك اليوم العصيب الذي تشاهدونه، فيه تلك الزلزلة، وترون هول مطلعها، «وقيل: تكون مع النفخة الأولى. وقيل: تكون



<sup>(</sup>١) الكشاف: للزمخشري ١/ ٧٩٤.



مع قيام الساعة حتى يتحرك الناس من قبورهم في النفخة الثانية، ويحتمل أن تكون الزلزلة في الآية عبارة أهوال يوم القيامة (١).

﴿ تَذَهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ (الحج: ٢)، تغفل وتذهل – مع الدهشة وشدة الفزع – كل أنثى مرضعة عن رضيعها، إذ تنزع ثديها من فم طفلها، وتضع الحامل ما في بطنها بغير تمام.

وهذا يدل على أن هذه الزلزلة تكون فى الدنيا لأن بعد البعث لا يكون حمل «ومن قال تكون فى القيامة قال هذا وجه تعظيم الأمر، لا على حقيقته، كقولهم: أصابنا أمر يشيب فيه الوليد، يريدون شدته (٢).

﴿ وَرَى النَّاسَ سُكُنرَىٰ ﴾ (الحب: ٢)، تراهم كأنهم سكارى يترنحون ترنح السكران من هول ما يدركهم من الخوف والفزع ﴿ وَمَا هُم بِسُكَنرَىٰ ﴾ (الحج: ٢)، وما هم على الحقيقة بسكارى من الخمر ﴿ وَلَئِكِنَّ عَذَابَ اللّهِ شَكِيدٌ ﴾ (الحج: ٢)، استدراك لما دهاهم، أى ليسوا بسكارى ولكن أهروال الساعة وشدائدها أطارت عقولهم، وسلبت أفكارهم، فهم من خوف عذاب الله مشفقون.

# 

- بدأت الآيات بنداء الناس جميعًا إلى تقوى الله: لأن التقوى هى أساس الخوف من الله، والباعث الأساسى إلى عبادته والتزام بطاعته، واجتناب معاصيه، وبدون التقوى لا يمكن لأحد النجاة من عذاب الله، ولا الفوز بجناته ورضوانه.



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١٢/ ٨.

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل للبغوي ١ / ٣٦٣.



## مِنْ وَحِيْلُ إِلَيْنُ السِيلِيهِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ السِيلِيةِ

- 401
- أسلوب الدعوة إلى الله ينبغى أن يكون بالترهيب كما يكون بالترغيب، فالآيات في هذا الموضوع فيها ترهيب وتخويف من زلزلة الساعة، ووصفت الأهوال المصاحبة لها، وهو هول عنيف مرهوب، وذلك لأن «زلزل» مضعف زل.
- إذا زال عن قعره ضوعف لفظه لتضاعف معناه فإذا هو أشد رهبة من التهويل.
- من أسلوب الدعوة بالمس المشاهد على الغائب، كتصوير شدة الهول كحال زهول المرضعة عن رضيعها، وسقوط الحمل قبل أوانه، وحاله السكران بغير سكر، وإن كانت الأحوال لا تقاس بالحجم والضخامة، إلا أن لها دلالة في النفوس، خاصة النفوس الجامحة التي لا تردع عن معصية، فيدفعها إلى الاستعداد والتقوى.
- الزلزلة تكون في الدنيا، لأنها تباغت الناس وهم على حالها، والمشاهد المذكورة من رضاعة وحمل وسكر هي في الدنيا، وأما نسبتها للآخرة فه و على سبيل التعظيم.
- لما أمر الله بالتقوى استعدادًا ليوم القيامة علل ذلك مرهِّبًا لهم بقول هسبحانه: ﴿ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ ﴾ (الحج: ١)، وهذا ما يوجب الحذر والتقوى.





## المجادلة بغيرعلم

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَّرِيدِ ﴿ ثَ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ, مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ, يُضِلُّهُ, وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ثَ ﴾ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ, مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ, يُضِلُّهُ, وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ثَ ﴾ (الحج: ٣ - ٤)

### سبب السنزول

نزلت فى النضر بن الحارث وجماعته ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِعَلْمِ عِلْمِ ﴾ (الحج: ٣)، قالوا: الملائكة بنات الله، والقرآن أساطير الأولين، وأنكروا البعث وإحياء من صار ترابًا(١).

# 

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ ﴾ (الحج: 3)، من الناس من يخاصم وينازع في قدرة الله وصفاته، ﴿ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (الحج: ٣)، بغير دليل ولا برهان ويقول ما لا خير فيه من الأباطيل كقولهم: الملائكة بنات الله، والقرآن أساطير الأولين، ولا بعث بعد الموت، فيزعم أن الله غير قادر على إحياء من قد بلى وصار ترابًا بغير علم يعلمه بل بجهل منه بها يقول (٢).

﴿ وَيَتَبِعُ كُلَّ شَيْطَانِ مَّرِيدِ ﴾ (الحج: 3)، يطيع ويقتدى بكل عات متمرد كرؤساء الكفر الصادين عن الحق ﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ, مَن تَوَلّاهُ فَأَنَّهُ, يُضِلُّهُ, ﴾ (الحج: ٤)، أى حكم الله وقضى أنه من تولى الشيطان، واتخذه وليا فأنه يقويه ويسوقه إلى عذاب جهنم.. وعبر بلفظ و (يهديه) على سبيل التهكم.



<sup>(</sup>١) تفسير الجلالين، جمال الدين المحلي، والسيوطي جـ١/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في تفسير القرآن، الطبري ٩ / ١٠٩.





## وَ وَ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

٣٦.

#### دروس وعبر وهدايسات

- نهت الآيات عن اتباع كل شيطان محتوم على من اتبعه الضلال، ويجعله يتطاول فيكفر بالله، ولا يستشعر تقواه، ولا يؤمن بالساعة فضلاً عن أن يستعدلها.
- والجدال في ظل ذلك الهول الذي ينتظر الناس جميعا، والذي لا نجاة منه إلا بتقوى الله وبرضاه، يبدو عجيبا من ذي عقل وقلب، سواء في وجود الله تعالى، أو في وحدانيته، أو في قدرته، أو في علمه، أو في صفة من صفاته.
- هذا النوع من الجدال بعيد عن كل علم ومعرفة ويقين، فهذا الصنف من الناس يجادل في الله بالعموي فه و حتم مقدور يقوده إلى عذاب السعير وأما الجدال بالأدلة لغرض الوصول إلى الحق المبنى على الدليل الساطع، والبرهان القاطع، والبينات الواضحة، العمدايات الظاهرة فلا حرج فيها بل قد تكون واجبة لإماطة اللثام عن الحق.
- نهت الآيات عن اتباع الشياطين من الإنس والجن لأنها توقع الإنسان في غفلة عن التقوى، والاستعداد للآخرة.







## الأدلسة على البعسث

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمُ فِي رَبْ ِمِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَٰنكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِن عُلقَةٍ ثُمَّ مِن عُلقَةٍ ثُمَّ مِن عُلقَةٍ وَغَيْرِ مُحَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُحَلَّقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِتُ فِي ٱلْأَرْعَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُحَدِيمُ مُّ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَّكُمْ وَمُعنكُم مَّن نَشَاءُ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلاً يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا يُوفَى وَمِنكُم مَّن يُردُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلاً يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا وَنَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْ تَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ وَيَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْ تَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ وَيَرَبُ وَلَيْ اللّهَ هُو ٱلْحَقَّ وَأَنَّهُ لِيُعْ الْمَوْقَ وَأَنَهُ مُعَلِي اللّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْمَوْقَ وَأَنَهُ مُعَلِي اللّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْمُؤْقِ وَأَنَهُ مُعَلِيكٌ اللّهَ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولًا اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ فِي ٱلْمُؤْقِ وَأَنَهُ وَلَكُمْ مَن فِي ٱلْقَبُورِ اللّهُ هُو الْحَقِي وَاللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْكُولًا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَعْتُ مَن فِي ٱلْقَبُورِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

## إجمسال التفسسير

لما ذكر الله تعالى المجادلين في قدرته، المنكرين للبعث والنشور، ذكر دليلين واضحين على إمكان البعث أحدهما في الإنسان والثاني في النبات فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُم فَي رَبّي مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرابٍ ﴾ (الحج: ٥)، إن شككتم في قدرتنا على إحيائكم بعد موتكم فانظروا في أصل خلقكم ليزول ريبكم فقد خلقنا أصلكم «آدم» من التراب، ومن قدر على خلقكم أول مرة قادر على أن يعيدكم مرة ثانية، والذي قدر على إخراج النبات من الأرض، بعد موتها، قادر على أن يُخرجكم من قبوركم. ﴿ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ﴾ (الحج: ٥).

ثم جعلنا نسله من المنى ﴿ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ﴾ (الحج: ٥)، وهو الدم الجامد المذى يشبه العلقة التى تظهر حول الأحواض والمياه ﴿ ثُمَّ مِن مُضَعَةِ ﴾ (الحج: ٥)، من قطعة من لحم مقدار ما يمضغ، ﴿ ثُعَلَقَةِ وَغَيْرِ مُعَلَقَةِ ﴾ (الحج: ٥)، واضحة الخلق مصورة وغير مصورة، والمخلقة: هي التي خلقه فيها الرأس واليدين والرجلين، وغير المخلقة: التي لم يخلق فيها شيء ﴿ لِنَّنُ بَيِّنَ لَكُمُ أَ ﴾ (الحج: ٥)، خلقناكم على هذا النموذج البديع لنبين لكم أسرار قدرتنا



## مُرْفِحُ النَّا النَّا النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال



وحكمتنا، فمن قدر على خلق البشر من تراب أولاً، ثم من نطفة ثانيا، ولا تناسب بين التراب والماء، وقدر على أن يجعل النطفة علقة، وبينها تباين ظاهر، ثم يجعل العلقة مضغة، والمضغة عظامًا قادر على إعادة ما بدأه، بل هذا أدخل في القدرة، وأهون في القياس ﴿ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْمَامِ مَا نَشَاءً ﴾ (الحج: ٥)، ونثبت من الحمل في أرحام الأمهات من أردنا أن نقرَّه فيها حتى يتكامل خلقه ﴿ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (الحج: ٥)، إلى زمن معين هو وقت الوضع ﴿ مُمَّ نُخُرِمُكُمُ وحواسه ثم نعطيه القوة شيئًا فشيئًا ﴿ يُمَ لِنَهُ المَّامِّ المُعَاقِلُ اللهُ وَمَن معين اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمَن يُنُوقُ عَلَى اللهُ وَمَن عَلَى اللهُ وَمَن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمَن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ وَمَن عَلَى اللهُ وَمَا كُمُ اللهُ وَمِن عَلَى اللهُ مِن الحَمْ المُعَالِي اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ عَلَى المُعَلِّمُ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

ومنكم من يموت في ريعان شبابه ﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُردُّ إِلَىٰ أَرُذَلِ ٱلْعُمُرِ ﴾ (الحج: ٥)، ومنكم من يعمر حتى يصل إلى الشيخوخة والهرم والضعف ووهن القوة والخرف ﴿ لِكَ يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً ﴾ (الحج: ٥)، ليعود إلى ما كان عليه في أوان الطفولة من ضعف البنية، وسخافة العقل، وقلة الفهم، فينسى ما علمه، وينكر ما عرفه، ويعجز عاقدر عليه ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً ﴾ ما علمه، وينكر ما عرفه، ويعجز عاقدر عليه ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً ﴾ (الحج: ٥)، هذه هي الحجة الثانية على إمكان البعث، أي: وترى أيها المخاطب، أو أيها المجادل الأرض يابسة ميتة لا نبات فيها. «ذكر دلالة أقوى على البعث فقال في الأول ﴿ فَإِنّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ثُرَابٍ ﴾ (الحج: ٥)، فخاطب جمعًا، وقال في الثاني: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ ﴾ (الحج: ٥)، فخاطب واحدًا، فانفصل اللفظ عن اللفظ، ولكن المعنى متصل، من حيث الاحتجاج على منكرى البعث (المعنى متصل)، من حيث الاحتجاج على منكرى البعث (المعنى متصل)، من حيث الاحتجاج على منكرى البعث (الم

﴿ فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْ تَزَّتُ وَرَبَتُ ﴾ (الحج: ٥)، فإذا أنزلنا عليها الماء، المطر تحركت بالنبات وانتفخت وزادت وحييت بعد موتها ﴿ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ

(١) القرطبي ١٢ / ٩.





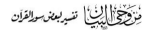
زَفَج بَهِيج ﴾ (الحج: ٥)، وأخرجت من كل صنف عجيب ما يسر الناظر ببهائه ورونقه. ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ اللهُ هُو اَلَحْقُ ﴾ (الحج: ٦)، ذلك المذكور من خلق الإنسان والنبات لتعلموا أن الله هو الخالق المدبر وأن ما في الكون من آثار قدرته شاهد بأن الله هو الحق ﴿ وَأَنَّهُ بُعُي ٱلْمَوْتَى ﴾ (الحج: ٦)، وبأنه القادر على إحياء الموتى كما أحيا الأرض الميتة بالنبات ﴿ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الحج: ٦)، وبأنه قادر على ما أراد ﴿ وَأَنَّ ٱلسّاعَةَ ءَاتِيَّةٌ لّا رَبِّ فِيهَا ﴾ (الحج: ٧)، وليعلموا أن الساعة كائنة لا شك فيها ولا مرية ﴿ وَأَبِّ ٱللّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ (الحج: ٧)، يحيى الأموات ويعيدهم بعدما صاروا رميها ويبعثهم أحياء إلى موقف الحساب.

## دروس وعسبر وهدايسسات

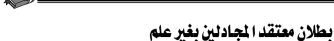
- ذكر الله في هذه الآيات الكريمة من الأدلة الدامغة والبراهين الساطعة ما لا يستطيع أحد رَدَّها، ولا يملك العاقل إلا التسليم والإيهان كدلائل البعث من أطوار الحياة في جنين الإنسان وحياة النبات، فلينظروا في أنفسهم وفي الأرض من حولهم.
- وجه الدلالة في هذه الآيات على البعث دلالة مزدوجة، فهي تدل على البعث من ناحية: أن القادر على خلق الإنسان، قادر على إعادتها «وهكذا نلتقى نواميس الخلق والإعادة، ونواميس الحياة والبعث، ونواميس الحساب والجزاء وتشهد كلها بوجود الخالق المدبر القادر .
- لا ينبغى للمسلم أن يغفل عن أهمية الاستدلال بالأدلة الحية المشاهدة، لأن الكفار لا يؤمنون بالقرآن ولا السنة، فلابد من مناقشتهم عقليا، وهذا ما اهتم به القرآن، فلينتبه إليه الدعاة إلى الله.











﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلاَ هُدًى وَلا كِنْبِ مُّنِيرِ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُ وَ الدُّنيَا خِزْيُ وَنُذِيقُهُ وَمُ الْقِيكَمةِ عَذَابَ الْحَرِيقِ عِطْفِهِ وَلِيُضِلّ عَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُ وَ اللّهَ لَيْسَ بِظَلّهِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابُهُ خَيْرُ الْمَانَ بِهِ وَإِنْ أَصَابُهُ فِنْنَةُ انْقَلَبَ عَلَى وَجَهِهِ وَخِيرَ اللّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابُهُ خَيْرُ الْمَانَ بِهِ وَإِنْ أَصَابُهُ فِنْنَةُ انْقَلَبَ عَلَى وَجَهِهِ وَخِيرَ اللّهَ عَلَى حَرْفِ اللّهِ مَا لَا يَضُدُونُ اللّهُ يَدُعُوا مِن دُوبِ اللّهِ مَا لَا يَضُدُونُ وَمَا لَا يَضَدُرُ وَ الصَّلَالُ الْبَعِيدُ وَاللّهِ يَدْعُوا لَمَن ضَرَّهُ وَ الْقَرْبُ مِن نَفْعِهِ وَمَا لَا يَنْ اللّهَ يَدْخِلُ الّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَمَا لَا يَشَدُونَ وَكَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لِيَقْسَ الْمُولِى وَلَمِلْسَ الْعَشِيرُ وَالْ إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللّهُ مَن كَانَ يَظُنُ أَنْ لَن عَمْرُهُ اللّهُ فِي الدُّنْ اللّهُ يَشْمُ اللّهُ يَعْمُلُ مَا يُرِيدُ اللّهُ مَن كَانَ يَظُنُ اللّهُ يَشْمُ وَ اللّهُ اللّهُ يَعْمُلُ مَا يُرِيدُ اللّهُ مَنْ كَانَ يَعْمُ اللّهُ يَعْمُلُ مَا يُرِيدُ اللّهُ عَلَى السّمَاءِ فَمُ اللّهُ يَعْمُلُ مَا يُوبِيدُ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمُ اللّهُ يَعْمُ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمُ اللّهُ اللّهُ يَهْمُ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمُ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمِ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمُ اللّهُ اللّهُ يَهْمِى مَن عَيْمِ اللّهُ اللّهُ يَهُمْ اللّهُ اللّهُ يَهُمْ اللّهُ يَهُمْ مِن عَيْمَ اللّهُ اللّهُ يَهُمْ اللّهُ اللّهُ يَهُمْ مَن اللّهُ اللّهُ يَهُمْ اللّهُ الْمُعْمِلُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

#### تههيد

بعد أن ذكر الحق سبحانه وتعالى الدلائل المستقرة في صلب الكون، وفي نظام الوجود في الآيات السابقة ناسب ذكر من يجادلون في الله بغير علم ولا دليل، وينبون عقيدتهم على معيار النفع والضر واليأس من نصر الله، وقد أشار إليهم سابقا بذكر بعض الأدلة على وجوده سبحانه، ثم عاد في هذا المقطع ليصف حالهم ويبين بطلان معتقدهم.







#### إجمسال المعنسى

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنْكٍ مُّنِيرٍ ﴾ (الحبج: ٨)، نزلت في أبى جهل أنذره الله بالخزى والهوان في الدنيا فقت ليوم بدر، وقيل في النضر بن الحارث، ومعظم المفسرين على هذا، يجادل في وجود الله تعالى، أو أسهائه وصفاته، من غير علم صحيح. يهدى إلى المعرفة، ولا كتاب نير بيِّن الحجة، بل بمجرد الرأى والهوى.

«كرر هذا على وجه التوبيخ فكأنه يقول: هذه الأمثال في غاية الوضوح والبيان ومن الناس مع ذلك من يجادل في الله بغير دليل ولا برهان<sup>(١)</sup>.

﴿ ثَانِيَ عِطْفِهِ عَ ﴾ (الحج: 9)، معرضا عن الحق لاويًا عنقه كفرًا مستكبرًا عن الحق إذا دُعِيَ إليه، فهو كتصعير الخد وليضل عن سبيل الله ليصد الناس عن دين الله وشرعه ﴿ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (الحج: ٨)، فمن كبره إذا دعي إلى الله أعرض عن داعيه، ولوى عنقه عنه ولم يسمع ما يقال له استكبارًا.

﴿ لَهُ ، فِي ٱلدُّنِيَا خِزْيُ ﴾ (الحج: ٩)، له هوان وذل في الحياة الدنيا ﴿ وَنُذِيقُهُ ، يَوْمَ الْفَيْكُمَةِ عَذَابَ ٱلْحَرِقِةِ ﴾ (الحج: ٩)، ونصليه في الآخرة النار المحرقة ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ ﴾ (الحج: ١٠)، بسبب ما اقترفته من الكفر والضلال ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهُ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ (الحج: ١٠)، والله لا يظلم أحدًا من خلقه.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ ﴾ (الحج: ١١) أسبب نزول هذه الآية:.. عن ابن عباس: كان أحدهم إذا قدم المدينة وهي أرض وبيئة فإذا صح منها جسمه، ونتجت فرسه مُهرًا حسنًا، وولدت امرأته غلامًا رضى به، واطمأن إليه، وقال: ما أصبت منذ كنت على ديني هذا إلا خيرًا ﴿ وَإِنْ أَصَابَنْهُ فِنْنَةٌ ﴾ (الحج: ١١)،

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى: الإمام الطبرى، ٩ / ١١٣.



411

وهى البلاء، أى وإن أصابه وجع المدينة وولدت امرأته جارية، وتأخرت عنه الصدقة، أتاه الشيطان فقال: والله ما أصبت منذ كنت على دينك هذا إلا شرًا وذلك الفتنة (۱).

﴿ فَإِنَّ أَصَابُهُ وَخَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ ۗ ﴾ (الحج: ١١)، فإن ناله خير في حياته من صحة ورخاء أقام على دينه ﴿ وَإِنَّ أَصَابَنَّهُ فِنْنَةً ٱنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ ۦ ﴾ (الحج: ١١)، وإن ناله شيء يفتتن به من مكروه وبلاء ارتد فرجع إلى ما كان عليه من الكفر ﴿خَسِرَ ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةً ﴾ (الحج: ١١)، أضاع دنياه وآخرته فشقى الشقاوة الأبدية ﴿ ذَلِكَ هُو ٱلْخُسُرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ (الحج: ١١)، ذلك هو الخسر ان الواضح الذي لا خسران مثله، ومن الناس من يعبد الله على جانب وطرفٍ من الدين، وهذا تمثيل للمذبذبين الذين لا يعبدون الله عن ثقة ويقين بل عن قلق واضطراب كالذى يكون على طرف من الجيش فإن أحسّ بظفر أو غنيمة استقر، وإلا فرّ، ﴿ يَدُعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ، وَمَا لَا يَنفَعُهُم ﴿ (الحج: ١٢)، يعبد الصنم الذي لا ينفع ولا يضر ﴿ ذَلِكَ هُو ٱلصَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ (الحج: ١٢)، ذلك هو نهاية الضلال الذي لا ضلال بعده.. شبه حالهم بحال من أبعد في التيه ضلالاً عن الطريق ﴿ يَدْعُواْ لَمَن ضَرُّهُ وَ أَقُرْبُ مِن نَّفَعِهِ } (الحج: ١٣)، يعبد وثنًا أو صنمًا ضره في الدنيا بالخزى والذل أسرع من نفعه الذي يتوقعه بعبادته وهو الشفاعة له يوم القيامة وقيل: الآية على الفرض والتقدير: لو سلمنا نفعه أو ضره لكان ضره أكثر من نفعه، والآية: سبقت تسفيهًا وتجهيلاً لمن يعتقد أنه ينتفع بعبادة غير الله حين يستشفع بها، ﴿ لَبِئْسَ ٱلْمَوْلَىٰ وَلَبِئْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴾ (الحج: ١٣)، بئس الناصر، وبئس القريب والصاحب ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي



<sup>(</sup>١) تفسير الإمام الطيري: ٩ / ١١٣.



مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ (الحج: ١٤)، جزاءُ المؤمنين به: جنات النعيم تجرى من تحتها أنهار الخمر والعسل واللبن والماء ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ (الحج: ١٤)، يثيب من يشاء، ويعذب من يشاء، لا مُعقب لحكمه، فللمؤمنين الجنة بفضله، وللكافرين النار بعدله، فيتلقى جزاءه عدلًا، ولا ظُلْم في الحساب.

﴿ مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرُهُ اللَّهُ فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ ﴾ (الحج: ١٥)، من كان يظن أن لن ينصر الله رسوله ﷺ في الدنيا والآخرة ﴿ فَلْيَمْدُدُ بِسَبَ إِلَى السَّمَآءِ ثُمَّ لَيُقْطَعُ ﴾ (الحج: ١٥)، فليمدد بحبل إلى السقف ثم ليقطع عنقه وليختنق به ﴿ فَلْيَنظُرُ هَلَ يُذُهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ (الحج: ١٥)، هل يشفى ذلك ما يجد في صدره من الخيظ (١) ﴿ وَكَنْ لِكَ أَنزلُن هُ ءَاينتِ بَيِّننتِ ﴾ (الحج: ١٦)، ومثل ذلك الإنزال الغيظ (١) ﴿ وَكَنْ لِكَ أَنزلُن هُ ءَاينتِ بَيِّننتِ ﴾ (الحج: ١٦)، ومثل ذلك الإنزال البديع المنطوى على الحكم البالغة أنزلنا القرآن الكريم كله آيات واضحات الدلالة على معانيها الرائقة ﴿ وَأَنَّ اللهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ (الحج: ١٦)، وأن الله هو الهادى، لا هادى سواه، يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم.

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- ذكرت الآيات الأدلة الساطعة على وجوده سبحانه وتعالى، إلا أنه يوجد من يجادل فى الله: كالنضر بن الحارث حيث ذكرت الآية رقم (٢) أنه كان يريد إنكار البعث، وفى الآية (٨) أراد إنكار النبوّة ونزول القرآن، ووُصِفَ بأعرض عن القول الحق، ولوَّى عنقه تكبُّرًا ليضل عن سبيل الله، فحق عليه الهوان والذى فى الدنيا والآخرة، وهو عاقبة كل متكبر منكر للحق.. والجدال فى الله بعد تلك

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، ٣/ ٢٨٣.

## وَ وَ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ



الدلائل يعدو غريبًا مستنكرًا غير مقبول، فكيف إذا كان جدالًا بغير علم لا يستند إلى دليل، ولا يقوم على حجة ومعرفة، ولا يستمد من كتاب ينير العقل والقلب، ويوضح الحق، ويهدى إلى اليقين، فيُعرض عن هذا بالكبْر ليضل عن سبيل الله، فلا يكتفى بأن يضل، إنها يحمل غيره على الضلال.

- الله سبحانه لا يدع المتكبرين، إنها يمهلهم أحيانًا ليكون الخزى أعظم، والتحقير أوقع، أما عذاب الآخرة فهو أشد وأوجع، والله ليس بظلام للعبيد.
- بينت الآيات المصير البائس لمن يعبد الله على حرف، فهم صنف من الناس يجعل العقيدة صفقة في سوق التجارة: فإن أصابه خير اطمأن به، وقال: إن الإيمان خير.. وإن أصابه سوء عاد للكفر والضلال، وأما المؤمن فإنه يعبد ربه شاكرًا له في الرخاء وصابرا على البلاء لا يفتتن في دينه.
- من مسه الضرفى فتنة من الفتن، وفى ابتلاء من الابتلاءات فليثبت ولا يتزعز، وليزيد من ثقته برحمة ربه وعونه، وقدرته على كشف الضرعنه، فإن الله ناصره، كما وعد رسوله الله بالنصر فنصره، وأما من يفقد ثقته فى نصر الله فى الدنيا والآخرة ويقنط من عون الله له حين تشتد المحنة فليفعل بنفسه ما يشاء، وليذهب بنفسه كل مذهب فها شيء من ذلك بمعدل ما به من البلاء.
  - المؤمن التقى يصبر عند البلاء ويشكر وقت الرخاء.
- من الناس من يعبدون الله غير مطمئنة قلوبهم بالإيهان إن حظو بخير ثبتوا على إيهانهم، وإن أصابهم مكروه للكفر والضلال، ونسوا أهوال الساعة، فلا زاد لهم يدرؤون به عن أنفسهم العذاب.







#### الفصل بين الأمم والاعتباربهم

﴿ إِنَّ ٱلنِّينَ ءَامَنُواْ وَٱلنَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّنِئِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلنَّينَ ٱشْرَكُواْ وَالسَّمْسُ وَالنَّمْسُ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلنَّبُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلسَّجُولَ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ اللَّهُ مَن فِي اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ شَهِيدٌ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ وَالشَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُومُ وَٱلْجِبُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُومُ وَٱلْجَوْمُ وَٱلْجَبُومُ وَٱلْبَالُ وَٱلشَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُومُ وَٱللَّهُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن فَوْقِ رَءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ اللَّهُ فَمَا لَهُ. مَن مُكْرِمٍ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهُ هَمَانِ ٱخْصَمُواْ فِي رَبِّمَ فَٱلَّذِينَ كَمُولُومِمْ أَلْخَمِيمُ اللَّهُ يَعْمَلُوا فَطِعَتْ لَمُمْ شَعْدِعُ مِنْ حَدِيدِ ﴿ صَحَمَانِ ٱلْحَمِيمُ اللَّهُ يَعْمُولُ مِنْ مَعْدِيمُ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ ﴿ اللَّهُ مَعْمُولُ مِنْ مَلِيدِ اللَّهُ مُعْمَلِيمُ اللَّهُ يَعْرَعُواْ مِنْهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْمَرِيقِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُدْخِلُ ٱلَذِينَ عَلَيْ مَا مَنُوا مِنْ عَيْمُ أَلُولُ وَهُدُواْ فِنَهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْمَرِيقِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُدْخِلُ ٱللَّذِينَ عَلَمُ اللَّهُ الْمَعْمُ فِي عَلَى مَن عَيْمِ اللَّهُ الْمَالِحِوْنِ فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِحِوْنِ فَي اللَّهُ الْمَالِحُونَ فَي عَلَى اللَّهُ الْمَالِحِوْنِ فَي اللَّهُ الْمَالِحِوْنَ فَي اللَّهُ الْمَالِمُ الْمَالُولُ وَهُدُواْ إِلَى صِرَطِ ٱلْمَعْيَدِ ﴿ اللَّهُمْ فِيهَا حَرِيرُ ﴿ اللَّهِ مُلْوَا الْمَالِكِ مِرَطِ ٱلْمَعْيِدِ اللَّهُمُ فِيهَا حَرِيرُ ﴿ اللَّهُ مُلْوَا إِلَى مِرَطِ ٱلْمُعِيدِ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَهُدُواْ إِلَى صِرَطِ ٱلْمَعْيِدِ اللَّهُمُ فِيهَا حَرِيرُ ﴿ اللَّهِ الْمَالِلُولُ وَهُدُواْ إِلَى مِرَطِ ٱلْمُعِيدِ اللَّهُ ﴿ (الحج: ١٧ - ٢٤)

#### تمهيد

بعد أن ذكر الله أحوال المشركين والمنافقين والمؤمنين بين أن الله يقضى - بينهم جميعًا، ليبين المحق من المبطل، ومن يهديه، ومن لا يهتدى، وبين أنه ما كان لهم أن يختلفوا: لأن الكون كله خاضع لسلطانه طوعًا أو كرهًا.

# اجمال المفنى

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ (الحج: ١٧)، صدقوا الله ورسوله وهم أتباع محمد ﷺ وَٱلنَّذِينَ هَادُواْ ﴾ (الحج: ١٧)، اليهود وهم المنتسبون إلى موسى عليه السلام ﴿ وَٱلصَّنِئِينَ ﴾ (الحج: ١٧)، هم قوم يعبدون النجوم ﴿ وَٱلتَّمَنَىٰ ﴾ (الحج: ١٧)، هم عبيدة هم المنتسبون إلى عيسى عليه السلام ﴿ وَٱلْمَجُوسَ ﴾ (الحج: ١٧)، هم عبيدة النيران ﴿ وَٱلّذِينَ ٱشْرَكُواْ ﴾ (الحج: ١٧)، هم: العرب عبدة الأوثان ﴿ إِنَ



## عِرْضِي إِنْ النَّهُ تَسْدِيعِينُ سُوالِقَرَانُ

٣٧.

اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ ﴾ (الحج: ١٧)، يقض بين المؤمنين والفرق الضالة، فيدخل المؤمنين الجنة، والكافرين النار.

﴿ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدً ﴾ (الحج: ١٧)، شاهد على أعمال خلقه عالم بكل ما يعملون ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ يَسَجُدُ لَهُ، مَن فِي السّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ (الحج: ١٨)، يسجد لعظمته كل شيء طوعًا وكرها، الملائكة في أقطار السموات، والإنس والجنن وسائر المخلوقات في العالم الأرضي. ﴿ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ اللهِ اللهِ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّبُومِ وَالْخَبَالُ وهنه الأجرام العظمي مع سائر الجبال والأشجار والحيوانات تسجد لعظمته سجود انقياد وخضوع. «وخص الشمس والقمر والنجوم بالذكر لأنها قد عُبَدت من دون الله، فبين أنها تسجد لخالقها وأنها مربوبة مسخرة، والغرض من الآية: بيان عظمته تعالى وانفراده بألوهيته وربوبيته بانقياد هذه العوالم العظمي له وجريها على وفق أمره وتدبيره (۱).

وَكِثِيرٌ مِن النَّاسِ اللَّهُ وَالْحَج: ١٨)، ويسجد له كثير من الناس سجود طاعة وعبادة ﴿ وَكِثِيرٌ مِنَ النَّاسُ وجب له العذاب بكفره واستعصائه ﴿ وَمَن يُمِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ، مِن مُّكْرِم ۗ ﴾ (الحج: ١٨)، من أهانه الله بالشقاء والكفر فلا يقدر أحد على دفع الهوان عنه ﴿ إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ (الحج: ١٨)، يعذب ويرحم، ويعز ويذل، ويُغنى ويُفقر، ولا اعتراض لأحد عليه ﴿ وَمَن يُمِنِ اللّهُ ﴾ (الحج: ١٨)، عنه الله ﴿ فَمَا لَهُ، مِن مُّكْرِم ۗ ﴾ (الحج: ١٨)، من يذله الله فلا يكرمه أحد ﴿ إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ (الحج: ١٨)، يكرم ويهين، فالسعادة والشقاوة بإرادته ومشيئته (٢).



<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، ٣/ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوى ١ / ٣٧١.



﴿ ﴾ هَنَانِ خَصَّمَانِ ﴾ (الحج: ١٩)، سبب نزول هذه الآية: عن قيس بن عباد قال سمعت أبا ذر يقسم بالله لنزلت هذه الآية في ستة من قريش حمزة بن عبد المطلب وعلى بن أبي طالب وعبيدة بن الحرث وعتبة وشيبة ابنا ربيعة والوليد بن عتبة هذان خصمان اختصموا في رجهم إلى آخر الآية (١٩)(١)، وقيل المراد بالخصمين: الجنة والنار، قالت الجنة: خلقني لرحمته، وقالت النار: خلقني لعقوبته (٢). والأول أظهر لذكره سبحانه ثواب المؤمنين وعقاب الكافرين، والمعنى عام يشمل كل مؤمن وكل كافر، ﴿ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمٌّ ﴾ (الحج: ١٩)، اختلفوا وتنازعوا من أجل الله ودينه، فالمؤمنون يريدون نصرة دين الله، والكافرون يريدون إطفاء نور الله ﴿ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ ﴾ (الحج: ١٩)، فصلت لهم ثياب من نار على قدر أجسادهم ليلبسوها إذا صاروا إلى النار قال القرطبي: شهبَت النار بالثياب لأنها لباس لهم كالثياب ومعنى (قطعت) خيطت وسويت، وذكر بلفظ الماضي، لأن الموعود منه كالواقع المحقق ﴿ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ ﴾ (الحج: ١٩)، يصب على رؤوسهم الماء الحار المغلى بنار جهنم ﴿ يُصْهَرُ بِهِ عَمَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجُلُودُ ﴾ (الحج: ٢٠)، يذاب به ما في بطونهم من الأمعاء والأحشاء، مع الجلود.

قال ابن عباس: لو سقطت منه قطرة على جبال الدنيا لأذابتها، وفى الحديث: «إن الحميم ليصب على رؤوسهم فينفذ الجمجمة حتى يخلص إلى جوفه فيسلت ما فى جوفه حتى يمرق من قدميه، وهو الصهر، ثم يعاد كما كان» والغرض أن الحميم إذا صب على رؤوسهم كان تأثيره فى الباطن مثل تأثيره فى



<sup>(</sup>١) تفسير الثورى ١/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، الشوكاني، ٣/ ٦٣٥.

## مُرْجِحُ النِّئ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



الظاهر، فيذيب أمعاءهم وأحشاءهم كما ينذيب جلودهم(١). ﴿ وَلَهُمُ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ (الحج: ٢١)، أي: ولهم مطارق وسياط من الحديد يضربون بها ويدفعون ﴿ كُلُّمَّا أَرَادُوٓا أَن يَغْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيِّر أُعِيدُواْ فِيهَا ﴾ (الحج: ٢٢)، كلما أراد أهل النار الخروج من النار من شدة غمها، ردوا إلى أماكنهم فيها ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ (الحج: ٢٢)، يقال لهم: ذوقوا عذاب جهنم المحرق الذي كنتم بـ تكذبون، ولما ذكر سبحانه ما أعده للكفار من العذاب والنكال والدمار، ذكرنا أعده للمؤمنين من الثواب والنعيم فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَعَرِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ (الحج: ٢٣)، يدخُل المؤمنون الصالحون في الآخرة جنات تجرى من تحت أشجارها وقصورها الأنهار العظيمة المتنوعة ﴿ يُحَكَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ ﴾ (الحـج: ٢٣)، تلبسهم الملائكة في الجنة الأساور الذهبية كحلية وزينة يتزينون بها ﴿ وَلُؤُلُوا } ﴾ (الحج: ٢٣)، ويحلون باللؤلؤ كذلك إكرامًا من الله لهم ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيثٌ ﴾ (الحج: ٣٧)، ولباسهم في الجنة الحرير ولكنه أعلى وأرفع مما في الدنيا بكثير ﴿ وَهُدُوٓا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ (الحج: ٢٤)، أرشدوا إلى الكلام الطيب، والقول النافع إذ ليس في الجنة لَغْوٌ ولا كذب، ﴿ وَهُدُوٓ أَ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (الحج: ٢٤)، إلى صراط الله وهو الجنة دار المتقين.

#### \* \* \* دروس وعـــبر وهدايـــــات

- قسمت الآيات الناس إلى قسمين: مؤمن وكافر، فالمؤمن من استجاب لربه وسجد له مع سائر المخلوقات التي خلقها في الساوات والأرض من جبال وشجر وشمس وقمر ودواب.. إلخ، ونعم الساجدين فلهم جنات الخلود،



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير/ الفخر الرازى ٣/ ٣٠.

777

### تَفْسِيرُ شِوْرُلُا لَحِيْجَ



والكافر شذ عن سنن الله ومنهجه وتمرد عليه، سجد لغيره فله عذاب السعير. وهذا ما يتفق مع عدل الله تعالى.

- رهّب الله سبحانه الكافرين من عذابه الأليم بتصوير مشاهد وأهوال يوم البعث فهو يوم مزلزل عنيف رهيب حيث ذكر صورة العذاب للكافرين، فثيابهم من نار، يصب من فوق رؤوسهم الماء المغلى الحار، يذيب ما فى بطونهم وجلودهم، ولهم مقامع من حديد لا يستطيعون الخروج من حريقها ولهيبها، فأيُّ عاقل لا يعتبر ويفيء إلى ربه، اللهم إلا الذين كفروا.
- رغب الله المؤمنين، فوعدهم بدخول جنات تجرى من تحتها الأنهار ويليه من اللؤلؤ والحرير، لأن من يحذر من الترهيب، ويخشى الله ويتقه فمن حقه أن يطمع في رحمة الله وكرمه، والله سبحانه لا يضيع أجر المحسنين.
- المتقون يكونون بين الخوف والرجاء، والترغيب والترهيب، فيحرصون على السجود لله، وهو ما يدل على الطاعة والتقوى والخشية من الله، والاستعداد للقائه، والطمع في رحمته.
  - يستفاد من أهمية أسلوب الترغيب والترهيب في الدعوة إلى الله تعالى.



## مُ وَخُرُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ ال



#### الصد عن سبيل الله والمسجد الحسرام

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَجِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِي جَعَلْنَهُ لِلتَّاسِ سَوَآءً ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ نُّذِقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيهِ اللهِ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَّا تُشْرِلَفَ بِي شَيْءًا وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلشُّجُودِ اللَّ وَٱلْذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ صَامِرٍ يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجٍّ عَمِيقِ ۞ لِيَشْهَدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ وَيُذْكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ فِي أَيَّامِ مَّعْلُومَنتٍ عَلَى مَا رَزْقَهُم مِّنَ بَهِ يَمَةِ ٱلْأَنْعَكِمِ ۗ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبَآيِسَ ٱلْفَقِيرَ ۞ ثُمَّ لَيُقْضُواْ تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَطَوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ (اللهُ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَخَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّهِ ۗ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ ٱلْأَنْعَكُمُ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ مَا خَكَنِبُوا ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتُنِ وَأَجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ اللَّهِ حُنَفَاآءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِءً وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقِ ﴿ اللَّهِ فَإِنَّهَا اللَّهِ فَإِنَّهَا اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوك ٱلْقُلُوبِ اللَّهُ لَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى ثُمَّ مَعِلُّهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّنَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّنَ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَامِ ۚ فَإِلَاهُ كُو إِلَاهُ وَحِدُ فَلَهُ وَأَسْلِمُوا ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُخْبِتِينَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّدِينَ عَلَى مَآ أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلَوةِ وَجَا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِّن شَعَتَهِرِ ٱللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَأَذَكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفً ۚ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَالِعَ وَٱلْمُعَنَّرَّ كَنَالِكَ سَخَّرَتُهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ۞ لَن يَنالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَآ وُهُمَا وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقُوى مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُو لِتُكَبِّرُوا ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدُنكُمْ وَبُثِّرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ الْحَجِ: ٢٥ - ٣٧)

440



#### تمهيـــــــد

لما ذكر تعالى أهل السعادة وأهل الشقاوة، وذكر ما دار بينهم من الخصومة فى دينه وعبادته، ناسب أن يذكر فرقًا بينهم، كعدم تعظيم الكافر لشعائر الله والصد عن المسجد الحرام، بينها المؤمن يعظم الله وشعائره لأنها من تقوى القلوب.



#### إجمسال المعنسى

عدد تعالى بعض جرائم الكافرين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ (الحج: ٢٥)، جحدوا بها جاء به محمد الله ويمنعون المؤمنين عن إتيان المسجد الحرام لأداء المناسك فيه «لا يريد به حالاً ولا استقبالاً، وإنها يريد به استمرار الصد منهم كقولهم: فلان يعطى ويمنع، ولذلك عطفه على الماضى، وقيل هو حال من فاعل ﴿ كَفَرُواْ ﴾ (الحج: ٢٥)، وخير (إن) محذوف دل عليه آخر الآية، أي معذبون (١)» وذلك حين صدوا رسول الله عن المسجد الحرام عام الحديبية وحاولوا صد المؤمنين مرات عديدة ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَنكُهُ لِلنّكاسِ سَوَاءً الْعَرَكُ فِيهِ وَٱلْبَاذِ ﴾ (الحج: ٢٥)، الذي جعلناه منسكا ومتعبدًا للناس جميعًا سواء فيه المقيم الحاضر والذي يأتيه من خارج البلاد ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَكَامِ فِي اللّهِ عَن القصد أو يهم فيه معصية فِنُل أَو مَن يرد فيه سوءًا أو ميلاً عن القصد أو يهم فيه معصية مسعود: لو أن رجلاً بعَدَن همَّ بأن يعمل سيئة عند البيت أذاقه الله عـذابًا ألـيًا. مسعود: لو أن رجلاً بعَدَن همَّ بأن يعمل سيئة عند البيت أذاقه الله عـذابًا ألـيًا.



<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي ١ / ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) زاد المسير، ابن الجوزي ٥ / ٤٢٠.

## مُ وَحَدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ ال



﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ ﴾ (الحج: ٢٦)، واذكر حين أرشدنا إبراهيم وأله منا مكان البيت ﴿ أَن لَا تُثَرِلِفَ فِي شَيْتًا ﴾ (الحج: ٢٦)، أمرناه ببناء البيت العتيق خالصًا لله ﴿ وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلْشَجُودِ ﴾ (الحج: ٢٦)، طهر بيتى من الأوثان والأقذار لمن يعبد الله فيه بالطواف والصلاة، والقائمون هم المصلون، ذكر تعالى من أركان الصلاة وأعظمها وهو القيام والركوع والسجود. ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنّاسِ بِٱلْحَجَ ﴾ (الحج: ٢٧)، ونادِ في الناس داعيا لهم لحج بيت الله العتيق (ولما فرغ إبراهيم من بناء البيت قيل له: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنّاسِ وما يبلغ صوتى؟

قال: أذن وعلى الإبلاغ، فصعد إبراهيم على جبل أبى قبيس وصاح: يا أيها الناس إن الله قد أمركم بحج هذا البيت ليثيبكم به الجنة، ويجيركم من عذاب النار، فحجوا، فأجابه من كان فى أصلاب الرجال، وأرحام النساء: لبيك اللهم لبيك (۱)».

﴿ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ صَامِرٍ ﴾ (الحج: ٢٧)، يأتوك شأة على أقدامهم أو ركبانا على كل جمل هزيل قد أتعبه وأنهكه بعد المسافة ﴿ يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجَّ عَمِيقٍ ﴾ (الحج: ٢٧)، أى تأتى الإبل الضامرة من كل طريق بعيد، ورد الضمير إلى الإبل ﴿ يَأْنِينَ ﴾ (الحج: ٢٧)، تكرمة لها لقصدها الحج مع أربابها كها قال: ﴿ وَٱلْعَلِينَةِ ضَبَّكًا ﴾ (العاديات: ١)، في خيل الجهاد تكرمة لها حين سعت في سبيل الله، ﴿ لِيّشُهُدُواْ مَنْ فِعَ لَهُمْ ﴾ (الحج: ٢٨)، ليحضروا منافع لهم كثيرة دينية ودنيوية.

(۱) الجامع للقرطبي ۱۲ / ۳۸.





﴿ وَلْمَ يَطُوّفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ (الحج: ٢٩)، ليطوفوا حول البيت العتيق طواف الإفاضة وهو طواف الزيارة الذي به تمام التحليل، والعتيق: القديم الذي سمى به لأنه بيت وضع للناس ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ ﴾ (الحج: ٣٠)، من يعظم ما شرعه الله من أحكام الدين، ويجتنب المعاصى والمحارم ﴿ حُرُمَن اللهِ ﴾ (الحج: ٣٠)، هى مالا يحل انتهاكه ﴿ فَهُو ﴾ (الحج: ٣٠)، أي تعظيمها ﴿ فَيْرُ الحج: ٣٠)، أي تعظيمها ﴿ فَيْرُ الحج: ٣٠)، في الآخرة ﴿ وَأُحِلَتَ لَكُمُ الْأَنْعَامُ اللهُ وَمَن يَعَلَي عَلَيْكُمُ الْأَنْعَامُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ (المائدة: ٣)، فالاستثناء منقطع، ويجوز أن يكون متصلاً، والتحريم لما عصرض من الموت ونحوه ﴿ فَاتَحَى نِبُواُ



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، الرازي ٣/ ٤٠.

## عُرْضِ النِّي النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل



ٱلرِّجِسَ مِنَ ٱلْأَوْتُنِ ﴾ (الحج: ٣٠)، من للبيان أى الذى هو الأوثان ﴿ وَالْجَلَانِ مِنَ ٱلْأَوْتِ اللهِ وَاللهِ اللهِ فَى تلبيتكم أو شهادة الزور (١).

وَمُنَفَآءَ لِلّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ عَلَى اللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ السّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ فَي اللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ السّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ فَي ضلاله وهلاكه. أي ومن أشرك بالله فكأنها سقط من السهاء فتخطفه الطير وتمزقه كل ممزق وأو تَهْوي بِهِ الرّيحُ فِي مكانِ سَحِقِ الله من السهاء فتخطفه الطير وتمزقه كل ممزق وأو تَهْوي بِهِ الرّيحُ فِي مكانِ سَحِقِ وَمَن يُعظِّمُ شَعَكَيْرَ الله وهلاكه الريح حتى هوت في بعض المهالك البعيدة وذلك ومن يعظم أمور الحج: ٣١)، ذلك ما وضحه الله لكم من الأحكام والأمثال، ومن يعظم أمور الدين، ومنها أعهال الحج والأضاحي والهدايا والأمثال، ومن يعظم أمور الدين، ومنها أعهال الحج والأضاحي والهدايا فإنها مِن تَقُوعَ الْقُلُوبِ وَ (الحج: ٣٣)، فإن تعظيمها من أفعال المتقين لله ولكر فيها من أفعال المتقين من الدر والنسل والركوب إلى وقت نحرها وثمَّ عَالَهُمَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الله والركوب إلى وقت نحرها وثمَّ عَالُهُمَا إِلَى الْبُيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الله والركوب إلى وقت نحرها وثمَّ عَالَهُمَا إِلَى الْبُيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الله والركوب إلى وقت نحرها وثمَّ عَالَهُمَا إِلَى الْبُيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الله والركوب إلى وقت نحرها والمَالِي الله الله الله الله الكراد والنسل والركوب إلى وقت نحرها وثمَّ عَلَهُمَا إِلَى الْبُيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الْعَيْتِ الله وقت نحرها والله والركوب إلى وقت نحرها والله والركوب إلى وقت نحرها والنسل والركوب إلى وقت نحرها ويون الله وقت المحروب المحروب

ثم مكان ذبحها في الحرم بمكة أو منى، وخص البيت بالذكر لأنه أشرف الحرم كقول تعالى ﴿ هَدَّيّا بَلِغَ الْكَعْبَةِ ﴾ (المائدة: ٩٥)، ﴿ وَلِكُلّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا ﴾ (الحج: ٣٤)، شرعنا لكل أمة من الأمم السابقة من عهد إبراهيم مكانا للذبح تقربا لله: وهو مشروع في جميع الملل ﴿ لِيَذْكُرُوا السّم الله ﴾ (الحج: ٣٤)، أمرنا هم عند الذبح أن يذكروا اسم الله، وأن يذبحوا لوجهه تعالى ﴿ عَلَى مَا أَنعم به عليهم من رَزَقَهُم مِّنَ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْكُمِ ۗ ﴾ (الحج: ٣٤)، شكرًا لله على ما أنعم به عليهم من

(١) تفسير الجلالين، جلال الدين المحلي، وجلال الدين السيوطي ١/ ٤٣٧.





بهيمة الأنعام من الإبل والبقر والغنم ﴿ لِيَشَهَدُوا ﴾ (الحج: ٢٨)، ليحضروا منافع لهم من أمر الدنيا والآخرة ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام يعنى: التسمية على ما ينحر في يوم النحر وأيام التشريق (فكلو منها أمر إباحة «وكان أهل الجاهلية لا يأكلون من نسائكهم فأمر المسلمون أن يأكلوا ﴿ وَأَطْعِمُوا ٱلْبَاآلِيسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾ (الحج: ٢٨)، الشديد الفقر (١) ﴿ فَإِلَا هُوَ وَحِدُ ﴾ (الحج: ٣٤)، فربكم أيها الناس ومعبودكم إله واحد لا شريك له ﴿ فَلَهُ وَ أَسْلِمُوا ﴾ (الحج: ٣٤)، فأخلصوا له العبادة واستسلموا لا شريك له ﴿ فَلَهُ وَ أَسْلِمُوا ﴾ (الحج: ٣٤)، فأخلصوا له العبادة واستسلموا الخاشعين، بجنات النعيم، تخبت له قلوبهم تخضع وتطمئن، «المخبت الخاضع المطمئن إلى ما دعى إليه (٢)».

ووصفهم بسأربع صفات فقسال ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (الحج: ٣٥)، إذا ذكر الله خافت وارتعشست لذكره لإشراق أشعة جلاله عليهم فكأنهم بين يديه واقفون، ولجلاله وعظمته مشاهدون ﴿ وَٱلصَّلِمِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابُهُمْ ﴾ (الحج: ٣٥)، يصبرون في السراء والضراء على الأمراض والمصائب، والمحن وسائر المكاره ﴿ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَاةِ ﴾ (الحج: ٣٥)، الذين يؤوونها في أوقاتها مستقيمة كاملة مع الخشوع والخضوع ﴿ وَمُتَارَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (الحج: ٣٥)، ومن بعض الذي رزقناهم من فضلنا ينفقون في وجوه الخيرات. ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُمُ مِّن شَعَهُمِرِ ٱللّهِ ﴾ (الحج: ٣٦)، والإبل السمينة.

- سميت بدنا لبدانتها وضخامة أجسادها وأجسامها - جعلناها من أعلام الشريعة التي شرعها الله لعباده، وكونها من شعائر الدين أنها تُهدى إلى بيته



<sup>(</sup>١) الوجيز، الواحدي ١/ ٧٣٢.

<sup>(</sup>٢) التبيان تفسير غريب القرآن، شهاب الدين أحمد المصرى ١ / ٣٠٤.

## عُرِفِحُ النِّهِ تَسْدِيعِن سُوالِقِرْنَ



الحرام، بل هى أفضل ما يُهدى «وتعظيمها اعتقاد أن التقرب بها من أجل أجل القربات، وأن يختارها حسانا سهانًا غالية الأثمان. روى أنه ها أهدى مائة بدنه فيها جمل لأبى جهل فى أنفه برة من ذهب، وأن عمر رضى الله عنه أهدى نجيبة طلبت منه بثلاثهائة دينار. فإنها. أى: فإن تعظيمها من تقوى القلوب، أى من أفعال ذوى تقوى القلوب، فحذفت هذه المضافات والعائد إلى من، أو فإن تعظيمها ناشئ من تقوى القلوب، وتخصيصها بالإضافة لأنها مراكز التقوى التي إذ اثبتت فيها وتمكنت ظهر أثرها فى سائر الأعضاء.

وَلَكُورُ فِيهَا خَيْرٌ الحج: ٣٦)، نفع في الدنيا وأجر في الآخرة و فَأَذَكُرُوا اسْمَ الله الجليل عليها حال كونها صواف أي قائهات قد صففن أيديهن وأرجلهن وفإذا وَبَجَتَ جُنُوبُها كونها صواف أي قائهات قد صففن أيديهن وأرجلهن وهو كناية عن الموت (الحج: ٣٦)، أي إذا سقطت على الأرض بعد نحرها، وهو كناية عن الموت و فَكُلُوا مِنها وَأَطْعِمُوا القانع والمُعَتَّرَ والحج: ٣٦)، أي كلوا من هذه الهدايا وأطعموا القانع المتعفف والمعتر السائل والأقرب أن القانع هو الراضي بها يدفع اليه من غير سؤال وإلحاح، والمعتر هو الذي يتعرض ويطلب ويعتريهم حالاً بعد حال الله من غير سؤال وإلحاح، والمعتر هو الذي يتعرض ويطلب ويعتريهم حالاً بعد حال الله عنه الله من غير سؤال وإلحاح، والمعتر هو الذي يتعرض ويطلب ويعتريهم على العمد حال البديع جعلناها منقادة لكم مع ضخامة أجسامها لكي تشكروا الله على إنعامه البديع جعلناها منقادة لكم مع ضخامة أجسامها لكي تشكروا الله على إنعامه لين ينال الله عُمُومُها وَلَا وِمَاؤُها في (الحج: ٣٧)، لن يصل إليه تعالى شيء من لوبل ودمائها وسبب نزولها: «كان أهل الجاهلية يضمخون البيت بلحوم الإبل ودمائها.

فقال أصحاب الرسول الله : نحن أحق أن نضمخ، فنزلت (٢)» ﴿ وَلَكِكن



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، الرازي ٣/ ٤٥.

<sup>(</sup>۲) التفسير المنير: وهبة الزحيلي، ۱۷ / ۲۱۷.



يَنَالُهُ ٱلنَّقُوكِي مِنكُمْ ﴿ (الحج: ٣٧)، ولكن يصل إليه التقوى منكم بامتثال أوامره، وطلبكم رضوانه ﴿ كَنَالِكَ سَخَّرَهَا لَكُو لِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُو ۗ ﴾ (الحج: ٣٧)، كرره للتأكيد، أي: كذلك ذللها لكم، وجعلها منقادة لرغبتكم لتكبروا الله على ما أرشدكم إليه من أحكام دينه ﴿ وَبَشِّرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (الحج: ٣٧)، في أعمالهم بالسعادة والفوز بدار النعيم.

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- أمر الله إبراهيم عليه السلام أن يقيم الكعبة على التوحيد، وأن يطهرهم من رجس الشرك لكى لا يكون معبودًا في الأرض إلا الله وحده.
- يجب أن تكون حرية العبادة في الحرم المكي لجميع الناس من أهل مكة وغيرهم، ولا يجوز لأحد أن يهم فيه بمعصية، فمن فعل قاصدًا عامدًا فله عذاب أليم.
- تبين الآيات مدى محاولات الكفار للصدعن سبيله، ويستنكر الصدعن المسجد الحرام، وليس المسجد الحرام فحسب بل المقصود كل أماكن العبادة خاصة المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال، ولا يجوز الاعتداء عليها وهذا ما ما أمر به الرسول في وأمراء الجيوش من الصحابة رضي الله عنهم، خاصة عند الغزو والفتوحات، سواء كانت في بلاد المسلمين أم الكفار، ومن صدهم عن سبيل الله ، محاولتهم الآن هدم المسجد الأقصى، وبناء هيكل سليان المزعوم مكان، ومنع المسلمين من الصلاة فيه.
- شرّع الله تقديم الذبائح في جميع الشرائع والملل، وتقديم الذبائح لله دليل شكر لـه





## وُرِيْ النِّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

377

على نعمة الهداية؟ لذا يجب أن تكون الذبائح حاصة لوجه الله الكريم، وأن يذكر اسمه تعالى عند الذبح لمخالفة المشركين في ذلك. فإنهم كانوا يذبحونها للنصب والأوثان التي لا تخلق شيئًا. والله هو الخالق الرازق المستحق للطاعة.

- ذكرت الآيات بعض شعائر الحج وما وراءها من أجل تحريك مشاعر التقوى في القلوب فالله لا يحتاج للهدى بل الناس يحتاجون لتنفيذ أوامر الله ليحظوا بالتقوى، وأضاف التقوى إلى القلوب لأن حقيقة التقوى في القلب، ينبغى أن يقدم الحاج أفضل ما يستطيع من الهدى، لأن الرسول في فعل ذلك.
- ركز الله على إطعام الفقراء القانع والمعتر، وفي هذا إشارة إلى أهمية التكافل الاجتماعي والتعاون في المجتمع وهو من دروس وفوائد الحج.
- لا يجوز لمؤمن مستطيع يملك الزاد والراحلة، أن يؤخر الحج، فإن من مات فلا عليه أن يموت يهوديا أو نصرانيا أو مجوسيًا.
- لما كان تعظيم شعائر الله وحرماته ومقدساته والدفاع عنها من التقوى البالغة بين الله أهمية تعظيم شعائره، فإنها من تقوى القلوب.







#### الإذن بالقتال والدفاع عن المؤمنسين

لما بين تعالى مناسك الحج وما فيه من منافع الدنيا والآخرة، وذكر أن الكفار صدوا المؤمنين عن دين الله وعن دخول مكة، ناسب في هذا المقطع أن يبين: أنه يدافع عن المؤمنين، وذكر الحكمة من مشروعية القتال، ومنها الدفاع عن المقدسات، ومنع الصد عن سبيل الله والمساجد، وحماية المستضعفين، وتمكين المؤمنين من عبادة الله تعالى.

# 

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَفِعُ عَنِ الَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ (الحج: ٣٨) ، ينصر المؤمنين ويدفع عنهم بأس المشركين، وهذه بشارة للمؤمنين بإعلائهم على الكفار، وكف كيدهم عنهم ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴾ (الحج: ٣٨) ، إنه تعالى يبغض كل خائن للأمانة جاحد نعمة الله ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقُنتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُواً ﴾ (الحج: ٣٩)، فيه محذوف تقديره: أذن لهم في القتال بسبب أنهم ظُلموا..

وورد في سبب نزول هذه الآية أكثر من رواية وكلها بنفس المعنى منها: (أخرج ابن أبي حاتم عن عروة بن الزبير: أن أول آية أنزلت في القتال حين ابتلي



## مُرْجِحُ النِّئ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



المسلمون بمكة وسطت بهم عشائرهم ليفتنوهم عن الإسلام وأخرجوهم من ديارهم وتظاهروا عليهم فأنزل الله ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً ﴾(١) (الحج: ٣٩)، وهي أول آية أُذن فيها بالقتال. بعد ما نهى عنه في أكثر من سبعين آية، ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرٌ ﴾ (الحج: ٣٩)، هو تعالى قادر على نصر عباده من غير قتال، ولكنه يريد منهم أن يبذلوا جهدهم في طاعته لينالوا أجر الشهداء. ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ ﴾ (الحج: ٤٠).

فمحمد على وأصحابه أخرجوا من مكة إلى المدينة ظلمًا وعدوانًا بغير سبب موجب للإخراج ﴿ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ (الحج: ٤٠)، ما كان لهم إساءة ولا ذنب إلا أنهم وحدوا الله ولم يشركوا بـه أحـدًا ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ (الحج: ٤٠ )، لولا ما شرعه الله من الجهاد وقتال الأعداء لاستولى أهــل الشرك على أهل الأديان، وتعطلت الشعائر، ولكنه تعالى دفع شرهم بأن أمر بقتالهم ﴿ لَمُّكِّمَتُ صَوْمِعُ وَبِيعٌ ﴾ (الحج: ٤٠)، أي: لتهدمت معابد الرهبان، وكنائس النصارى ﴿ وَصَلَوَتُ ﴾ (الحج: ٤٠)، أي كنائس اليهود ﴿ وَمَسَاجِدُ يُذَكُّرُ فِيهَا أَسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴾ (الحج: ٤٠)، ومساجد المسلمين التي يعبد فيها الله بكرة وأصيلاً، ومعنى الآية: أنه لولا كفّه تعالى المشركين بالمسلمين، وإذنه بمجاهدة المسلمين للكافرين لاستولى المشركون على أهل الملل المختلفة في أزمانهم فهدموا مواضع عباداتهم، ولم يتركوا للنصاري بيعًا، ولا لرهبانهم صوامع، ولا لليهود كنائس، ولا للمسلمين مساجد، ولغلب المسركون على أهل الأديان، وإنها ﴿ وَلَيْنَصُرُبُّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۚ ﴾ (الحج: ٤٠ )، «قسم أي: والله سينصر الله من ينصر دينه ورسوله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾ (الحج: ٤٠)، أنه تعالى قادر

<sup>(</sup>١) الدر المنثور، السيوطي ٦ / ٥٧.



لا يُعجزه شيء، عزيز لا يُقهر ولا يغلب ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ السَّكُوةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ ﴾ (الحج: ٤١)، هم المهاجرون والأنصار، والتابعون بإحسان، هم أمة محمد الله عاقبة الأمور، أي مرجعها إلى حكمه وتقديره، وفيه تأكيد ولما وعده من إظهار أوليائه وإعلاء كلمتهم (۱).

والمعنى: هؤ لاء الذين يستحقون نصرة الله هم الذين إن جعلنا لهم سلطانا في الأرض وتملك واستعلاء عبدوا الله وحافظوا على الصلاة وأداء الزكاة وأمرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ (الحج: ٤١)، دعوا إلى الخير، ونهوا عن الشر ﴿ وَلِلَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ (الحج: ٤١)، مرجع الأمور إلى حكمه وتقديره.

#### \* \* \*

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- هذه الآيات الكريمة هي أول آيات الإذن بالقتال، بعد أن أُمروا بالصبر في مكة فلم يؤذن لهم بسبب قلة عددهم، وخشية الفتنة في الدين، ولكن بعد أن قويت شوكة المسلمين، وتحولوا للمدينة، أصبح بمقدورهـم الدفاع عن أنفسهم ودينهم.

أهداف مشروعية القتال في الإسلام أهداف سامية، لحماية الشعائر والعبادات من العدوان الذي يقع على المؤمنين، ولا جريرة لهم إلا أن يقولوا ربنا الله، وليس المقصود التدمير والفساد في الأرض وظلم الناس وحملهم على الدخول في الدين، فلا إكراه في الدين، لذا كانت أهداف القتال في الإسلام متميزة عن أهداف الدول الباغية والمعتدية، وإن رفعت شعارات الحضارة والإصلاح والتطوير والحرية.

<sup>(</sup>١) تفسير النسفي ٣ / ١٠٦.



471

الهدف الرئيس والأساس من نصر الله لعباده وتمكينهم في الأرض أن يقيموا شرع الله، وفعل ما أمر من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، كما فعل رسول الله الله والخلفاء الراشدون من بعده، لأن الله عز وجل أعطاهم التمكين ونفاذ الأمر، ولن يضيع الله رجلاً قط حفظ له دينه.

- خص المساجد دون غيرها من أماكن العبادة بقول سبحانه: ﴿ يُذَكُّرُ فِيهَا السّمُ اللّهِ كَثِيرًا ﴾ (الحج: ٤٠)، تعظيما لها وتشريفًا؛ لأنها أماكن العبادة الحقيقية، فلم يذكر هذا الوصف في أماكن العبادات الأخرى مثل الكنائس والصوامع والدير... إلخ.
- وصف نفسه سبحانه بالقوة والعزة، فبقوته خلق كل شيء، وبعزته لا يقهره قاهر، ولا يغلبه غالب، وهذا فيه تأكيد للمؤمنين أنه سبحانه قادر على نصرهم إذا نصر وا دين الله مهما بلغت قوة الكفار.
- وعد الله المؤمنين بالنصر، والتمكين لهم في الأرض، وتكليفهم بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، كل ذلك للقضاء على الشرك والدعوة للتوحيد وهذه الأوامر هي التي تمكن الموحدين من التقوى والاستعداد لزلزلة الساعة.







#### الاعتبار بهلاك الأمم السابقة

#### تەھىسىد

فى الآيات السابقة وعد الله المؤمنين بالنصر والتمكين فى الأرض وناسب فى هذه الآيات ذكر نموذج من نصر الله لرسله السابقين على الأمم البائدة كعاد وثمود وغيرهم، وهو تسلية للرسول الله والمؤمنين ليصبروا على أذى الكفار، بأن الله مهلكهم كما أهلك الأمم الغابرة.



#### إجمسال المعنسى

﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوج وَعَادٌ وَثَمُودُ ﴾ (الحسج: ٤٢)، تسلية للرسول ﴿ وعيد للمشركين أى إن كذبك أهل مكة، فاعلم أنك لست أول رسول يكذبه قومه فقد كان قبلك أنبياء كذبوا فصبروا إلى أن أهلك المكذبين فاقتديهم واصبر ﴿ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ ﴿ اللَّهِ وَأَصْحَبُ مَدَّيَنَ ﴾ (الحج: ٤٣ - ٤٤)،



### عُرْضِ النِّي النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل



وكذلك كذب قوم إبراهيم وقوم لوط وقوم شعيب ﴿ وَكُذِبَ مُوسَىٰ ﴾ (الحج: ٤٤)، مع وضوح آياته وعظم معجزاته ﴿ فَأَمُلَيْتُ لِلْكَنْفِينَ ثُمُّ أَخَذْتُهُم ۗ ﴾ (الحج: ٤٤)، أمهلتهم ثم أخذتهم بالعقوبة ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ (الحج: ٤٤)، استفهام تقريرى فكيف كان إنكارى عليهم بالعذاب، ألم يكن أليهًا؟ ألم أبدلهم بالنعمة نقمة، وبالكثرة قلة، وبالعهارة خرابًا؟

فكذلك أفعل بالمكذبين من أهل مكة ﴿ فَكُأْيِن مِن قَرْبِيةٍ أَهْلَكُنْهَا ﴾ (الحج: ٥٥)، كم من قرية أهلكنا أهلها بالعذاب الشامل ﴿ وَهِي ظُلِمَةٌ ﴾ (الحج: ٥٥)، وهي مشركة كافرة ﴿ فَهِي خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِها ﴾ (الحج: ٥٥)، أي خرت سقوفها على الأرض شم تهدمت حيطانها فسقطت فوق السقوف فهي مخربة مهدمة ﴿ وَبِئْرِ مُعَطَّلَةٍ ﴾ (الحج: ٥٥)، وكم من بئر عطلت فتركت لا يستقى منها لهلاك أهلها ﴿ وَقَصْرِ مَّشِيدٍ ﴾ (الحج: ٥٥)، أي وكم من قصر مرفوع البنيان أصبح خاليا بلا سكان، أليس في ذلك عبرة للمعتبر؟

وقيل: المراد بالبئر: بئر بسفح جبل بحضر موت، وبالقصر، قصر مشرف علمة تلة كانا لقوم حنظلة بن صفوان من بقايا قوم صالح فلما قتلوه أهلكهم الله تعالى وعطلها(١).

﴿ أَفَامَرْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ ﴾ (الحج: ٤٦)، أفلم يسافر أهل مكة ليشاهدوا مصارع الكفار فيعتبروا بها حلّ بهم من النكال والدمار!! وهَلا عقلوا ما يجب أن يُعقل من الإيهان والتوحيد! ﴿ أَوْ عَاذَانٌ يُسْمَعُونَ بِهَا ﴾ وهَلا عقلوا ما يجب أن يُعقل من الإيهان والتوحيد! ﴿ أَوْ عَاذَانٌ يُسْمَعُونَ بِهَا ﴾ (الحج: ٤٦)، أو تكون لهم آذانٌ يسمعون بها المواعظ ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ



<sup>(</sup>۱) تفسير أبي السعود ٦ / ١١١.

4 7 9



وَلَكِكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ (الحج: ٤٦)، ليس العمى على الحقيقة عمى البصر، وإنها العمى عمى البصيرة، فمن كان أعمى القلب لا يعتبر ولا يتدبر، وذكر الصدور للتأكيد، ونفى توهم المجاز ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللهُ وَعَدَهُم ﴾ (الحج: ٤٧)، ويستعجلك يا محمد هؤلاء المشركين بالعذاب استهزاء، وإن ذلك واقع لا محاله، لكن لوقوعه أجل لا يتعداه لأنه تعالى لا يخلف الميعاد ﴿ وَإِن يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَالَفِ سَنَةٍ مِّمَا تَعُدُّونَ ﴾ (الحج: ٤٧)، هو حليم لا يعمل فإن مقدار ألف سنة عند خلقه كيوم واحد عنده بالنسبة إلى حكمه، إذًا يستبعدونه ويستعجلون العذاب؟

وله ذا قال بعد ذلك ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَمَلَيْتُ لَمَا وَهِى ظَالِمَةٌ ﴾ (الحج: ٤٨)، وكثير من أهل قرية أخرت إهلاكهم وأمهلتهم مع استمرارهم على الظلم فاغتروا بذلك التأخير ﴿ ثُمَّ أَخَذُهُما وَإِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ (الحج: ٤٨)، ثم أخذتهم بالعذاب بعد طول الإمهال وإلى المرجع والمآب قال أبو حيان: لما كان تعالى قد أمهل قريشًا حتى استعجلت بالعذاب ذكر الآية تنبيها على أن السابقين أمهلوا ثم أهلكوا، وأن قريشًا وإن أملى تعالى لهم وأمهلهم فإنه لابد من عذابهم فلا يفرحون بتأخير العذاب عنهم (١).

#### \* \* \*

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- عرضت الآيات نهاذج من مصارع المكذبين، ومشاهد القرى المدّمرة على الظالمين وذلك لبيان سنة الله في الدعوات، وتسلية الرسول على عما يلقاه من حق وإعراض وتطمئن المسلمين بالنصر والفوز!

<sup>(</sup>١) روح المعاني للألوس ١٧ / ١٦٩.





- ذكرت الآيات أهمية وعي القلوب التي في الصدور، فمن لا يفقه بقلبه ويستقيم فهو الأعمى الحقيقي لذا قال سبحانه ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ (الحج: ٤٦)، لفظ مبالغة كأنه ليس العمى عمى العين، وإنها العمى كل العمى عمى القلب، من أجل هذا كانت منافذ الإدراك مهمة من يوقظها بحقها فإنه يزداد تقربا من الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوّ ٱلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (ق: ٣٧).
- وعد الله بنصرة من يقع عليه البغى، وهو يدفع عنه العدوان، ويتبع هذا الوعد بعرض دلائل القدرة في صفحات الكون، وإلى جوارها يعرض صورة مزرية لضعف الآلة التي يركن إليها المشركون وهي لا تملك لهم نصرًا.
- نهت الآيات عن استعجال عذاب الله جل جلاله وقوله سبحانه: ﴿ وَإِنَ يَوْمًا عِنْدَ رَيِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (الحج: ٤٧)، لطول العذاب وبؤسه السفيه فها أجهل من يستعجل هذا.
- وكرر قوله: ﴿ وَكَأَيِن ﴾ (الحج: ٤٨)، لأنه جلب معنى آخر، فذكر أو لا القرى المهلكة دون إملاء، بل يعقب التكذيب، ثم ثنى سبحانه بالممهلة ليلًا يفرح هؤ لاء بتأخير العذاب عنهم، فوعد الله لا يتخلف.
- من لم يحافظ على التقوى، ويتبع منهج الإسلام، ويستعد لليوم الآخر، فسيكون مصيره كمصير الأمم السابقة من الهلاك في الدنيا والآخرة، لأنه لم يمت على التوحيد.





491



#### إحكسام الوحسي للنبسي ﷺ

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُوْ نَذِيرٌ مَّبِينٌ ﴿ اللَّهِ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴿ ۚ وَٱلَّذِينَ سَعَوْا فِي ءَايَلِتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيِّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ ٱلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ عَينَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ عَاينتِهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ إِن لِيَجْعَلَ مَا يُلِقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمَّ وَإِنِ ٱلظَّلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ٣٠ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ عَتُخْمِتَ لَهُ. قُلُوبُهُمُّ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ١٠٠٠ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِ مِرْيَةٍ مِّنْـهُ حَتَّى تَأْنِيهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ لَكُ يَوْمَ إِنِّهِ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّكِلِحَاتِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴿ ۚ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِاَيْدِتِنَا فَأُولَنَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوٓا أَوْ مَاتُواْ لَيَرْزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ١٥٠ لَيُدْخِلَنَّهُم مُّذْخَلًا يَرْضَوْنَهُ أَوْلِنَّ ٱللَّهَ لَكِلِيمُ خَلِيمُ اللَّهُ ﴿ ذَالِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُمَّ بُغِي عَلَيْهِ لَيَـنَصُرَنَّهُ ٱللَّهُ إِنَ ٱللَّهَ لَعَ فُوَّ عَ فُورٌ ﴿ إِنَّ الْحِجِ: ٤٩ - ٢٠)

#### تمهيــــــد

لما ذكر الله مصير الأمم الهالكة بين في هذا المقطع سبب هلاكهم وهو عدم إتباعهم لدعوة رسلهم، مدح المؤمنين المصدّقين برسالة رسوله والمهاجرين لنصرة دين الله ورسوله، وبين ما أعدّ لهم من الحزاء، وذم الكافرين، وتوعدهم بسوء العقاب.



\*\* \*

### وُرِي النيا تسيربعن سوالقرآن



#### إجمسال المعنسى

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا آنَاْ لَكُوْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ﴾ (الحج: ٤٩)، يوجه الله تعالى رسوله ليعلن للناس: إنها أرسلنى الله إليكم نذيرا لكم بين يدى عذاب شديد، وليس إلى من حسابكم من شيء أمركم إلى الله إن شاء عجل لكم العذاب إذا شاء أخره عنكم، وإن شاء تاب على من يتوب، إن شاء أضل من كتب عليه الشقاوة، وهو الفعال لما يشاء ﴿ إِنَّمَا آنَاْ لَكُوْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ال

﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمُ مَّغَفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴾ (الحج: ٥٠)، فالمؤمنون الصادقون الذين جمعوا بين الإيهان والعمل لهم عند ربهم مغفرة ورزق كريم في جنات النعيم.

هذا أصح ما قيل في تفسير الآية، وهو اختيار المحققين من المفسرين.. وأما قصة الغرانيق التي أولع بذكرها بعض المفسرين فهي باطلة مردودة..



<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، ٣ / ٣٠٦.



وهى أن الرسول في قرأ سورة ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ (النجم: ١)، بمحضر من المشركين والمسلمين فلم الملغ ﴿ أَفْرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ (النجم: 19-20)، ألقى الشيطان على لسانه: «تلك الغرانية العلى، وإن شفاعتهن لترتجى » ففرح بذلك المشركون، ولما انتهى من السورة سجد وسجد معه المشركون. إلخ ذكر كثير من المفسرين قصة «الغرانيق» وهي روايات مرسلات ومنقطعات لا تصح، ومما يدل على بطلان القصة قوله تعالى في نفس السورة: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ﴾ (النجم: ٣-٤)، فكيف نطق المعصوم بمثل هذا الذي يزعمونه سبحانك هذا بهتان عظيم (١).

وفيكسَخُ اللهُ مَا يُلِقِي الشَّيَطَنُ ﴾ (الحج: ٥٥)، يزيل ويبطل الله ما يلقيه الشيطان من الوساوس والأوهام ﴿ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَالِيرَةٍ ﴾ (الحج: ٥٥)، يثبت في نفس الرسول آياته الدالة على الوحدانية والرسالة ﴿ وَاللهُ عَلِيمُ مَكِيمٌ ﴾ (الحج: ٥٠)، مبالغ في العلم، حكيم يضع الأشياء في مواضعها وإن الله لهادى الذين آمنوا إلى أن يتأولوا ما تشابه في الدين بالتأويلات الصحيحة ويطلبوا لما أشكل منه المجمل الذي تقتضيه الأصول المحكمة، والقوانين الممهدة حتى الشيطك منه المجمل الذي تقتضيه الأسول المحكمة، والقوانين الممهدة حتى الشيطك في ألويم، ولا تعتريهم شبهة ولا تزول أقدامهم (١١)، ﴿ لِيَجْعَلُ مَا يُلقِي الشيطان ﴿ وَالنَّهِ اللهُ وَالْقَاسِيةِ قُلُومِهُم مُرضُ ﴾ (الحج: ٥٠)، فتنة للمنافقين الذين في قلوبهم شك وارتياب ﴿ وَالْقَاسِيةِ قُلُومُهُمُ ﴾ (الحج: ٥٠)، وفتنة للكافرين الذين لا تلين قلوبهم لذكر الله، وهم خواص من الكفار عتاةٌ كأبي جهل، والنضر، وعتبة قلوبهم لذكر الله، وهم خواص من الكفار عتاةٌ كأبي جهل، والنضر، وعتبة وإلى المشركين لفي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ (الحج: ٥٠)، وإن هؤلاء المذكورين من المنافقين والمشركين لفي عداوة شديدة لله ولرسوله، ووصف الشقاق بلفظ المنافقين والمشركين لفي عداوة شديدة لله ولرسوله، ووصف الشقاق بلفظ



<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۳/ ۳۰۸.

<sup>(</sup>۲) الكشاف: الزمخشري ۱/ ۸۰۷.

### مُرْجِعُ النِّي النَّهِ النَّهِ النَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا



﴿ بَعِيدٍ ﴾ (الحج: ٥٣)، لأنه في غاية الضلال والبعد عن الخير ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ الْحَجِهُ وَالْبِعِدُ عَن أُوتُواْ ٱلْعِـلْمَ ٱنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّلِكَ ﴾ (الحج: ٥٤).

وليعلم أهل العلم أن القرآن هو الحق النازل من عند الله ﴿ فَيُوْمِنُواْ بِهِ عَلَى اللهِ ﴿ فَيُوْمِنُواْ بِهِ عَ ﴿ (الحج: ٤٥)، يَوْمَنُوا بِهِ القرآن ﴿ فَتُخْبِتَ لَهُ وَ قُلُوبُهُم ۗ ﴾ (الحج: ٤٥)، تخشع وتسكن له قلوبهم بخلاف من في قلبه مرض ﴿ وَإِنَّ اللّهَ لَهَادِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الحج: ٤٥)، مرشد المؤمنين إلى الصراط المستقيم، ومنقذهم من الضلالة والغواية ﴿ وَلا يَزَالُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ فِ مِرْيَةٍ مِنْنَهُ ﴾ (الحج: ٥٥)، ومن هذا القرآن ﴿ حَتَى تَأْنِيهُمُ السَّاعَةُ ولا يزال هؤلاء المشركون في شك وريب من هذا القرآن ﴿ حَتَى تَأْنِيهُمُ السَّاعَةُ بَعْتَةً ﴾ (الحج: ٥٥)، فجأة دون أن يشعروا ﴿ أَوْ يَأْنِيهُمُ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ﴾ (الحج: ٥٥)، أو يأتيهم عذاب يوم القيامة، وسمى عقيها لأنه لا يوجد بعده، كأن كل يوم يلد ما بعده من الأيام، فها لا يوجد بعده يسمى عقيها.

والمراد به الساعة أيضا كأنه قيل: أو يأتيهم عذابها، ووضع ذلك موضع الضمير لمزيد التهويل. وقيل اليوم العقيم: هو يوم بدر. «في قوله عذاب يروم عقيم يوم بدر الآية (۱)» ووصف يوم الحرب بالعقيم لأن أولاد النساء يقتلون فيه فيصرن كأنهن عقم لم يلدن، أو لأن الحرب المقاتلين يقال لهم: أبناء الحرب فإذا قُتلوا وصف يوم الحرب بالعقيم على سبيل المجاز ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَهِنِ لِلّهِ ﴾ (الحج: ٥٦)، الملك يوم القيامة لله وحده لامنازع له فيه ولا مدافع ألجنة والكافرين النار، ولهذا قال: ﴿ فَٱلّذِينَ عَبَاده بالعدل، فيدخل المؤمنين المنعيم الحجة والكافرين النار، ولهذا قال: ﴿ فَٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَكَيمُلُواْ الصَّكِحَتِ فِي جَنَّتِ النعيم المقيم في جنات الخلد. ﴿ وَٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَكَنَدُواْ يَاكِتُونَا فَأُولَتِكَ لَهُمُ النعيم المقيم في جنات الخلد. ﴿ وَٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ يَاكِتُونَا فَأُولَتِكَ لَهُمُ

(۱) تفسير الثوري، ۲۱۵.





عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (الحج: ٥٧)، والذين جحدوا بآيات الله وكذبوا رسله لهم العذاب المخزى مع الإهانة، والتحقير في دار الجحيم.

﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (الحسج: ٥٨)، تركسوا الأوطسان والديار ابتغاء مرضاة الله وجاهدوا لإعلاء كلمة الله ﴿ ثُمَّ قُتِلُواْ أَوْ مَاتُواْ ﴾ (الحيج: ٥٨)، قتلوا في الجهاد، أو ماتوا على فرشهم ﴿ لَيَـرْزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ (الحج: ٥٨)، ليعطينهم نعيمًا خالدًا لا ينقطع أبدًا وهو يقيم الجنة ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ (الحج: ٥٨)، هو تعالى خير من أعطى فإنه يرُزق بغير حساب ﴿ لَيُدُخِلَنَّهُم مُّدْخَلًا يَرْضُونَهُ ۗ ﴾ (الحج: ٥٩)، ليدخلنهم مكانًا يرضونه وهو الجنة التي فيها مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَكِيمُ حَلِيمُ ﴾ (الحج: ٥٩)، عليم بدرجات العاملين، حليم عن عقابهم ﴿ ﴿ ذَٰلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ٤ ﴿ (الحج: ٦٠)، جازى الظالم بمثل ما ظلمه ﴿ ثُمَّ بُغِي عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ ٱللَّهُ ﴾ (الحج: ٦٠) ثم اعتدى الظالم عليه ثانيا - لينصرن الله ذلك المظلوم «بمعنى الماثلة في الجنس، فإن المشركين آذوا المسلمين وأرغموهم على مغادرة أوطانهم، فيكون عقابهم على ذلك بإخراج من يمكنهم أن يخرجوه من ذلك الوطن، ولا يستطيعون ذلك إلا بالجهاد؛ لأن المشركين كانوا أهل كثرة وكانوا مستعصمين ببلدهم فإلجاء من يمكن إلجاؤه إلى مفارقة وطنه، إما بالقتال فهو إخراج كامل أو بالأسر (١).

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَعَفُورٌ ﴾ (الحج: ٦٠)، مبالغ في العفو والغفران، وفيه تعريض بالحث على العفو والصفح، فإنه تعالى مع قدرته على الانتقام يعفو ويغفر، فغيره أولى بذلك.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ابن عاشور، ١ / ٧٩٩.

# وُرِيْنِ النَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

441

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- وظيفة الرسول هل هي الإنذار بالنار، والتبشير بالجنة، قدّم الله الإنذار على البشارة.

فإن قيل: إنه على بشّر المؤمنين أولاً، وأنذر الكافرين ثانيًا في هذه الآية فكان القياس أن يُقال: ﴿ إِنَّمَا أَنَا لَكُو نَذِيرٌ مَبِينٌ ﴾ (الحج: ٤٩)، والجواب أن الكلام مسوق للمشركين، وهم الذين استعجلوا العذاب، وهذا من باب مراعاة الخطاب لمقتضى الحال، حبّذا يستفيد منه الدعاة.

- بين سبحانه أنه من جمع بين الإيهان والعمل الصالح فالله تعالى يجمع لـ المغفرة والرزق الكريم في الجنة.
- تسلية جديدة للرسول ﷺ لما يردده الكفار على لسان الشياطين، فقد أصاب الرسل السابقين.
- العمو من الأنبياء عليهم السلام، وتطرق الوسوسة إليهم في أمور الدنيا جائز لأنهم بشر، ولكن الله عصمهم من الخطأ في تبليغ الرسالات، وهو فتنة، وهي تدل على إحكام الوحى.
  - حذر الله من الساعة مرة ثانية، وهو دليل على خطورتها، وضرورة الاستعداد لها.
- ذكر الله فضل المجاهدين في سبيله، وودهم بالرحمة والمغفرة والرزق الحسن ففيه دلالة على فضل الهجرة والبحث عن مكان يتمكن المسلم من طاعة ربه فيه.
- سمى اعتداء المشركين على المؤمنين عقابًا فى قوله تعالى: ﴿ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ﴾ (الحج: ٦٠)، لأن الذى دفع المعتدين إلى الاعتداء هو قصد العقاب على خروج المؤمنين عن دين الشرك ونبذ عبادة أصنامهم، وهو عقاب ظلم.
- التركيز على مهمة الرسول الله منذرًا ومبشرًا، وعصمة الله له، من فتنة الشياطين ثم بيان فضل المهاجرين الذين نصروا الله ورسوله.







#### من دلائل قسدرة الله تعالى

لما ذكر تعالى ما دل على قدرته الباهرة فى الآيات السابقة من إيلاج الليل فى النهار والنهار فى الليل، ونبه به على نعمه، أتبعها هنا بأنواع أخرى من الدلائل على قدرته وحكمته، وجعلها كالمقدمة لإثبات البعث والمعاد، وختم السورة بدعوة المؤمنين إلى عبادة الله الواحد الأحد.

## إجمسال المعنسي



### وُرِي النيا تفسير بعض سوالقرآن



ذلك بأن الله هو الإله الحق ﴿ وَأَتَ مَا يَكُمُّونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾ (الحج: ٦٢). وأن الذي يدعوه المشركون من الأصنام والأوثام هو الباطل الذي لا يقدر على شيء ﴿ وَأَتَ اللّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَيِيرُ ﴾ (الحج: ٦٢).

هو العالى على كل شيء، ذو العظمة والكبرياء فلا أعلى منه ولا أكبر ﴿ أَلَمُ عَلَى مَنْهُ وَلا أَكْبِر ﴿ أَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّكَمَآءِ مَآءً ﴾ (الحج: ٦٣)، استفهام تقريري. أي ألم تعلم أيها السامع أن الله بقدرته أنزل من السحاب المطر؟!

﴿ فَتُصِّبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ (الحج: ٦٣)، فأصبحت الأرض منتعشة بقدرته خضراء بعد يبسها ومحولها، وجاء بصيغة المضارع ﴿ فَتُصِّبِحُ ﴾ (الحج: ٦٣)، لاستحضار الصورة، وإفادة بقائها كذلك مدة من الزمن (١١) ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ (الحج: ٦٣)، لطيف بأرزاق عباده، خبير بها في قلوبهم من القنوط.

والغرض من الآية: إقامة الدليل على كهال قدرته وعلى البعث والنشور، فمن قدر على هذا قدر على إعادة الحياة بعد الموت، ﴿وَإِنَّ اللَّهُ لَهُو الْغَنِيُ اللَّهَ لَهُو الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ (الحج: ٦٤)، جميع ما في الكون ملكه جل وعلا، خلقًا وملكًا وتصرفًا، والكل محتاج إلى تدبيره وإتقانه ﴿وَإِنَّ اللَّهَ لَهُو الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (الحج: ٦٤)، هو تعالى غنى عن الأشياء كلها لا يحتاج إلى أحد، وهو المحمود في كل حال ﴿ وَالدُّرْضِ ﴾ (الحج: ٦٥)، تذكير بنعمة أخرى.

أى ألم تر أيها العاقل أن الله سخر لعباده جميع ما يحتاجون إليه من الحيوانات والأشحر والأنهار والمعادن ﴿ وَٱلْفُلُكَ تَعَرِى فِى ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ عَلَى (الحج: ٦٥)، وسخر السفن العظيمة المثقلة بالأحمال والرجال تسير فى البحر لمصالحكم بقدرته ومشيئته، ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ (الحج: ٦٥)، ويمسك بقدرته السهاء كى لا تقع على الأرض فيهلك من فيها ﴿ إِلَّا بِإِذْنِهِ \* ﴿ (الحج: ٦٥).

(١) التفسير الكبير الرازي. ٣/ ٦٠.





أى إذا شاء ذلك عند قيام الساعة ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ (الحج: ٦٥)، وذلك من لطفه بكم، ورحمته لكم، حيث هيأ لكم أسباب المعاش، فاشكروا آلاءه ﴿ وَهُو ٱلَّذِي ٓ أَحْيَاكُمُ ﴾ (الحج: ٦٦)، بعد أن كنتم عدمًا، ﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾ (الحج: ٦٦)، عند انتهاء آجالكم ﴿ ثُمَّ يُحْيِيكُمُ ۚ ﴾ (الحج: ٦٦)، بعد موتكم للحساب والثواب والعقاب ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَ فُورٌ ﴾ (الحج: ٦٦)، مبالغ في المحدود لنعم الله، المراد بذلك الإنسان الكافر.

#### استنياط استنياط

- ذكرت الآيات مزيدًا من أدلة قدرته تتمة لما فى الآيات السابقة، وفيها تأكيد على نصره للمؤمنين، وقدرته على إهلاك الكافرين، فهو يولج الليل فى النهار والنهار فى الليل، وينزل المطر من السهاء فتصبح الأرض مخضرة، مقدرًا فيها أرزاق العباد، فهو لطيف بهم، ويمسك السهاء أن تقع على الأرض فهو رحيم ورؤوف بهم، ثم بعد ذلك يجعلون له أندادًا، أفلا يعقلون؟! فتعسًا لهم، وهنيئًا للموحدين.
- على الرغم من ذكر الدلائل الباهرة القوية الدالة على قدرة الله وعظمته ومالها من رهبة إلا أنه وردت فيها إشارات تطمئن المؤمنين برحمته كقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (الحج: ٦٥)، فليحمدوه ويوحدوه ولا يشركوا به، ولا ينكروا نعمه، لئلا ينطبق عليهم قوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَ فُورٌ ﴾ (الحج: ٦٦)، والغرض من الآيات توبيخ المشركين كأنه يقول: كيف تجعلون لله أندادًا، وتعبدون معه غيره؟ وهو المستقل بالخلق والرزق والتصرف!!
- سبقت الآيات لإثبات أن الله واحد، ولا معبود سواه، فليحذر العاقل من عذابه، ومن أهواله الساعة، ويستعد للقائه.







٤ . .

### بطلان شريعة ومنهاج المشركين

﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي ٱلْأَمْرُ وَٱدْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدَّى مُّسْتَقِيمِ اللَّهِ وَإِن جَلَالُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللهُ يَعْكُمُ بَيْنَكُمُ مَيْنَكُمْ مَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ فِيمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَغْتَلِفُونَ اللهُ ٱلْمُ تَعْلَمْ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَبِّ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَمْ يُنزِّلُ بِهِ عَلْمٌ وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمٌ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَّصِيرِ اللُّ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَلْتُنَا بَيِّنَاتِ تَعَرْفُ فِي وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ الْمُنكِرِّ يكادُون يَسْطُون بِالنِّين يَتْلُون عَلَيْهِمْ ءَاينتِناً قُلْ أَفَأُنِيَّتُكُم بِشَيِّ مِن ذَلِكُمُّ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواۚ وَيَثَسَ ٱلْمَصِيرُ اللهَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْـتَمَعُواْ لَهُۥ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْـهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ مَا قَكَدُرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَكْدِرِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِي عَنِيزُ اللهُ يَصَطَفِي مِنَ ٱلْمَكَيْكِةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُّ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴿ الْحَجِ: ٢٧ - ٧٧)

#### تمهيب

فى الآيات السابقة ذكر مزيدًا من دلائل قدرت هسبحانه. وفى هذه الآيات يذكر مزيدًا من موقف الناس من تلك الدلائل بين مؤمن وكافر، فهو تأكيد للآيات السابقة بأن الله سبحانه يفصل بين المكذبين والصادقين فهو أعلم بها فيه يختلفون.





٤ . ١



#### إجمسال المعنسى

﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسَكًا ﴾ (الحج: ٦٧)، لكل نبى من الأنبياء وأمة من الأمم وضعنا لهم شريعة ومتعبدًا ومنهاجًا ﴿ هُمْ نَاسِكُوهُ ﴾ (الحج: ٦٧)، هم عاملون به أي: بذلك الشرع.

وسبب نزولها: قال كفار خزاعة للمسلمين تأكلون من ذبائحكم التي تذبحونها، ولا تأكلون من الميتة يذبحها الله. فنزلت (١)».

﴿ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ (الحج: ٦٧)، لا ينازعك أحد من المشركين شرّعتُ لك، والأمتك، فقد كانت الشرائع في كل عصر وزمان، وهو نهى يراد به النفى، أى لا ينبغي منازعة النبي الله الحق قد ظهر على يديه بحيث لا يسع النزاع فيه. ﴿ وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكُ ﴾ (الحج: ٦٧)، أي: ادع الناس إلى عبادة ربك، وإلى شريعته السمحة المطهرة، ﴿ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدِّى مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (الحج: ٦٧)، فإنك على طريق واضح مستقيم، موصل إلى جنات النعيم، ﴿ وَإِن جَكَدُلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الحج: ٦٨)، وإن خاصموك بعد ظهور الحق، وقيام الحجة عليهم فقل لهم: الله أعلم بأعمالكم القبيحة، وبما تستحقون عليها من الجزاء، وهذا وعيد وإنذار ﴿ ٱللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمُ مَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْتَلِفُونَ ﴾ (الحج: ٦٩)، الله يفصل في الآخرة بين المؤمنين والكافرين فيها كانوا فيه يختلفون في أمر الدين، فيعرفون حينئذ الحق من الباطل ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (الحج: ٧٠)، الاستفهام تقريري أي لقد علمت يا محمد أن الله أحاط علمه بـما في السماء والأرض فلا تحض عليه أعمالهم. ﴿إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَنِّ ﴾ (الحج: ٧٠)، مسطر في اللوح المحفوظ ﴿إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ (الحج: ٧٠)، فحصر المخلوقات تحت علمه وإحاطته سهل عليه، يسبر لديه.



<sup>(</sup>١) التفسير المنير: وهبة الزحيلي ١٧/ ٢٦٩.





ثم بين سبحانه وتعالى ما يقوم عليه الكفار مع عظم نعمه، ووضوح دلائله فقال: ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ (الحج: ٧١)، ويعبد الكفار غير الله تعالى أصنامًا لا تنفع ولا تسمح ﴿ مَا لَمُ يُنزّلُ بِهِ عَلَظُننا ﴾ (الحج: ٧١)، ما لم يرد به حجة ولا برهان من جهة الوحى والشرع ﴿ وَمَا لَيْسَ لَمُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ (الحج: ٧١)، وما ليس عندهم به علم من جهة العقل، وإنها هو مجرد التقليد الأعمى للآباء ﴿ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴾ (الحج: ٧١)، ليس لهم ناصر يدفع عنهم عذاب الله ﴿ وَإِنَا اللهُ عَلَيْهُم ءَايَنتُنَا بَيِنتِ ﴾ (الحج: ٧١)، وإذا تليت على هؤلاء، المشركين ﴿ وَإِنَا القرآن الواضحة الساطعة وما فيها من الحجج القاطعة على وحدانية الله ﴿ وَيُوفُ فِي وُجُوهِ النَّذِينَ كَفَرُوا المُنكَرِ ﴾ (الحج: ٧٧).

ترى فى وجوه الكفار الإنكار بالعبوس والكراهة ﴿ يَكَادُونَ يَسَطُونَ يَسَطُونَ بِاللَّهِ مِن يَتْلُونَ عَلَيْهِم ءَايَنتِناً ﴾ (الحج: ٧٧)، يكادون يبطشون بالمؤمنين اللذين يتلون عليهم القرآن ﴿ قُلُ أَفَأَنيَّ ثُكُم بِشَيّرٍ مِّن ذَلِكُو النَّادُ ﴾ (الحج: ٧٧).

قل لهم: هل أخبركم بها هو أسوأ أو أشنع من تخويفكم للمؤمنين وبطشكم بهم؟ إنه نار جهنم وعذابها ونكالها ﴿ وَعَدَهَا اللهُ الذِّينَ كَفَرُواً ﴾ (الحج: ٢٧)، وعدها الله للكافرين المكذبين بآياته ﴿ وَيَشْ الْمُصِيرُ ﴾ (الحج: ٢٧)، بئس الموضع الذي يصيرون إليه، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَعِعُواْ لَلَهُ ﴿ (الحج: ٣٧)، يا معشر المشركين ضرب الله مثلاً لما يعبد من دون الله من الأوثان والأصنام فتدبروه حق التدبر ﴿ إِنَ الَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ اللهِ لَن يَغَلُقُواْ ذُبَابًا وَلُو على خلق ذبابه على ضعفها، وان اجتمعت على ذلك، فكيف يليق بالعاقل جعلها آلهة تعبد من دون الله؟!



﴿ وَإِن يَسَلُمُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسَتَنقِذُوهُ مِنْ أَنَّ ﴾ (الحج: ٧٧)، «لو اختطف الذباب وسلب شيئًا من الطيب الذي كايضمخون الأصنام لما استطاعت تلك الآلهة استرجاعه منه رغم ضعفه وحقارته، ﴿ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾ (الحج: ٧٧)، ضعف العابد الذي يطلب الخير من الصنم والمطلوب الذي هو الصنم، فكل منها حقير ضعيف (١).

﴿ مَا قَكَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِقِّ ﴾ (الحج: ٧٤)، ما عظموه حق تعظيمه حيث جعلوا الأصنام – على حقارتها – شركاء للقوى العزيز، ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللّهَ لَقُوعَ عَزِيزٌ ﴾ (الحج: ٧٤)، هو تعالى قادر، لا يعجزه شيء، غالب لا يغلب، فكيف يسوون بين القوى العزيز، والعاجز الحقير؟!

﴿ اللَّهُ يَصَمَطَفِي مِنَ الْمُلَيَّ عَلَى اللَّهُ يَحْسَار وَمِنَ النَّاسِ ﴾ (الحبج: ٧٥)، الله يختار رسلاً من الملائكة ليكونوا وسطاء لتبليغ الوحى إلى أنبيائه، ويختار رسلاً من البشرلتبليغ شرائع الدين لعباده ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (الحج: ٧٥)، يسمع ما يقولون، ويرى ما يفعلون ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُ ۗ ﴾ (الحج: ٧٦)، يعلم ما قدّموا وما أخروا من الأفعال والأقوال والأعال ﴿ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴾ (الحج: ٧٦)، إليه وحده جل وعلا ترد أمور العباد فيجازيهم عليها.

### دروس وعسبر وهدايسسات

- تؤكد الآيات أن الله عز وجل جعل لكل أمة منهجًا ومسلكًا من الشرائع، والله جعل للمسلمين منسكا لا يجوز مخالفته، لأن الحق ظهر ورسالة الإسلام هي الخاتمة التي يجب اتباعها، والالتزام بها.
- الآيات تعلمنا الأدب، فإذا خاصم الناس بالباطل، فلنقل لهم: ﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الحج: ٦٨).

<sup>(</sup>١) زاد المسير: ابن الجوزي، ٥ / ٤١٥.

٤ . ٤

## عِزْ فَرَحْ الْإِلْبُ الْمُنْ تَسْدِيعِينَ سُولِلْقَرَانَ

- إن عبدة الأوثان ليس لهم دليل سمعى نقلى أو عقلى، فهم يستمدون شرعهم من أهوائهم وأمزجتهم، والله جل وعلا محيط بأفعال وأقوال عباده يحاسبهم عليها يوم القيامة.
- ضرب الله مثلا لتقريب الأفهام بين فيه ضعف من يطلب أو يرجو غيره، بمخلوق ضعيف، وهو الذباب إذا أخذ شيئًا من طعامهم فإنهم لا يستطيعون طلبه، فهذه المعبودات أعجز وأحقر من أن تخلق ذبابة فضلا عن أن تخلق إنسانًا سميعًا بصيرًا. خص الذباب لأربعة أمور: لمهانته، وضعفه، ولاستقذاره، وكثرته.

فإذا كان هذا الذى هو أضعف الحيوان، وأحقره، لا يقدر من عبدوه من دون الله على خلق مثله، ودفع أذيته، فكيف يجوز أن يكونوا آلهة معبودين، وأربابا مطاعين؟ وهذا من أقوى أقوى الحجة، وأوضح البرهان(١).

- الاختيار المطلق لله في اصطفاء الملائكة والرسل من الناس فلا يحق الاعتراض.
- بعد أن تكلم عن الإلهيات والنبوات أتبعه بالشرائع والأحكام تؤكد الآيات هنا على ضرورة اتباع منهج الرسول في وعدم الخروج عنه؛ لأن طاعة غير الله لا فائدة منها، فغيره سبحانه وتعالى لا يستطيع أن يخلق ذبابًا، ولا استرداد ما أخذه الذباب، لذلك يجب أن يكون التوحيد الخالص لله وحده.







#### أوامسر الله للمؤمنسين

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاُعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاَعْبُدُواْ وَاللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَالْفَعِيمُ وَجَهِدُواْ فِي ٱللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِيلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُو سَمَّنَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ السَّلُوةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِٱللّهِ هُو مَوْلَئَكُمُ فَنِعُمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّاسِ فَالنَّهِمُواْ السَّلُوةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِٱللّهِ هُو مَوْلَئَكُمُ فَنِعُمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّاسِ النَّحِيمُ وَاللّهِ هُو مَوْلَئَكُمُ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّاسِ اللّهِ هُو مَوْلَئَكُمُ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّهِ اللّهِ هُو مَوْلَئَكُمُ فَيْعُمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّهُ اللّهِ هُو مَوْلَئِكُمُ فَيْعَمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّهُ اللّهِ هُو مَوْلَئِكُمُ فَاللّهِ هُو اللّهُ اللّهُ فَيْعُولُوا شَهُولَ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### تمهيسد

ذكر الله تعالى فى الآيات السابقة ضعف المدعوين من دونه وأنهم لا يملكون شيئًا، وأن الطاعة له وحده، بين هنا بعض التكليفات كالصلاة، والزكاة، والحج، والجهاد، والاعتصام بالله، وقد سبقت الإشارة إليها فى بعض آيات السورة الكريمة.

# إجمسال المعنسي

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْحَكُواْ وَٱسْجُدُواْ ﴾ (الحج: ٧٧)، صلوا لربكم خاشعين، وإنها عبر عن الصلاة بالركوع والسجود؛ لأنهها أشرف أركان الصلاة ﴿ وَأَعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾ (الحج: ٧٧)، أفردوه بالعبادة ولا تعبدوا غيره ﴿ وَأَفْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ (الحج: ٧٧)، افعلوا ما يقربكم من الله من أنواع الخيرات كصلة الأرحام، ومواساة الأيتام والصلاة بالليل والناس نيام ﴿ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ (الحج: ٧٧)، لتفوزوا وتظفروا بنعيم الآخرة ﴿ وَجَلِهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقّ جِهَادِهِ \* ﴿ (الحج: ٧٧)، جاهدوا بأموالكم وأنفسكم لإعلاء كلمة الله حقّ الجهاد باستفراغ الوسع والطاقة. ﴿ هُوَ



# وُرِيْنِ النَّهُ الْمَالِينِ السِرِبِعِينِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّ

٤٠٦

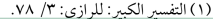
أَجْتَبُنكُمْ ﴾ (الحج: ٧٨)، هو اختاركم من بين الأمم لنصرة دينه، وخصكم بأكمل شرع، وأكرم رسول ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (الحج: ٧٨).

وما جعل عليكم في هذا الدين من ضيق ولا مشقة، ولا كلفكم مالا تطيقون بل هي الحنيفية السمحة ولهذا قال: ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ ﴾ (الحج: ٧٨)، دينكم الذي لا حرج فيه هو دين إبراهيم فالزموه، لأنه الدين القيم ﴿ هُو سَمَّنكُمُ المُسلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا ﴾ (الحج: ٧٨)، الله سهاكم المسلمين في الكتب المتقدمة، وفي هذا القرآن، ورضى لكم الإسلام دينا، «والمعنى أنه سبحانه في سائر الكتب المتقدمة على القرآن، وفي القرآن أيضًا بيّن فضلكم على الأمم على الأمم وسهاكم بهذا الاسم الأكرم لأجل الشهادة المذكورة، فلما خصكم بهذه الكرامة فاعبدوه ولا تردوا تكاليفه (١)».

﴿لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُو وَتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ (الحج: ٧٧)، ليشهد عليكم الرسول في بتبليغ الرسالة لكم وتشهدوا أنتم على الخلائق أن رسلهم قد بلَّغتهم. ﴿فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ ﴾ (الحج: ٧٨)، وإذ قد اختاركم الله لهذه المرتبة الجليلة، فاشكروا الله على نعمته بأداء الصلاة، ودفع الزكاة ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِالله في جميع أموركم ﴿ فَنِعُمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْدَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ (الحج: ٧٨)، فتهم الفضل والمنة أن يكون الله تعالى معينا لكم وناصركم في جميع أموركم.

#### دروس وعسبر وهدايسسات

- كلف الله المؤمنين بأوامر، لأن فيها فلاحهم وفوزهم إذ علق بها الفلاح بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وخصهما بالذكر، وأجمل سائر التكليفات بقوله: ﴿وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَانُواْ الْخَيْر ﴾ (الحج: ٧٧)، ليشمل كل الخيرات ويتنافس فيه المتنافسون.







- الأمر بالسجود فيه دلالة على الخضوع الكامل لله فالمخلوقات جميعًا تسجد لله ماعدا أكثر الناس، لذلك دعاهم إلى السجود، مرة ثانية، وإن ورد بعض الخلاف في هذه السجدة الثانية على النحو الآتى: «اختلف العلاء في عدد سجود القرآن فروى عن أحمد روايتان:

إحداهما: أنها أربع عشرة سجدة وبه قال الشافعي وأبو حنيفة هي أربع عشرة فأخرج التي في آخر الحج. والثانية: أنها خمس عشرة فزاد سجدة (١).

- قيد الجهاد بقوله: ﴿ حَقَّ جِهَادِهِ ۚ ﴾ (الحج: ٧٨)، بذل كل طاقة وجهد، وغاية ما في الوسع للدفاع عن العقيدة والعرض، والممتلكات، ورفع راية الإسلام خفَّاقة عالية، فعلى كل مسلم بذل ما يستطيع من نفسه أو ما له أو غير ذلك. ﴿ فَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَةَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- (التوبة: ١١١)
- يذكر الله عباده برحمته حيث يسر لهم فلم يكلفهم مالا يطيقون، ورفع عنهم كل حرج، فهو دين الحنيفية السمحة التي تركنا عليها رسول الله الله والتي كان عليها إبراهيم الله فهو سهانا مسلمين من قبل، فهلا استسلمنا، وانقدنا لله وحده، ولازمنا الشكر والثناء الحسن، وعبدناه حق عبادته.
- ميز الله هذه الأمة فأكرمها بأن جعلها شاهدة على الأمم يوم القيامة بأن رسلهم بلغتهم مع شهادة الرسول الله وهذا له يقتضي الشكر والحمد.
- اللجوء إلى الله هو مناط التوحيد، ولا يجوز اللجؤ ولا الاعتصام إلا به وحده سبحانه وتعالى. فهو نعم المولى، ونعم النصير.
- الأوامر التي وردت في هذه الآيات والتكليفات، وتقوى الله حق تقاته، والصلاة والزكاة والجهاد وطاعة الرسول هي بها تتحقق الوحدانية، والتقوى والخشية والاستعداد للقاء الله.



<sup>(</sup>١) زاد المسير: ابن الجوزي ٥٠ / ١٥٦.