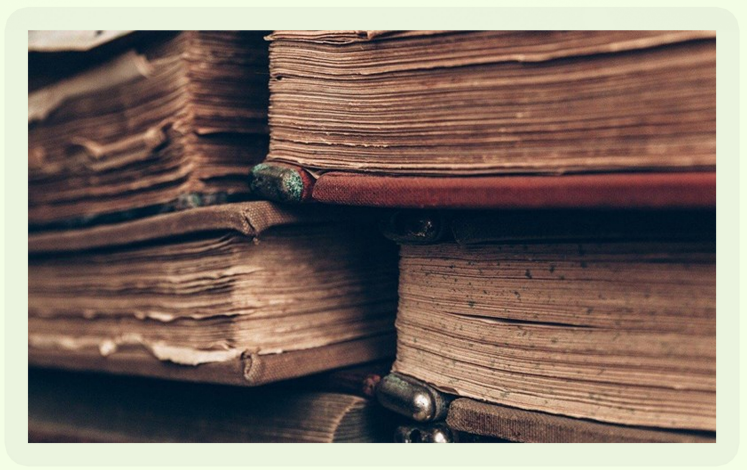


وموقف محمود أبو ريَّة منها في كتابه "أضواء على السنَّة المحمَّدية" عرض ومناقشة ونقض







# عدالة الصحابة عليها

وموقف محمود أبو ريَّة منها في كتابه "أضواء على السنَّة المحمَّدية" عرض ومناقشة ونقض







#### بيِّيهِ مِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيهِ

#### مقدِّمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحابته ومن اتبع هُداه، وبعد:

ورغم بداهة هذا المقتضى العقلي ووجاهته فإنَّ الله وَ لَكُو لم يقصر الدلائل عليه، بل أنزل القرآن الكريم يتلى بتعديل الصحابة في وتوثيقهم وذكر فضلهم وعلوِّ مكانتهم في غير ما موضع منه، وكذلك نوَّه بفضلهم خاتم النبيِّن في - كما سيأتي تفصيله إن شاء الله تعالى -، فصار لهم على عدالتهم شاهدان عدلان: الوحيُ والعقل، بل قد نقل غير واحد من أئمة المسلمين وعلماء الملَّة إجماع المسلمين قاطبةً على عدالتهم، فللصحابة "بأسرهم خصيصة، وهي: أنَّه لا يُسأل عن عدالة أحدٍ منهم، بل ذلك أمرٌ مفروغٌ منه؛ لكونهم على الإطلاق معدَّلين بنصوص الكتاب والسنة وإجماع من يعتدُّ به في الإجماع من الأمة "(۱).

ومن هنا يظهر البُعد الخفي لمآرب من يطعنون في عدالة الصحابة في من الفرق الضالَّة والمستشرقين وأتباعهم من المستغربين، ومغزى ذلك القول هو: الطعن في ثبوت الشريعة وإنكار صحَّة نصوصها، ومن ثمَّ إبطال شرائعها وأحكامها، من خلال طرح الثقة بنقلتها عن المعصوم في وأيُّ ثقةٍ تبقى في رسالةٍ حملتُها غير عدول؟!

<sup>(</sup>۱) ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن (ت٦٤٣هـ)، معرفة أنواع علوم الحديث= مقدمة ابن الصلاح، تحقيق: نور الدين عتر، (دمشق- بيروت: دار الفكر - دار الفكر المعاصر، ١٩٨٦هـ/ ١٩٨٦م)، ص٢٩٤.



شبكة الألوكة - قسم الكتب



"خيرُ الناس قرني، ثمّ الذين يَلوهُم، ثم الذين يلوهُم، ثم يجيء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينَه، ويمينُه شهادَته"(١).

ودرجة الصَّحابة عند المسلمين منزلة رفيعة، وطبقةٌ عليَّة لا تماثلها طبقة، ولا يُدرك شأو ذلك الرعيل جيل ممن أتى بعدهم، ولذلك فقد صنَّفوا مصنَّفات مستقلَّةً في تراجمهم وأخبارهم وأحوالهم، بل صنَّفوا مصنَّفات في فضائلهم ومناقبهم.

والطعن في عدالة الصحابة الله قديم قِدَم البِدَعِ والزندقة، وهو من أوائل ما فارقوا به أهل السنَّة والجماعة من المنهج.

ثم انتهى الدور إلى المستشرقين فنفَتوا حقدهم على الإسلام وثقافته وحضارته في صورة كتب وأبحاث هدَّامة كان من أبرز مباحثها: الطعن في عدالة الصحابة ، وأحيوا دعاوى الطوائف المُضِلَّة وابتعثوها من ركام الماضي وحققوا في أوَّل ما حقَّقوا من كتب التراث تلك المصادر التي قد يجدون فيها ما يمكن من خلاله تمرير ما تشبَّعوا به من أفكار.

ثم تابعهم على ذلك المستغربون والحداثيون على اختلاف تيًاراتهم في زماننا، ورددوا مقالاتهم واجترُّوا حجمهم دون بحث ولا تمحيص ولا تدقيق، وكان من هؤلاء: محمود أبو ريَّة، الذي سيجري ههنا بحثُ موقفه من عدالة الصحابة ...

# مشكلة البحث:

هل كان أبو ريَّة ممن يقول بعدالة الصحابة في ؟ وهل كان موضوعيًّا في بحثه وانتهج السبيل القويمة في إيراد المعلومات وتحليلها ونقدها؟

# أهداف البحث:

الوصول إلى معرفة مذهب عامَّة المسلمين في عدالة الصحابة في وبيان أدلَّتهم على ما ذهبوا إليه، ومقارنته بموقف أبي ريَّة من هذا الموضوع.

<sup>(</sup>۱) البخاري، مُحِدٌ بن إسماعيل، صحيح البخاري= الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه، تحقيق: مصطفى البغا، (بيروت: دار ابن كثير ودار اليمامة، ط۳، ۱٤٠٧هـ)، كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد (۹۳۸/۲) برقم: ٩٠٥، ومسلم بن الحجَّاج، صحيح مسلم= المسند الصحيح بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله و تحقيق: مُحدِّ فؤاد عبد الباقي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د. ت)، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، (١٩٦٣/٤) برقم: ٢٥٣٣٠.





#### أهميَّة البحث وسبب اختياره:

تكمن أهميَّة هذا البحث في خطورة الموضوع الذي يتناوله، إذ إنَّ الصحابة هم نَقَلَةُ الدين وحَمَلَةُ الكتاب والسنَّة، فالطعن فيهم إسقاطٌ لموثوقيَّة القرآن الكريم، وبيانه الوارد في السنَّة النبويَّة، فلا بدَّ إذن من كشف الشبهات التي تثار حول عدالتهم، ونقضها.

# منهج البحث:

انتهج البحث المنهج التحليلي في تلمُّس اوجه استدلال المسلمين على عدالة الصحابة، وكذلك في استظهار مذهب أبي ريَّة فيهم، وفي نقد نصوصه وبيان قيمة أقواله واستدلالاته ومدى وجاهتها ودلالاتها على المطلوب.

#### حدود البحث:

تقيّد البحث بكتاب أبي ربَّة: "أضواء على السنَّة المحمَّدية" في طبعته السادسة، ولم يَعرِض لمؤلَّفات أبي ربَّة الأُخرى حتى ما كان منها ذا صلةٍ بموضوع البحث ككتاب: "أبي هريرة شيخ المضيرة".

#### الدراسات السابقة:

تناولَتْ مؤلَّفاتٌ عدَّة مقارَباتِ أبي ريَّة في كتابه "أضواء على السنَّة المحمَّديَّة" سآتي على ذكرها لاحقًا إن شاء الله في موضع التعريف بكتاب أبي ريَّة، وقد استفدتُ منها وبنيتُ عليها، لكني لم أجد بحثًا مفردًا في موضوع عدالة الصحابة وإفراده من الموضوعات التي تناوله أبو ريَّة ودراسة معالجته له.

# خطَّة البحث:

وقد جاء هذا البحث في مقدِّمة ومبحثين، وانقسم كل مبحث إلى مطالب بحسب الخطّة الآتية:

مقدِّمة، وذُكِر فيها مشكلة البحث وأهدافُه وأهميَّته وأسباب اختياره ومنهجه وحدوده والدراسات السابقة وخطَّة البحث، ومبحثان اثنان:

المبحث الأوَّل: الصحابة ﴿ ودلائل عدالتهم، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأوَّل: التعريف بمفهوم الصحابة الله ومفهوم العدالة

المطلب الثاني: دلائل عدالة الصحابة ﷺ في القرآن الكريم

المطلب الثالث: دلائل عدالة الصحابة رضي السنَّة النبويَّة



# www.alukah.net



المبحث الثاني: موقف محمود أبي ربَّة من عدالة الصحابة في كتابه "أضواء على السنَّة المحمَّدية، وفيه مطلبان اثنان:

المطلب الأوَّل: التعريف بالمؤلِّف وكتابه

المطلب الثاني: عرضُ موقف محمود أبي ربِّة من عدالة الصحابة ونقدها

الخاتمة وفيها نتائج البحث والتوصيات

المصادر والمراجع





# المبحث الأوَّل: الصحابة ﷺ ودلائل عدالتهم المطلب الأوَّل: التعريف بمفهوم العدالة ومفهوم الصحابة 🚴 أوَّلاً: التعريف بمفهوم العدالة

# ١ - التعريف بمفهوم العدالة في اللغة:

قال ابن فارس:

"(عدل) العين والدال واللام أصلان صحيحان، لكنهما متقابلان كالمتضادَّين: أحدهما يدلُّ على استواءٍ، والآخر يدل على اعوجاج". (والمقصود: الأوَّلُ).

"فالأول: العدل من الناس: المرضى المستوي الطريقة. يقال: هذا عدل، وهما عدل. قال زهير:

متى يشتجر قوم يقُل سرواتهم همُ بيننا فهمْ رضًا وهمُ عَدْلُ وتقول: هما عدلان أيضا، وهم عدول، وإن فلانًا لَعَدلٌ بيِّنُ العدل والعُدولة..."<sup>(١)</sup>.

وقال ابن سِيْدُه:

"فإذا قيل: رجل عدل. فكأنه وُصف بجميع الجنس مبالغة كما تقول: استولى على الفضل، وحاز جميع الرياسة والنبل. ونحو ذلك، فوصف بالجنس أجمع تمكينا لهذا الموضع وتوكيدًا"<sup>(٢)</sup>.

# ٢- التعريف بمفهوم العدالة في الاصطلاح:

ورد ذكر العالة والعدل في مصادر مصطلح الحديث المتقدِّمة، لكنَّه لم يأت على سبيل الحدِّ والتعريف، فقد قال الخطيب:

"العدل هو من عرف بأداء فرائضه ولزوم ما أمر به، وتوقى ما نهى عنه، وتجنب الفواحش المسقطة، وتحري الحق والواجب في أفعاله ومعاملته، والتوقي في لفظه ما يثلم الدين والمروءة، فمن كانت هذه حاله فهو الموصوف بأنه عدل في دينه، ومعروف بالصدق في حديثه، وليس يكفيه في ذلك اجتناب كبائر الذنوب التي يسمي فاعلها فاسقا، حتى يكون مع ذلك متوقِّيًا لما يقول كثير من الناس إنه لا يعلم أنه كبير، بل يجوز أن يكون

<sup>(</sup>۲) ابن سِيدة، على بن إسماعيل، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١هـ/ ۰۰۰۲م)، (۲/۲۱).



<sup>(</sup>۱) ابن فارس، أحمد بن فارس، **مقاییس اللغ**ة، تحقیق: عبد السلام هارون، (بیروت: دار الفکر، ۱۳۹۹هـ/ ۱۹۷۹م)، (۲٤٦/٤).



صغيرًا، نحو: الكذب الذي لا يُقطع على أنَّه كبير، ونحو التطفيف بحبة وسرقة باذنجانة وغشّ المسلمين بما لا يقطع عندهم على أنّه كبير من الذنوب"(١).

ومن المحدِّثين المتأخِّرين من عرَّف العدل بالحدِّ، فقد قال ابن حجر العسقلاني:

"والمراد بالعدل: مَن له مَلَكَةٌ تحمِلُهُ على مُلازَمة التقوى والمروءة. والمراد بالتقوى: اجتناب الأعمال السيئة من شرك أو فسق أو بدعة"(٢).

# ثانيًا: التعريف بمفهوم الصحابة 🖔

#### ١ - التعريف بمفهوم الصحابة 🍇 في اللغة:

قال ابن فارس:

"(صحب) الصاد والحاء والباء أصل واحد يدلُّ على مقارنة شيء ومقاربته. من ذلك: الصاحب، والجمع: الصحب، كما يقال: راكب وركب. ومن الباب: أصحب فلان، إذا انقاد. وأصحب الرجل، إذا بلغ ابنه. وكلُّ شيء لاءم شيئًا فقد استصحبه"(٣).

وقال ابن درید:

"والصحب والصحاب والأصحاب والصحابة، واحد، فإذا قالوا: صحابة، فَهُم: الأصحاب، وإذا قالوا: صحابة، فَهُم: الأصحاب، وإذا قالوا: صحابة، فهُم: القومُ الذين يصحبونه، ورُبَّمًا كانت الصحابة مصدرًا؛ يقولون: فلان حَسَنُ الصحابة. أي: الصُّحبة"(٤).

# ٢- التعريف بمفهوم الصحابة 🐞 في الاصطلاح:

عرَّف الصحابيَّ جماعةٌ من السَّلف، ومنهم البخاري، فقال:

"مَن صَحِبَ النبيَّ عَلَيْهُ أو رآه من المسلمين فهو من أصحابِهِ"(٥).



<sup>(</sup>۱) الخطيب، أحمد بن علي، **الكفاية في علم الرواية**، تحقيق: أبو عبد الله السورتي وآخرين، (المدينة النبويَّة: المكتبة العلمية، د. ت)، (ص٨٠).

<sup>(</sup>۱) ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، تحقيق: عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، (الرياض: د. ن، ط١، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م)، (ص٦٩).

<sup>(</sup>۲) ابن فارس، مقاییس اللغة، (۳/ ۳۳۰).

<sup>(</sup>٤) ابن درید، مُحِدًّد بن الحسن، جمهرة اللغة، تحقیق: رمزي منیر بعلبكي، (بیروت: دار العلم للملایین، ط۱، ۱۹۸۷م)، (۱/ ۲۸۰).

<sup>(°)</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب أصحاب النبي على، باب فضائل أصحاب النبي على، (١٣٣٥/٣).

# www.alukah.net



فجمع في تعريفه بين طول الملازمة (الصحبة) وبين مطلق الرؤية ببركة رؤية رسول الله الله التي لا تُماثلها رؤية أحد من البشر، واشترط الإسلام لذلك فقال: (من المسلمين).

ثم أُضيفت قيود وتشقيقات إلى التعريف عند المتأخِّرين لكنَّها لا تخرج عن تعريف البخاري، فقال ابن حجر العسقلاني:

"هو مَن لقيَ النبي ﷺ مؤمنًا به، ومات على الإسلام، ولو تخلّلت رِدَّة، في الأصحّ "(١).

ونصَّ على اللقاء بدلَ الرؤية؛ ليدخل في مفهوم الصحابة من كان منهم مكفوفَ البصر كابن أُمِّ مكتوم عله.



<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، (ص ١٤٠).

<sup>(15)</sup> ابن حجر العسقلاني، المصدر السابق ((15)



# المطلب الثاني دلائل عدالة الصحابة الله في القرآن الكريم

إنَّ الناظر في القرآن الكريم ليرى بوضوح ثناء الله الكريم العطِرَ على صحابة رسول الله على وذِكرَه بلاءهم الحسن في نُصرة دين الإسلام ونبيِّه، ومن هذه الآيات على سبيل التمثيل لا الاستيعاب:

١- ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْمَاتُ وَمَا جَعَلْنَا الْمَاتُ وَمَا جَعَلْنَا الْمَاتُ اللَّهِ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتُ لَكِيرةً إِلَّا عَلَى ٱللَّذِينَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ ا

#### قال الطبري:

(الأُمَّة)، هي: القرن من الناس والصنف منهم وغيرهم، وأما (الوسط)، فإنه في كلام العرب: الخَيَارُ؛ يقال منه: "فلان وسط الحسب في قومه"، أي متوسط الحَسَب، إذا أرادوا بذلك الرفع في حَسَبه، و"هو وَسَطٌ في قومه، وواسط"(۱).

ثم روى عن رسول الله على ثم عن غير واحد من السلف أن (وسطًا) بمعنى: (عُدولًا) وهُم الخيار من الناس، فهذا تعديل من الله تعالى لتلك الأُمَّة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين (٢).

وكلُّ آية من هذا الباب تناولت الأُمَّة بطريق عموم اللفظ فإنَّها تتناول الصحابة لامحالة بخصوص سبب النزول.

٢- ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۖ وَلَوْ
 ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ۞ ﴿ [آل عمران: ١١٠].

وقد جاء في الآثار: أخَّم الذين هاجروا مع رسول الله ﷺ خاصة (٢)، وقيل: هُم أصحابُ رسول الله ﷺ خاصة (٤)، وقيل وحُقَّ لهم ذلك، وقيل إنَّما لمن كان على شرطهم من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان بالله في كلِّ زمان (١)، وذلك هو الاتِباع بإحسان، فقال الزَّجَّاج:



<sup>(</sup>۱) الطبري، مُحِّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل القرآن، تحقيق: محمود مُحِّد شاكر، (القاهرة: مكتبة الصحابة، د. ت)، (١٤١/٣).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الطبري، المصدر السابق  $(\pi/\pi)$  ۱-01).

<sup>(</sup>٢) الطبري، المصدر نفسه (١٠٠/٧)، وهو مرويٌّ عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما، وغيره.

<sup>(</sup>٤) الطبري، المصدر نفسه (١٠٢/٧).



أصله أنَّه خوطب به أصحاب النبي على الله وهو يعمُّ سائر أمَّة مُحَّد، والشريطة في الخيرية ما هو في الكلام، وهو قوله ﴿ قَالَكُ: ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ ﴾ [آل عمران: ١١٠] (٢).

٣- ﴿ وَٱلسَّدِيقُونَ ٱلْأَقِّلُورَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَضَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَرَداً ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴿ [النوبة: ١٠٠].

وهذي الآية صريحة في فضيلة الصدر الأوَّل من الصحابة، بل وفي استتباع من لحقهم على هَدْيِهِم وسَمْتِهِم أنَّه يكون معهم في رضوان الله وجنَّته<sup>(٣)</sup>.

٤- ﴿ لَّقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِ قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَتُبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ۞ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةَ يَأْخُذُونَهَأٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ۞ ﴿ [الفتح: ١٩-١٨].

وكان سبب هذه البيعة ما قيل: إنَّ رسولَ الله على كان أرسل عثمان بن عفان على برسالته إلى الملإ من قريش، فأبطأ عثمانُ عليه بعضَ الإبطاء، فظنَّ أنّه قد قُتل، فدعا أصحابَه إلى تجديد البيعة...، وهذه البيعة التي تسمى بيعة الرضوان،... وكان الذين بايعوه هذه البيعة فيما ذكر في قول بعضهم: ألفا وأربع مئة، وفي قول بعضهم: ألفا وخمس مئة، وفي قول بعضهم: ألفا وثلاث مئة. فهؤلاء الصحابة جميعًا قد نزل من الله في رضوان الله تعالى عليهم قرآنٌ يُتلى إلى يوم القيامة (٤). وقد تخلَّف عن البيعة وخسر رضوان الله رجل واحد، معلوم النفاق، وكان الصحابة ﷺ يعرفونه (٥).

٥- ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ۚ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآهُ بَيْنَكُمُّ تَرَاهُمْ زُكَّكَا سُجَّدَا يَبْتَغُونَ فَضَهَ لَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَنَا ۖ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِّ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوَرَبَةَ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطَّهُه فَازَرَهُ فَأَسْتَغْلَظَ فَأَسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ ٱلزُّرَّاعَ لِيَغِيظ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةَ وَأُجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾ [الفتح: ٢٩].



<sup>(</sup>۱) الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، (١٠٢/٧-٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) الزجّاج، إبراهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، (بيروت: عالم الكتب، ط١، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م)،

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ينظر الطبري، **جامع البيان عن تأويل آي القرآن**، (٤٣٥/١٤) في أقوال أهل العلم في المراد بالأوَّلين.

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> الطبري، المصدر السابق، (۲۲/ ۲۲۳–۲۲۶) باختصار.

<sup>(</sup>٥) الطبري، المصدر نفسه، (٢٢/ ٢٢٥).

# www.alukah.net



وفي هذه الآية من أعظم الثناء على الصحابة ، وإخبار الله وَ الله على أنزل في أعظم الكتب السماويَّة قبل القرآن الكريم، بأطيب وصف وأجمل حِليّة، فهذا مَثَلُ أصحاب رسول الله في في التوراة والإنجيل (١). وتصوير المثَل أنَّ أصحاب مُحِّد في قليلاً ثم كثروا، ثم استغلظوا (ليغيظ) الله (بحم الكفار)(٢).

7- ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيسَرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَعُونَ فَضْلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فَي وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فَي وَلَا يَجِدُونَ فَلَ يَعِدُونَ فَي صُدُورِهِمْ عَلَيَا أَوْنُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾ [الحشر: ٨-٩].

والآيات بيِّنة الدلالة على مناقب الصحابة، وهي كاشفةٌ عن صدق نيَّاتهم ومحض إخلاصِهمُ الدينَ لله ﷺ، وهذي صفة المهاجرين والأنصار في كتاب الله تعالى<sup>(٣)</sup>.



11

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، (٢٢/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>۲) الطبري، المصدر السابق، (۲۲/ ۲۲۹).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الطبري، المصدر نفسه، (77/7).



#### المطلب الثالث

# دلائل عدالة الصحابة ﴿ فِي السنَّة النبويَّة

وردت أحاديث كثيرة في فضل الصحابة في وتعديلهم وتفضيلهم، وقد زخرت كتب السنّة على اختلاف طرق تصنيفها ما رُبّب منها على الأسماء وما كان على الأبواب بعذه الأحاديث، واعتنى مصنّفو الأبواب بعقد كتب وأبواب لفضائل الصحابة ومناقبهم، فقد عقد البخاري في صحيحه (كتاب فضائل الصحابة) (١)، وكذلك فعل مسلم (٢)، وغيرهما من أئمة الحديث، بل قد صنّف الأئمة كتبًا مستقلّة موضوعها فضائل الصحابة ومناقبهم، ومنها: فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ويقسم الباحثون تلك الأحاديث إلى قسمين: ما في فضل مجموع الصحابة، وما جاء في فضائل أفرادهم مخصوصين بالذكر والمنقبة، وسأسوق أمثلةً للنوع الأوّل إذ هو المقصود ببحث عدالة الصحابة في، واستيعاب النصوص في فضائل الصحابة متعذّر لكثرتها وامتلاء كتب الحديث بحا.

الدين عبد الله بن مسعود عن النبي عن النبي الله عن الله عن النبي الله عن النبي الله عن النبي الله عن الله عن النبي الله عن الله عن الله عن الله عن النبي الله عن النبي الله عن النبي الله عن الله ع

وهذا الحديث شهادة صريحة في تفضيل قرن الصحابة وجيلهم على الأجيال اللاحقة من الأُمَّة، وفي هذا تعديل من رسول الله على لذاك الجيل المتقدِّم في الفضل والسبق إلى الخيرات.

٢ حديث أبي سعيد الخدري ﴿ ، قال: قال النبي ﴿ : "لا تَسُبُّوا أصحابي؛ فَلو أَنَّ أَحَدَكُم أَنفَقَ مِثلَ أُحُدِ
 ذَهَبًا ما بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِم ولا نَصِيفَهُ (٤).

والحديث مكوَّنٌ من شقَّين:

الأوَّل: حميَّة رسول الله على الأصحابه وانتصاره لهم.

<sup>(</sup>٤) البخاري، صحيح البخاري، كتاب فضائل أصحاب النبي، باب: قول النبي: "لو كنت متخذا خليلًا"، (٨/٥) برقم:٣٦٧٣، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ١٠٤٨هـ، الصحابة ، الصحابة ، الصحابة ، الصحابة ، ١٩٦٧/٤) برقم: ٢٥٤٠ من حديث أبي هريرة ، ورواه غيرهما أيضًا.



<sup>(</sup>١) البخاري، صحيح البخاري، (١٣٣٥/٣).

<sup>(</sup>۲) مسلم، صحیح مسلم، (۶/ ۱۸۵٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الشهادات، باب: لا يشهد على شهادة جور إذا أُشهد، (۱۷۱/۳) برقم: ٢٦٥٢، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ، باب: فضل الصحابة ثم الذين يلونحم ثم الذين يلونحم، (٤/ ١٩٦٣) برقم: ٢٥٣٣، ورواه غيرهما أيضًا، ويروى من حديث عبد الله بن مسعودٍ كذلك.



والثاني: ذكر فضيلتهم وعلوِّ منزلتهم على من جاء أو يجيء بعدَهم، وذلك في المقارنة بين مقادير الإنفاق في سبيل الله، وأنَّ العمل مرتبط بالنيَّة وشدَّة ابتغاء رضوان الله ﷺ.

٣- حديث أبي سعيد الخدري هُ قال: قال رسول الله هُ النَّاسِ زَمانٌ فَيغزو فِئامٌ مِنَ النَّاسِ وَمَانٌ فَيغزو فِئامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقالُ: هل فيكُم مَن صاحَبَ أصحابَ رسولِ اللهِ هُ في فيقولون: نعم. فَيُفتحُ لهم، ثُمَّ يأتي على النَّاسِ وَمَانٌ فيغزو فِئامٌ مِنَ النَّاسِ، فيُقالُ: هل فيكم مَن صاحَبَ مَن صاحَبَ أصحابَ رسولِ اللهِ هُ فيقولون: نعم. وَيُقامٌ مِنَ النَّاسِ، فيُقالُ: هل فيكم مَن صاحَبَ مَن صاحَبَ أصحابَ رسولِ اللهِ هُ فيقولون: نعم. فَيُفتَحُ لهم "(١).

وهذا الحديث آية من آيات نبوَّة رسول الله على، ومنقبة باهرة من مناقب أصحابه ، ومن تابعهم واهتدى بمديهم.

2- حديث أبي موسى الأشعري ﴿ قال: صلّينا المغربَ مع رسول الله ﴿ قُلنا: لو جَلَسنا حتى نُصلّي معهُ العِشاءَ. قال: فجلَسنا، فَحَرَجَ علينا، فقال: "ما زِلتُم ها هُنا!". قُلنا: يا رسولَ اللهِ! صَلّينا مَعَكَ المغرِب، ثُمَّ قُلنا نجلسُ حتى نُصلّي مَعَكَ العِشاءَ. قال: "أحسنتُم أو: أصبتُم ". قال: فَرَفَعَ رأسَهُ إلى السماء، وكانَ كثيرًا مُعَلَّ يرفَعُ رأسَهُ إلى السماء، وكانَ كثيرًا مُعَلَّ يرفَعُ رأسَهُ إلى السّماءِ، فقال: "النُّجومُ أَمَنَةٌ للسَّماءِ، فإذا ذَهَبَتِ النُّجومُ أتى السَّماءَ ما تُوعَدُ، وأنا أَمَنَةٌ لأصحابي، فإذا ذَهَبُ أَتى أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةٌ لأُمَّتي، فإذا ذَهَبُ أصحابي أتى أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةٌ لأُمَّتي، فإذا ذَهَبَ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةٌ لأُمَّتي، فإذا ذَهَبَ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةٌ لأُمَّتي، فإذا ذَهَبَ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةً لأمَّتي، فإذا ذَهَبَ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنَةً لأُمَّتي، فإذا ذَهَبُ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ، وأصحابي أمَنةً لأمَّتي، فإذا ذَهَبُ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ "(٢).

قال العلماء في شرح هذا الحديث:

"الأَمنَةُ- بفتح الهمزة والميم- والأمن والأمان بمعنى، ومعنى الحديث: أنَّ النجومَ ما دامت باقيةً فالسَّماءُ باقيةً، فإذا انكدَرَتِ النُّجومُ وتناثرت في القيامةِ، وَهنَتِ السَّماءُ فانفطَرَت وانشقَّت وذهبت، وقوله عَنْ: "وأنا أَمنَةُ لأصحابي، فإذا ذهبتُ أتى أصحابي ما يوعدونَ". أي: منَ الفِتَنِ والحُروبِ وارتدادِ مَنِ ارتدَّ مِنَ الأَعرابِ واختلاف القلوب ونحو ذلك، ممّا أنذرَ به صريحًا، وقد وَقَعَ كُلَّ ذلكَ.

<sup>(</sup>٢) مسلم، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ، باب: بيان أن بقاء النبي الله أمان لأصحابه، وبقاء أصحابه أمان للأُمَّة، (١٩٦١/٤) برقم: ٢٥٣١، وغيره.



14

<sup>(</sup>۱) البخاري، صحيح البخاري، كتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ، باب: فضائل أصحاب النبي ﷺ، ومَن صحب النبي ﷺ أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه، (۲/۵) برقم: ٣٦٤٩، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ﷺ، باب: فضل الصحابة ثم الذين يلونحم ثم الذين يلونحم، (١٩٦٢/٤) برقم: ٢٥٣٦، ورواه غيرهما كذلك.



قوله على: "وأصحابي أَمَنَةُ لأُمَّتي، فإذا ذَهَبَ أصحابي أتى أُمَّتي ما يُوعَدونَ". معناهُ: مِن ظُهور البِدَعِ والحوادِثِ في الدين والفِتَنِ فيهِ، وطُلوع قَرنِ الشَّيطانِ، وظهورِ الرُّومِ وغيرِهم عليهِم، وانتهاكِ المدينةِ ومَكَّةَ وغيرِ ذلك، وهذهِ كُلَّها مِن مُعجِزاتِهِ اللهِ اللهُ الل

7- حديث جابر هُم، عن رسول الله هُم، أنَّه قال: "لا يَدخُلُ النَّارَ أَحَدٌ مُمَّن بَايَعَ تحتَ الشَّجَرَةِ" (٢). وهذه دلالة ظاهرةٌ على عموم الرضوان عنهم، ومقتضاها تعديلهم، وقد كانوا ١٤٠٠ صحابي أو يزيدون كما مرَّ في الأدلة من القرآن الكريم.

ويضاف إلى دلالة الكتاب والسنّة- وهي دلالة مستغنية عن الاستعانة بغيرها من البراهين- فهناك دلالة الإجماع التي أشار البحث إليها من قبل، وكذلك دلالة العقل، وقد مر التنويه بها في المقدِّمة، ومما يقال فيها أيضًا:

ما بعث به رسول الله على من التزكية والتطهير، ولا ريب أنّه أعظم من قام بذلك، ولا يكون محلّه إلا في الصحابة ، فتزكيتهم دليل صدق الرسالة ونجاحها، وكذلك تعليمهم الكتاب والحكمة، فلا بد بعد هذا التعليم من بلاغ، ولا بد للبلاغ من صيانة وحفظ وديانة، وهم كانوا أهل ذلك وأولياءه، فعدالة الصحابة إذن من مقتضيات حفظ هذا الدين وبقائه، ثم الله والقول بعدم عدالتهم ينافي ما تقرَّر من أصول الشريعة من صلاحيتها وإصلاحها لكلِّ زمان ومكان، فإذا كانت لم تُصلِح القوم الذين نزلت بين ظهرائيهم، فكيف ستَصلُحُ وتُصلِحُ من يأتي بعدهم بقرون متطاولة؟! وكذلك إنَّ النظر في تاريخ عامَّة الصحابة يجد فيهم مكارم الأخلاق التي تصلح لنبتة الإسلام، فهل سيصبحون بعد الإسلام وتمذيبه شرًا مما كانوا عليه في الجاهليَّة الجهْلاء؟! (٣)



1 2

<sup>(</sup>۱) النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط۲، ١٣٩٢هـ)، (٨٣/١٦).

<sup>(</sup>٢) أبو داود، سليمان بن الأشعث، **سنن أبي داود**، تحقيق: مُجَّد محي الدين عبد الحميد، (صيدا: المكتبة العصريّة، د. ت)، كتاب السنَّة، باب: في الخلفاء، (٢١٣/٤) برقم:٢٥٣، وغيره.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الخطيب، الكفاية في علم الرواية، (ص٤١).



#### المبحث الثابي

# موقف محمود أبي ريَّة من عدالة الصحابة في كتابه "أضواء على السنَّة الحمَّدية"

# المطلب الأوَّل التعريف بالمؤلِّف وكتابه أوَّلاً: التعريف بمحمود أبي ريَّة

مصادر ترجمة محمود أبي ربَّة شحيحة جدًّا وهذا ما أكَّده علي بن مُحَّد العمران محقِّقُ كتاب عبد الرحمن المعلِّمي "الأنوار الكاشفة" الذي ألَّفه للرد على كتاب أبي ربَّة "أضواء على السنَّة المحمَّديَّة، وقد استطاع علي العمران تجميع ترجمةٍ لا بأس بما، ساق عناصرها في مقدِّمة تحقيقه، ولعلَّها أوفى ترجمة لأبي ربَّة، وأنا أذكر ملحَّصها ههنا:

- اسمه: محمود أبو رية، ولده في كفر المندرة (مركز أجا) محافظة الدقهلية بمصر، في ١٥ ديسمبر عام ١٨٨٩م.
- نشأته: عاش في بلدته موسرًا، إلى أن حلّت به وبأُسرته سنة ١٩١٦م نكبةٌ مالية ذهبت بكل ما يملكون، وساءت حاله جدًّا، وكان كثير الشكوى من حاله وتقلّب الدهر به، ثمّ إنَّه انتسب إلى الأزهر في مقتبل عمره، لكنه لم يتجاوز المرحلة الثانوية الأزهرية مع محاولته أكثر من مرة، ثم عمل مصححًا للأخطاء المطبعية بجريدةٍ في بلده، ثم موظفًا في دائرة البلدية حتى أحيل إلى التقاعد.

وانتقل إلى المنصورة في سنة ١٩٢٤م أو قبلها، ولم يأنس بما وكان يشكو الوحشةَ فيها.

- أعماله: في المنصورة عمل في الصحافة، وقد بدأ حياته ملتمسًا التعرّف بأشهر أُدباء عصره وكُتّابهم، حتى تعرّف على مصطفى صادق الرافعي عن طريق المراسلة، وذلك من عام ١٩٣٢م إلى عام ١٩٣٤م قبل وفاة الرافعي بثلاث سنين.

وكان مقتبل عمل أبي رية بالكتابة في الصحف والمجلات المعروفة في عصره، وبتلخيص بعض الكتب الأدبية، ككتاب الحيوان للجاحظ وبعض الكتب الأدبية، وكان في أُوْلَيات مقالاته مدافعًا عن الدين وعن البلدان الإسلامية.

- بدايات تشكيكه في السنّة النبويّة: ويُرجَّح أن تعود بداية انحراف أبي رية عن السنة إلى عام ١٣٦٣هـ حيث يُرى في "مجلة الفتح الإسلامية" وهو يدافع عن القرآن، لكنه في الوقت نفسه يغمز ويلمز السنة ضمنًا.





وبدا أكثر صراحة في نقد السنة الصحيحة والقدح فيها بعد ذلك؛ فكتب مقالاً في "مجلة الرسالة" في إنكار حديث سِحْر النبي الوارد في الصحيح، وردّ عليه الأستاذ محمّد فؤاد عبد الباقي.

ثم وضَح انحرافه عن السنة بعد ذلك في مقال له في "مجلة الرسالة" عدد ٦٣٣ رمضان ١٩٤٥هم ١٩٤٥م بعنوان "الحديث المحمدي". ذكر فيه أن مقاله هذا خلاصة كتاب سيُنشر في هذا الخصوص. وقد رد على مقاله ذاك الدكتور محمَّد أبو شهبة في "مجلة الرسالة" نفسها بعد نحو شهرين عدد ٦٤٢ سنة ١٣٦٤ ه. ثم ردّ على الردّ أبو رية في العدد ٢٥٤ من المجلة نفسها.

وبعد ذلك بنحو ثلاث عشرة سنة نَشَر أبو رية ما وَعَد به في كتاب بعنوان "أضواء على السنة المحمدية".

- مؤلَّفاتُه:
- ١ عليٌّ وما لقيه من أصحاب الرسول. مخطوط.
  - ٢ أضواء على السنة المحمدية.
- ٣ أبو هريرة شيخ المضيرة. طبع. وفيه طعن وسباب وشتم وافتراء على راوية الإسلام وشيخ محدِّثيه صاحب
   رسول الله ﷺ أبي هريرة ﷺ.

وغيرها، وله مراسلات مع مرتضى الرضوي وهو شيعي اثنا عشري.

– **وفاته**: توفي في ١١ ديسمبر ١٩٧٠ م بالجيزة<sup>(١)</sup>.

# ثانيًا: التعريف بكتاب "أضواء على السنَّة الحمَّديَّة".

الكتاب كما وصَفَه المعلِّمي اليماني، إذ قال:

"طالعتُه وتدبّرتُه؛ فوجدته جمعًا وترتيبًا وتكميلًا للمطاعن في السنة النبوية، مع أشياء أخرى تتعلق بالمصطلح وغيره"(٢).

وقد أثار فيه عددًا من القضايا التي أثار كثيرًا منها المستشرقون وطوائف أهل البدعة قبله، من أمثال:

- مكانة السنة من التشريع.
- حكم كلام رسول الله على في الأمور الدنيوية.



<sup>(</sup>١) العمران، علي بن مُحِدّ، مقدمة تحقيق كتاب الأنوار الكاشفة (ص١٧-٣٢).

<sup>(</sup>٢) المعلمي، عبد الرحمن بن يحيى الأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة، تحقيق: علي بن مُحَّد العمران، (٥٠). (٥٠) المكرَّمة: دار عالم الفوائد، ط٢، ٤٣٤هـ)، (ص٥).



- تدوين الحديث وجمع الشبهات المثارة حوله في أكثر من مبحث.
  - عدالة الصحابة 🐞 في أكثر من مبحث في كتابه.
    - رواية الحديث بالمعنى وأثرها على موثوقيَّته.
      - نشأة الوضع في الحديث.
      - السياسة وأثرها في الكذب في الحديث.
        - الإسرائيليات وتسرُّ بها إلى الحديث.
    - المسيحيّات وأثرها في تكون الثقافة الحديثية.
      - أبو هريرة ﴿ فِي ومداخل الطعن فيه.
      - أحاديث مشكلة ومنهج التعامل معها.
      - الخبر وأقسامه من حيث التواتر والآحادية.
        - نفى تقوية الأحاديث بتعدُّد الطرق.
          - عدم عناية المحدثين بنقد المتون.
        - الصحيحان وانتقادهما والطعن فيهما.
          - الإزراء بفقهاء المحدِّثين.
  - تكاثر طرق الحديث بعد العصر الأوَّل (نمو الأسانيد).

وموضوعات كتابه - كما هو ظاهر - لا جديد فيها، إنَّما هي اجترار لمطاعن الفرق الضالَّة وأكاذيب وضلالات المستشرقين، وكتب المحدِّثين والباحثين في علم الحديث ملآى بالردود عليها وبيان تمافتها.

وقد طالت قائمة الردود على هذا الكتاب، فمنها كتاب: "ظلمات أبي ريَّة" لمحمد عبد الرزاق حمزة، و"الأنوار الكاشفة" لعبد الرحمن المعلمي، و"السنة ومكانتها في التشريع" لمصطفى السباعي، و"منهج النقد عند المحدثين" لمحمد مصطفى الأعظمى، وغيرها كثير.





#### المطلب الثابي

# عرضُ موقف محمود أبي ريّة من عدالة الصحابة ونقدها

وهو أهم مطالب هذا البحث، ويحسن بي التنبيه في مقتبل هذا المطلب إلى مصادر أبي ربَّة ومنهجه عمومًا في هذا الفصل من كتابه (فصل عدالة الصحابة) قبل الولوج إلى النقد التفصيلي لموقفه، أمَّا فيما يتعلَّق بالمصادر، فقد صرَّح بالنقل عن ثلاثة كُتَّاب هم:

١ - المقبلي.

٢- طه حسين.

٣- أحمد أمين.

ولكلِّ واحد منهم موقف من الصحابة بل من الحديث النبوي تتعارض مع موقف أهل السنَّة والجماعة من أتباع المذاهب المعروفة، فالمقبلي:

نشأ في بيئة اعتزالية المعتقد، هادوية الفقه، شيعية تشيعًا مختلفًا، يغلُظُ في أناس ويخفُّ في آخرين، فحاول التحرُّر فنجح تقريبًا في الفقة، وقارب التوسّط في التشيّع، أما الاعتزال فلم يكد يتخلص إلّا من تكفير أهل السنة مطلقاً، وكلامه هنا يدور حول قضايا الاعتزال.

ثم عرضها المعلِّمي ونَقَدها مسألةً مسألةً، وذكر نقده لبعض رواة الصحيحين، وردَّ اعتراضاته ردًّا مُحكمًا (١). وأمَّا طه حسين فتُلتَمَسُ دلائلُ موقفه السلبي من الصحابة الكرام في مقالة خالد العصيمي في مجلَّة البيان (٢).

وأمًّا أحمد أمين فقد سُجَّل عليه اعتراف يحول بينه وبين موضوعيَّة البحث العلمي، وهذا الاعتراف يرويه مصطفى السباعي، فيقول:

"ولما ثار نقاشٌ في الأزهر حول الإمام الزهريّ عام ١٣٦٠هـ، قال الأستاذ أحمد أمين للدكتور علي حسن عبد القادر، وهو الذي أثيرت الضجة حوله:

<sup>(</sup>۲) العصيمي، خالد بن سعود، من مواقف طه حسين تجاه التراث الإسلامي، (لندن: مجلة البيان، العدد ١٤٣ ـ رجب ١٤٢٠ ـ الموافق لـ نوفمبر ١٩٩٩م).



11

<sup>(</sup>١) المعلمي، الأنوار الكاشفة، (ص٣٨٣-٣٨٦)



إِنَّ الأزهر لا يَقْبل الآراء العلمية الحرة، فخير طريقة لِبثِّ ما تراه مناسبًا من أقوال المستشرقين ألاَّ تنسبها إليهم بصراحة، ولكن ادفعها إلى الأزهريين على أنها بحث منك، وألبِسها ثوبًا رقيقًا لا يُزعجهم مسها، كما فعلتُ أنا في (فجر الإسلام، وضحى الإسلام)(١).

وأمًّا ما يتعلَّق بالمنهج، فقد امتاز منهج أبي ريَّة بما يأتي:

١- الإخلال بالأمانة العلميَّة في النقل، ومنه إسقاطه كلما وعبارات مؤثرة في سياق النصوص التي ينقلها من المصادر (٢).

٢- تمويل ما يخدم موقفه، وتموين ما يعارضه، ومن أمثلته: تمويله من عدد المنافقين في المجتمع المدني (٣)، وسيأتي تفصيله (٤)، وتمويله من دور كعب الأحبار في الإسلام (٥)، وتموينه من أقدار الصحابة وبذلهم وتضحياتهم وجهادهم مع رسول الله على سبيل رفعة دين الله على .

٣- عدم الموضوعية والإلمام بقواعد علم الحديث الذي يبحث فيه، ففي حين ينتقد "صحيح البخاري" ويطعن
 في موثوقيَّته، يعود فيستدلُّ لقضاياه بأسانيد تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر!(٦)

٤- خروجه عن لغة العلم في عرض قضايا البحث إلى السِّباب والشتائم والافتراءات (٧).

وقد نقد كتاب أبي ربَّة جمعٌ من العلماء قديمًا وحديثًا - كما تقدَّم التنويه به -، وقد تناول الأعظمي مادَّة عدالة الصحابي عنده تناولًا أكثر تنظيمًا في تنسيق الردود والمناقشات، لذا سأعتمده في تنسيق نقاط هذا المبحث، وأُضيف إليه ما وجدته عند غيره مما فيه إثراءً للموضوع:

# أولاً: زعم أبي ريَّة أنَّ القول بعدالة الصحابة كافَّةً ليس بمذهب الحقِّقين

قال محمود أبو ريَّة:

"الأخذ بعدالة جميع الصحابة:



<sup>(</sup>۱) السباعي، مصطفى بن مُجِّد، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، (بيروت: المكتب الإسلامي، د. ت)، (ص٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) المعلمي، الأنوار الكاشفة، (ص٧٢، ٧٣، ٣٠٢، ٣٧٥ وغيرها).

<sup>(</sup>٣) أبو ريَّة، محمود، أضواء على السنَّة المحمَّديَّة، (القاهرة: دار المعارف، ط٦، ١٩٩٤م)، (ص٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) المعلمي، الأنوار الكاشفة، (ص٩١).

<sup>(°)</sup> المعلِّمي، المرجع السابق، (ص١٤٥-١٥٨).

<sup>(</sup>٢) أبو رية، أضواء على السنة المحمدية، (ص١٧٤)، وحمزة، مُحَدِّد عبد الرزاق، ظلمات أبي رية، (القاهرة: المطبعة السلفية ومكتبتها، ١٣٧٨هـ)، (ص٢٠٠).

<sup>(</sup>٧) حمزة، ظلمات أبي رية، (ص٢١٣).



وإذا كان الجمهور على أنَّ الصحابة كلهم عدول ولم يقبلوا الجرح والتعديل فيهم كما قبلوه في سائر الرواة واعتبروهم جميعا معصومين من الخطأ والسهو والنسيان، فإنَّ هناك كثيرًا من المحققين لم يأخذوا بهذه العدالة (المطلقة) لجميع الصحابة وإنما قالوا كما قال العلامة المقبلي إنها (أغلبية) لا عامة، وإنّه يجوز عليهم ما يجوز على غيرهم من الغلط والنسيان والسهو، بل والهوى"(١).

وقد أجاب الأعظمي بأنَّ عدم الاسترابة في عدالة الصحابة كافَّة هو قول الأئمة الأربعة، والمحدِّثين كافَّة كالبخاري ومسلم وأبي داود والنَّسائي والترمذي وابن معين وابن المديني وأبي زرعة وأبي حاتم وابن حبَّان وابن تيمية، وعلى وجه الاختصار: علماء أهل السنَّة والجماعة كافَّة، وعليه سلف الأُمَّة وجماهير الخَلَف، فإذا لم يكن هؤلاء من المحقِّقين، فمن يكون إذن؟!(٢)

وذكر الأعظمي أنَّ من خالف في إثبات العدالة للصحابة كافَّةً هم طوائف من الفرق المبتدعة، ولَحِقهم من استشهد أبو ريَّة بأقوالهم ممن ذكرناهم (٢). ثم أفاض في سياق أدلَّة عدالة الصحابة هي مِنَ الكتاب والسنَّة (٤).

وذكر مُحِدً عبد الرزاق حمزة أنَّ أبا ربَّة قد خلط بين بين العدالة وعدم السهو أو الخطأ والنسيان، وأنَّ أهل السنَّة مع إجماعهم على عدالة الصحابة لا يحيلون عليهم ما يجوز على سائر البشر من السهو أو الوهم، وحاشاهم من الكذب<sup>(٥)</sup>، ثمَّ ذكر استدراك الصحابة في بعضهم على بعض، والعصمة إثمَّا تقع بالمجموع من حصول الاستفاضة وعدم ظهور النكير، إذ لا بُدَّ في كلِّ عصرٍ من قائمٍ لله بحجَّته آمرٍ بالمعروف منكر للمنكر، مصداقًا لحديث رسول الله في الذي رواه عنه جماعة من الصحابة في: "لا يزال ناس من أمتي ظاهرين حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون "(٢).

ثانيًا: زعمه أنَّ اعتقاد عدالة الصحابة يتعارض مع وجود المنافقين، وارتدادهم أو بعضهم بعد رسول الله



<sup>(</sup>١) أبو ريَّة، أضواء على السنة المحمدية، (ص٣٢٦–٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) الأعظمي، مُجَّد مصطفى، منهج النقد عند المحدِّثين نشأته وتاريخه، (الرياض: مكتبة الكوثر، ط۳، ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م)، (ص١٠٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الأعظمي، المرجع السابق، (ص١٠٦).

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> وينظر: حمزة، **ظلمات أبي رية** (ص٢١٣–٢١٤).

<sup>(°)</sup> حمزة، المرجع السابق، (ص٢١٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري، صحيح البخاري، كتاب المناقب، بابّ، (٤/ ٢٠٧) برقم: ٣٦٤٠. ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: "لا تزال طائفة من أُمّتي ظاهرين على الحق"، (١٥٢٣/٣) برقم: ١٩٢١



ذلك أنَّه استدلَّ بمن اشترك في حادثة الإفك، وأنَّ رسول الله على قد قال في آخرين: "ليردن عليَّ ناس من أصحابي... فأقول سحقًا سحقًا"، وأنّه قد نزلت سورة في القرآن بذمِّهم باسم (المنافقون).

وهذا الذي أشار إليه الأعظمي من حديث الحوض ونحوه افتتحه أبو ربَّة بقوله:

"وكأنَّ الرسول صلوات الله قد رأى بعيني بصيرته النافذة ما سيقع من أصحابه بعد انتقاله إلى الرفيق الاعلى، فقال..."(١). ثمَّ ساق الأحاديث.

وعرَّض بالنفاق فيما بعدُ<sup>(٢)</sup>، واستهلَّ الكلام بقوله: "المنافقون من الصحابة"! كذا قال وهي مغالطةٌ شنيعة كما سيأتي بيانه، ثمَّ مارس أُسلوب التهويل في ذكر أعداد المنافقين في ذاك الجيل، فقال:

"ومن شاء أن يقف على أسماء المنافقين من الخزرج والاوس فليرجع إلى الجزء الاول من أنساب الاشراف يجد أسماءهم قد ملات عشر صفحات كاملة من صفحة ٢٧٤ إلى ٢٨٣"(٢). فأوهم أنَّهم كُثُر، وقد أجاب الأعظمي عن ذلك كلَّه بما يأتي:

١- أمًّا ما يتعلَّق بوجود سورة هي سورة (المنافقون) فإنَّ هنالك سورةً هي سورة (المؤمنون)!

٢- ما نزل من الآيات إنَّما هو في ذمِّ المنافقين وليس الصحابة، فإنَّ من شرط الصحابة الإسلام والإيمان، وأبو ربَّة نفسه ذكر تعريف البخاري للصحابي، وأنَّه "من صحب النبيَّ في أو رآه من المسلمين فهو صحابي"، ومن صنّف في أسماء الصحابة لم يذكر أسماء المنافقين معهم.

٣- ذكر الاعتراض على عدالة الصحابة بوجود منافقين في المجتمع الإسلامي، وردَّ هذا الاعتراض بما يأتي:
 أ- أنَّ المنافقين كانوا معروفين بأعيانهم وأسمائهم.

ب- تمويل أبي ربَّة بشأن عددهم غير صحيح، فإنَّ الذين ذكرهم البلاذري في الموضع الذي أشار إليه أبو
 ربَّة في حدود الأربعين، في حين أوهَمَ أبو ربَّة بتمويههِ أخَّم أضعاف هذا العدد.

ج- ورود سيرة الصحابة المشاهير المكثرين من الرواية مفصَّلةً في كتب التراجم والطبقات والتواريخ، فهل فيهم شيء من صفات المنافقين؟! وذكر مُجَّد عبد الرزاق حمزة أنَّه كانت للمنافقين أمارات وعلامات يُعرفون بما فلم يكن أمرهم خفيًّا على المجتمع آنذاك<sup>(٤)</sup>.



<sup>(</sup>١) أبو ريَّة، أضواء على السنَّة المحمدية، (ص٣٢٧-٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) أبو ريَّة، المرجع السابق، (ص٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) أبو ريَّة، المرجع نفسه، (ص٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) حمزة، ظلمات أبي رية، (ص٢١٥-٢١٦).



٤ - ذكر الاعتراض بارتكاب بعض الصحابة الكبائر، وههنا لا بد من ذكر المثال الأشهر عندهم، وهو:
 الوليد بن عقبة، وفي ذلك يقول أبو ريَّة:

"والمدعون للسنة ادّعوا الصحبة أو ثبوتها لمن لم يقض له بها دليل، وفرعوا عليها ما ترى، ثم بنوا الدين على ذلك ألم يقل الله (إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا) في رجل متيقن صحبته، ولم تزل حاله مكشوفة مع الصحبة"(١). وقد سمًّاه في الحاشية، وقد أجاب عن هذي القضيَّة المعلِّمي فأحسن الإجابة، فقد قال:

ومجمل المقالة: أنَّ الوليد بن عقبة لم يروِ شيئًا، وإنما روى عنه مجهول خبرًا لو صحَّ لَما دلَّ إلا على صِدْقِهِ:
وهذا الوليد بن عُقبة بن أبي مُعَيط يقول المشنِعون: ليس من المهاجرين ولا الأنصار، إنما هو من الطُلقاء.
ويقولون: إنّ النبيّ لله كمّ أمر بقتل أبيه عقب بدر قال: يا مُحَّد فمَن للصِبْيَة؟ يعني: بنيه. فقال النبي الله النار". ويقولون: إنّه هو الذي أنزل الله تعالى فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِبَيَا فَتَبَيّنُواْ ﴾
النار". ويقولون: إنّه هو الذي أنزل الله تعالى فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِبَيَا فَتَبَيّنُواْ ﴾
[الحجرات: ٦]، فنص القرآنُ أنه فاسق يجب التبينُ في خبره. ويقولون: إنه في زمن عثمان كان أميرًا على الكوفة فشهدوا عليه أنه شرب الخمر، وكلَّم عليٌّ عثمانَ في ذلك، فأمره أن يجلده فأمر عليٌّ عبد الله بن جعفر فشهدوا عليه أنه شرب الخمر، وكلَّم عليٌّ عثمانَ في ذلك، فأمره أن يجلده فأمر عليٌّ عبد الله بن جعفر فَجَلَدهُ. ومنهم مَنْ يزيد: أنه صلّى بهم الصبح سكران فصلى أربعًا ثم التفت فقال: أزيدكم؟ وكان الوليد أخال عثمان لأمه، فلما قُتِل عثمان صار الوليد ينشئ الأشعار يتهم عليًّا بالممالأة على قتل عثمان ويحرِّض معاوية على قتال على.

هذا الرجل أشد ما يشنّع به المعترضون على إطلاق القول بعدالة الصحابة، فإذا نظرنا إلى روايته عن النبي للرى كم حديثًا روى في فضل أخيه، ووليّ نعمته عثمان؟ وكم حديثًا روى في ذمَّ الساعي في جلده، الممالئ على قتل أخيه في ظنه عليّ؟ وكم حديثًا روى في فضل نفسه ليدافع ما لحقه من الشهرة بشرب الخمر؟ هالنا أنّنا لا نجد له روايةً ألبتّة، اللهم إلا أنه رُوِيَ عنه حديث في غير ذلك لا يصحُّ عنه، وهو ما رواه أحمد وأبو داود من طريق رجل يقال له: أبو موسى عبد الله الهممداني عن الوليد بن عقبة قال:

"لما فتح النبيُّ الله مكة جعل أهل مكة يأتونه بصبيانهم فيمسح على رؤوسهم ويدعو لهم، فجيء بي إليه وأنا مُطيَّب بالخَلُوق فلم يمسح رأسي، ولم يمنعه من ذلك إلا أنَّ أُمي خلَّقتني بالخَلُوق، فلم يمسني من أجل الخَلُوق".

هذا جميع ما وجدناه عن الوليد عن النبي على، وأنت إذا تفقّدْتَ السند وجدتَه غير صحيح لجهالة الهممداني، وإذا تأملت المتن لم تجده منكرًا ولا فيه ما يمكن أن يُتّهم فيه الوليد، بل الأمر بالعكس فإنّه لم يذكر أنّ النبيّ



۲۲

<sup>(</sup>١) أبو ريَّة، أضواء على السنَّة المحمدية، (ص٣٢٣).



على دعا له، وذكر أنه لم يمسح رأسه، ولذلك قال بعضهم: قد علم الله تعالى حاله فحَرَمَه بركة يَدِ النبي على ودعائه. أفلا ترى معي في هذا دلالة واضحة على أنّه كان بين القوم وبين الكذب على النبي على النبي على عجور؟"(١).

وذكر من حججه ارتداد الصحابة! أو بعضهم، وقد تمكّم مجًد عبد الرزاق حمزة بمصادر أبي ربّة في ذلك (٢). ومُمّا لم يذكره الأعظمي، قول أبي ربّة إنّ من الصحابة من شرب الخمر (٣)، وقد سمّاه في الحاشية وهو قدامة بن مظعون في ومعلومة قصّته وأنّه لم يشربها إلا تأوُّلاً لقول الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ ثُمّ اتّقواْ وَءَامَنُواْ ثَعَم اللّه وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ ثُمّ اتّقواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ ثُمّ اتّقواْ وَءَامَنُواْ ثَا مَا الله بياب (إقامة وَاللّه يُعلى على من شرب الخمر على التأويل) فنصّوا على كونه متأوّلاً:

"عكرمة عن ابن عباس، أنَّ قُدامة بن مظعون شرب الخمر بالبحرين، فشُهد عليه ثم سُئل فأقرَّ أنَّه شربه، فقال له عمر بن الخطاب: ما حمَلك على ذلك؟ فقال: لأنَّ الله يقول: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ... ﴾ [المائدة: ٩٣]. وأنا منهم أي من المهاجرين الأولين ومن أهل بدر وأهل أحد -. فقال للقوم: أجيبوا الرجل. فسكتوا، فقال لابن عباس: أجب. فقال: إنَّمَا أنزلها عُذرًا لمن شَرِبَها من الماضين قبل أن تحرم، وأنزل: ﴿ إِنَّمَا ٱلمُثْمِيرُ وَٱلْمَثِيرُ وَٱلْمَثِيرُ وَٱلْمَثِيرُ وَٱلْأَنْكُمُ بِرَجُسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ ... ﴾ [المائدة: ٩٠]، حُجَّةً على الباقين. ثم سأل مَن عِندَهُ عنِ الحدِّ فيها، فقال عليُ بن أبي طالب: إنَّه إذا شرب هَذَى، وإذا هذى افترى؛ فاجلدوهُ ثمانين "(٤).

وقضيّة القذف، ذكر فيها الآية وفيها نصُّ بالتوبة على من تاب من فعله بعد إقامة الحدّ عليه، وأطال في التقرير (٥).

٥- الاعتراض على عدالة الصحابة بحديث الحوض في الآخرة وطرد بعض الناس عنه:



<sup>(</sup>١) المعلِّمي، الأنوار الكاشفة، (ص٣٧٦-٣٧٣).

<sup>(</sup>۲) حمزة، ظلمات أبي رية، (ص۲۱۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> حمزة، المرجع السابق، (ص٣٢٣).

<sup>(</sup>٤) النسائي، أحمد بن شعيب، السنن الكبرى، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠١م)، كتاب الحد في الخمر، باب إقامة الحد على من شرب الخمر على التأويل، (١٣٨/٥) برقم: ٥٢٧٠.

<sup>(°)</sup> الأعظمي، منهج النقد عند المحدثين، (ص١١٧-١١٨).



"إِنّي فَرَطُكُم على الحوض، من مرَّ عَليَّ شَرِبَ ومن شرب لم يظمأ أبدًا، ليَرِدَنَّ عَليَّ أقوامٌ أعرفهم ويعرفونني ثم يحال بيني وبينهم".

قال أبو حازم: فسمعني النعمان بن أبي عياش، فقال: هكذا سمعتَ من سهل؟ فقلت: نعم. فقال: أشهد على أبي سعيد الخدري لسمعتُه وهو يزيد فيها:

"فأقول: إنهم منّي. فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك. فأقول: سُحقًا سُحقًا لمن غَيّر بعدي"(١).

وقد أجاب عنه الأعظمي بنُقولٍ عن أهل العلم ينُصُّون على كون هؤلاء هم: المرتدّون الذين ارتدُّوا على عهد أبي بكر، فقاتلهم أبو بكر الله على عهد أبي بكر، فقاتلهم أبو بكر الله على الله على

"وممّاً لا شكّ فيه أنَّ الحديث متواتر، ولكن طرد بعض الناس من الحوض المقصود بهم: من ارتدًّ عن الإسلام بعد وفاة رسول الله على؛ لأنَّه قد جاء التصريح بذلك في عدد من الروايات، وقد نقلتُ بعضَها، وهذا ما فَهِمَهُ علماء الأُمَّة، وقد عرَّف علماء المصطلح الصحابيَّ ولم يعتبر احدٌ المرتدِّينَ عن الإسلام من الصحابة "(٣).

# ثالثًا: هل كان الصحابة يكفِّر بعضهم بعضًا أو يكذِّب بعضهم بعضًا؟

استشهد أبو ريَّة بقول طه حسين:

"ولا نرى في أصحاب النبيِّ ما لم يكونوا يرون في أنفسهم، فهم كانوا يرون أنهم بشر فيتعرَّضون لما يتعرض له غيرهم من الخطايا والآثام، وهم تقاذفوا التُّهَم الخطيرة، وكان منهم فريق ترامَوا بالكفر والفسوق، فقد روى أن عمار بن ياسر كان يكفر عثمان... والذين ناصروا عثمان من أصحاب النبيِّ كانوا يرون أن خصومهم قد خرجوا على الدين وخالفوا عن أمره، وهُم جميعًا من أجل ذلك قد استحلّوا أن يقاتل بعضُهم بعضًا، وقاتَل بعضُهم بعضًا بالفعل يومَ الجمل ويومَ صِفِّين، إلا ما كان من سعد وأصحابه القليلين، وإذا دفع أصحاب النبي



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> البخاري، **صحيح البخاري**، كتاب الرقاق، باب: في الحوض وقول الله تعالى: (إنا أعطيناك الكوثر)، وقال عبد الله بن زيد: قال النبي

ﷺ: "اصبروا حتى تلقوني على الحوض"، (٢٤٠٦/٥) برقم:٦٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الأعظمي، منهج النقد عن المحدِّثين، (ص١١٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الأعظمي، المرجع السابق، (ص١٢٠).

<sup>(</sup>٤) عادتُه وأمثالُه: تركُ الصلاة على النبيّ ﷺ.



أنفسهم إلى هذا الخلاف، وترامَوا بالكبائر وقاتل بعضُهم بعضًا في سبيل الله، فما ينبغي أن يكون رأيُنا فيهم أحسنَ مِن رأيهم في أنفسهم..."(١).

وختم الفصل بكلمة نقلها عن أحمد أمين في "ضحى الاسلام"، وهو نقلها بدوره عن رسالة لبعض الزيدية: "إنا رأينا الصحابة أنفسهم ينقد بعضهم بعضًا، بل يعلن بعضهم بعضًا، ولو كانت الصحابة عند نفسها بالمنزلة التي لا يصحُّ فيها نقد ولا لعن، لعلمت ذلك من حال نفسها؛ لانهم أعرف بمحلِّهم من عوامِّ أهل دهرنا..."(٢). وذكر كلامًا مما يتداوله أهل الزيغ ويتناقله المستشرقون.

وأجاب عن قضية التكفير بأنّه ليست هناك رواية واحدة صحيحة فيها شيء من ذلك، وأمّا قضيّة التكذيب، فما كان الصحابة يُكذّب بعضهم بعضًا، ولما بلغ عائشة على ما قال عمر وابن عمر رضي الله عنهما في تعذيب الميت ببكاء أهله عليه، قالت: إنّكم لتحدثوني عن غير كاذِبَينِ ولا مُكَذّبينِ ولكنّ السمعَ يُخطِئ (٣).

وما ورد في ذلك أكثرُه لا يصحُّ، وما صحَّ منه فقد دلَّت الدلائل على كون المراد به التخطئة على لغة أهل الحجاز (٤)، وذكر أنّ الصحابة لم يكن يكنِّب بعضهم بعضًا حتى في حال اشتداد الخصومة (٥).

# رابعًا: عدالة الصحابة وادِّعاء منافاها للطبائع البشريَّة

ذكر أنَّ هذه الدعوى ليس لها مستند من الواقع؛ لأنَّ المدعين يتجاهلون أثر التربية في النفوس، وينكرون تأثير الوازع الديني، ومدى قدرته على تمذيبها، وذكر تأثُّر النفس بالإيمان الصحيح وعقيدة التوحيد وسُموّها حتى تقترب من الملائكة، على عكس حالها عندما تتدنَّ فتقترب من الشياطين (٢).

وممًّا استشهد به أبو ريَّة على مقالته في نفي عدالة الصحابة: كون كبار الصحابة كأبي بكر وعمر وعليّ لا يُصدِّقون من يؤدي لهم من الصحابة- حتى كبارهم- حديثًا إلا إذا جاء بشهيد يشهد معه أنَّه قد سمعه من



<sup>(</sup>١) أبو ريَّة، أضواء على السنَّة المحمدية، (ص٣٣٤-٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) أبو ريَّة، المرجع السابق، (ص٣٣٥-٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) مسلم، صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه، (٦٤١/٢).

<sup>(</sup>١٢١). أبو ريَّة، أضواء على السنَّة المحمدية، (ص١٢١).

<sup>(°)</sup> أبو ريَّة، المرجع السابق، (ص١٢١–١٢٢).

<sup>(</sup>٦) أبو ريَّة، المرجع نفسه، (ص١٢٣) وينظر: حمزة، ظلمات أبي ريَّة، (ص٦٤-٦٦).



النبي على الله عنه، ولو كانوا كلُّهم مبرَّأين من الخطأ والكذب- كما قالوا عنهم، الْقبِلَت روايتهم! (١)

وقد أجاب مُحَّد عبد الرزاق حمزة عن هذه الشبهة بأنَّ تثبُّت بعض الخلفاء في رواية بعضهم بتأكيد شاهد أو يمين وقائع جزئيَّة اقتضاها ظرف الحديث و المحدّث، وليس وقائع عامَّة ولا سُنَّةً مُطَّرِدة، ثمَّ ذكر أمثلةً تدلُّ على خلاف ما جاء به أبو ريَّة، واستنكر منه تركه ذكر عثمان هُم وأرجع ذلك لابتغاء أبي رية رضوان من كتب لهم هذا الكتاب، وهم طائفة الشيعة الاثني عشريَّة (٢).

والحديث المشار إليه في قضيّة الاستحلاف هو الحديث المرويُّ في المسند والسنن من طريق أسماء بن الحكم الفزاري، قال: سمعت عليًّا على يقول: كنت رجلا إذا سمعت من رسول الله على حديثًا نفعني الله منه بما شاء أن ينفعني، وإذا حدّثني أحدٌ من أصحابه استحلفتُه، فإذا حلف لي صدّقتُه، قال: وحدَّثني أبو بكر، وصَدَقَ أبو بكر في ...(٦)، وهو حديث لا يصحُّ؛ إذ مدارُهُ على أسماء بن الحكم الفزاري، وقال البخاري في ترجمته من "التاريخ الكبير": "كنت إذا حَدَّثني رجل عَنِ النَّبِيّ على حلّفته، فإذا حلف لي صدقته..."، ولم يرو عن أسماء ابن الحكم إلا هذا الواحد وحديث آخر ولم يتابع عليه، وقد روى أصحاب النَّبِيّ على بعضهم عَنْ بعض فلم يُعلِّف بعضُهم بعضًا (٤). وقال البزَّار: وأسماء مجهول، لم يحدِّث بغير هذا الحديث، ولم يحدِّث عنه إلا عليُّ بن ربيعة، والكلام فلم يرو إلا عن عليّ إلّا من هذا الوجه (٥).

وقد وثَّقه العجلي، وهو معروف بالتوسُّع في توثيق طبقة التابعين، بل إنَّ ابن حبَّان وهو معروف بالتوسُّع أيضًا قد قال فيه: يخطع (٦).



<sup>(</sup>١) أبو رية، أضواء على السنة النبوية، (ص٢٤٢).

<sup>(</sup>۲۲ مرزة، ظلمات أبي رية، (ص۲٤٣).

<sup>(</sup>۱) أحمد بن حنبل، مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرين، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ٢١١ه/ ١٩٨١)، (١/ ١٧٩) برقم: ٢، ابن ماجة، نحجًد بن يزيد، سنن ابن ماجة، تحقيق: نحجًد فؤاد عبد الباقي، (القاهرة: دار إحياء الكتب العربيَّة، د. ت)، كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء في أنَّ الصلاة كفَّارة، (١/ ٤٤٦) برقم: ١٣٩٥، وأبو داود، سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب في الاستغفار، (٢/ ٨٦)، برقم: ١٥٢١، والترمذي، نحجًد بن عيسى، جامع الترمذي= سنن الترمذي، تحقيق: أحمد شاكر وآخرين، (القاهرة: مصطفى البابي الحلبي، ط٢، ١٩٥٥هم)، أبواب الصلاة عن رسول الله على، باب ما جاء في الصلاة عند التوبة، (٢/ ٢٥٧) برقم: ٤٠٦.

<sup>(3)</sup> البخاري، التاريخ الكبير، تحقيق: المعلِّمي اليماني، (حيدر آباد الدكن: دائرة المعارف العثمانية، د. ت)، (٢/ ٥٤).

<sup>(°)</sup> مغلطاي بن قليج، إكمال تقذيب الكمال، تحقيق: عادل بن مجمّد وأسامة بن إبراهيم، (القاهرة: الفاروق الحديثة، ط١، ١٤٢٢هـ/ ١٠٠٥م)، (٦/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٦) ابن حِبَّان، مُحُدِّ بن حِبَّان، الثِ**قات**، (حيدر آباد الدكن: دائرة المعارف العثمانية، ط١، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م)، (٤/ ٥٩)، برقم: ١٨١٥.

# www.alukah.net



وقد نال أبا هريرة هم من طعنِ وشتم وسِباب أبي رية أضعاف ما نال إخوانَه من الصحابة ، وقد ألّف أبو ريّة في ذلك كتابًا مستقلاً وتزلّف به إلى الشيعة الإماميّة وسمّاه: "أبو هريرة شيخ المضيرة"، وقصد بذلك نسف السُّنَة بأجمعها؛ إذ إنّ أبا هريرة هو أكثرُ الصحابة م روايةً للحديث على أنّه انفرد بأحاديث قليلة منظت روايته سقطت رواية غيره من باب أولى! وقد خيّب الله مسعى أبي ريّة وقيّض لهذا الصحابي الجليل من يدافع عنه من أئمّة المسلمين وعلمائهم (۱).



<sup>(</sup>۱) ينظر: حمزة، ظلمات أبي رية، (ص١٢٠-١٩٥ وما بعدها)، والمعلمي، الأنوار الكاشفة، (ص١٩٤-٢٨١).



# خاتمة البحث: النتائج التوصيات

وبعد هذا التطواف الأليم من النظر في الطعون التي نالت خير طبقات الأُمَّة، وأشرف أجيالها، يخلصُ البحث إلى نتيجة مفادها:

١- أوضح البحثُ أنَّ أبا ربَّة لم يأتِ بجديد، إنمّا هي افتراءات مجترَّة من أدبيًات الفرق المنحرفة عن السنَّة النبويَّة والمستشرقين.

٢- بيَّن البحث مداخل الحلل المنهجي التي وقع فيها ابو ريَّة من إخلاله بأمانة النقل، والتهويل لما يحسبه دليلاً له والتهوين لما يظنُّه عليه، وعدم موضوعيَّته في التعامل مع موثوقيَّة المصادر التي يقتبس منها، ونحو ذلك.

# أمَّا التوصيات:

يوصي البحث بتكثيف الدراسات الأكاديمية في موضوع إثبات عدالة الصحابة وكشف شبهات الطاعنين وبيان تهافت استدلالاتهم؛ إذ إنَّ الصحابة هم نَقَلَةُ الدين وحَمَلَةُ الكتاب والسنَّة، فالطعن فيهم إسقاطٌ لموثوقيَّة القرآن الكريم، وبيانه الوارد في السنَّة النبويَّة وفتح باب مشرع لتأويلات الزندقة والباطنية والإلحاد.

والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبيِّنا وآله وصحابته وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين.





# المصادر والمراجع

# أوَّلاً المصادر:

- ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن، معرفة أنواع علوم الحديث= مقدمة ابن الصلاح، تحقيق: نور الدين عتر، دمشق بيروت: دار الفكر دار الفكر المعاصر، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- ابن درید، مُحَدَّد بن الحسن، جمهرة اللغة، تحقیق: رمزي منیر بعلبكي، بیروت: دار العلم للملایین، ط۱، ۱۹۸۷م.
- ابن سيده، علي بن إسماعيل المرسي، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ابن فارس، أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، بيروت: دار الفكر، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- أبو داود، سليمان بن الأشعث، سنن أبي داود، تحقيق: مُحَّد محي الدين عبد الحميد، صيدا: المكتبة العصريّة، د. ت.
- البخاري، مُحَد بن إسماعيل، صحيح البخاري= الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وليامه، بيروت: دار طوق النجاة، ط١،٢٢٢هـ.
  - البخاري، التاريخ الكبير، تحقيق: المعلِّمي اليماني، حيدر آباد الدكن: دائرة المعارف العثمانية، د. ت.
- الخطيب، أحمد بن علي، الكفاية في علم الرواية، تحقيق: أبو عبد الله السورتي وآخرين، المدينة النبويَّة: المكتبة العلمية، د. ت.
- الزجّاج، إبراهيم بن السري، **معاني القرآن وإعرابه**، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، بيروت: عالم الكتب، ط۱، ۱۶۸۸هـ/ ۱۹۸۸م.
- الطبري، مُحَلَّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل القرآن، تحقيق: محمود مُحَلَّد شاكر، القاهرة: مكتبة الصحابة، د. ت.
- ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، تحقيق: عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، الرياض: د. ن، ط١، ٢٠٢١هـ/ ٢٠٠١م.





- مسلم بن الحجَّاج، صحيح مسلم، تحقيق: مُحَّد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ت.
- النَّسائي، أحمد بن شعيب، السنن الكبرى، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠١هـ/ ٢٠٠١م.
- النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط۲، ۱۳۹۲هـ.
- أحمد بن حنبل، مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرين، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠١م.
- ابن ماجة، مُحَّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، تحقيق: مُحَّد فؤاد عبد الباقي، القاهرة: دار إحياء الكتب العربيَّة، د. ت.
- مُحَّد بن عيسى، جامع الترمذي= سنن الترمذي، تحقيق: أحمد شاكر وآخرين، القاهرة: مصطفى البابي الحلبي، ط٢، ١٩٧٥هـ/ ١٩٧٥م.
- مغلطاي بن قليج، إكمال تقذيب الكمال، تحقيق: عادل بن مُحَّد وأسامة بن إبراهيم، القاهرة: الفاروق الحديثة، ط١، ٢٠٢١هـ/ ٢٠٠١م.
- ابن حِبَّان، مُحَّد بن حِبَّان، الثِقات، حيدر آباد الدكن: دائرة المعارف العثمانية، ط١، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م.

# ثانيًا: المراجع:

- أبو ريَّة، محمود، أضواء على السنَّة المحمَّديَّة، القاهرة: دار المعارف، ط٦، ١٩٩٤م.
- الأعظمي، مُحَدِّد مصطفى، منهج النقد عند المحدِّثين نشأته وتاريخه، الرياض: مكتبة الكوثر، ط۳، ۱٤۱هـ/ ۱۹۹۰م.
  - حمزة، مُحَّد عبد الرزاق، ظلمات أبي رية، القاهرة: المطبعة السلفية ومكتبتها، ١٣٧٨هـ.
- السباعي، مصطفى بن مُحَد، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، بيروت: المكتب الإسلامي، د. ت.



#### www.alukah.net



- العصيمي، خالد بن سعود، من مواقف طه حسين تجاه التراث الإسلامي، لندن، مجلة البيان، العدد ١٤٣ . رجب ١٤٢٠ . الموافق له نوفمبر ١٩٩٩م.
- المعلمي، عبد الرحمن بن يحيى الأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة، تحقيق: علي بن مُحَّد العمران، مكة المكرَّمة، دار عالم الفوائد، ط٢، ٤٣٤هـ.

