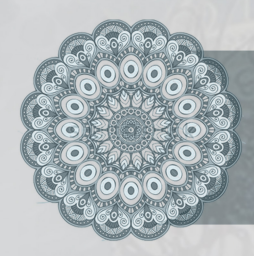
## مسألت الاعتقاد للإمام (بن شاهین ت 385 هـ



مثنب نازك نواف





# مَسْأَلَةُ (لِاعْتِقَاو

تأليف الإمام

أبو حفص عسر بن أحمد بن عثبان بن أحمد بن محمد بن أيوب بن أزداذ البغدادي المعروف به ابن شاهين (المتوفى: ٣٨٥هـ)

وفي أحد هوامشها تعليق مهم لم ينشرمن قبل لشيخنا الدكتور عبدالله
بن عسر الدميجي عن قول المعاصرين
((ولاً نُكفَرُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ بِذَنْبٍ مَا لَمْ يَسْتَصِدُّ...)
استضرجها وعلى عليها
أبو المحسن العراقي الأثري



## بِسم الله الرُّحْمَن الرُّحِيم

الْحَمد لله الَّذِي أبان معالم الْحق فأوضحها، وأنار مناهج الدّين فبينها، وَأنزل الْقُرْآن فصرف فِيهِ الْحجَج، وَأَرْسل مُحَمَّد - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم - فقطع بِهِ الْعذر، فَبلغ الرَّسُول وَبَالغ واجهد وجاهد، وَبَين للأمة السَّبِيل، وَشرع لَهُم الطَّرِيق لِئَلَّا يَقُولُوا: مَا جَاءَنَا من بشير وَلَا نَذِير، ولينذر من كَانَ حَيا ويحق الْحق على الْكَافرين، وَإِلَى الله أَرغب فِي حسن التَّوْفِيق لما يقرب إلَيْهِ من صَوَاب القَوْل وَالْفِعْل، وأستعفيه من الْخَطَأ والزلل إِنَّه ولي الْعِصْمَة والتوفيق، وَبِيَدِهِ الْهِدَايَة والتسديد.

وبعد 🗀 :

فهذا معتقد إمام من أمّة أهل السنة والجماعة ، ذكره في آخر كتابه " شرح مذاهب أهل السنة ومعرفة شرائع الدين والتمسك بالسنن " ، وهذا الكتاب من أهم الكتب في باب الاعتقاد ؛ لأنه من الكتب المسندة ، ومعتقده رحمه الله ذكره لمن استنصحه ، وهذا منهج لأهل العلم في القديم والحديث ، قال الإمام المزني رحمه الله : ((فَإنَّكُ أصلحك الله سَأَلتني أَن أوضح لَك من السّنة أمرا تصبر نفسك على التّمسُك به وتدرأ به عَنْك شبه الأقاويل وزيغ محدثات الصَّالين وقد شرحت لَك منهاجا موضحا منيرا لم التّمسي وَايَّكُ فِيهِ نصحا بدأت فِيهِ بِحَمْد الله ذِي الرشد والتسديد)) (٢) ، ومما جاء عن الإمام الثوري رحمه الله في هذا الباب ، عن شُعَيْب بن حَرْبٍ يَقُولُ: (( «قُلْتُ» لِأَيِي عَبْدِ اللّهِ سُفْيَانَ بْنِ سَعِيدٍ الثّورِيّ: " حَدِّثْنِي بِحَدِيثٍ مِنَ السُّنَة يَنْعَغِني الله عَرَّ وَجَلَّ بِه ، فَإِذَا وَقَفْتُ بَيْنَ يَدَي اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى الثّورِيّ: " حَدِّثْنِي بِحَدِيثٍ مِنْ السَّنَة يَنْعَغِني الله عَرَّ وَجَلَّ بِه ، فَإِذَا وَقَفْتُ بَيْنَ يَدَي اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَسَالَني عَنْهُ فَأَنُّهُ وَأَنَا وَتُؤَاخَدُ أَنْتَ» . فقال: " يَا شُعَيْبُ هَذَا تَوْكِيدٌ وَأَيُّ تَوْكِيدٍ ، اكْتُبْ: بِسْمِ اللّهِ وَمَا الرَّحْمِ اللهُورَيُّ الْمُعَنْ الرَّحِيمِ الْقُرْانُ كَلَامُ اللّهِ غَيْرُ مَخُلُوقٍ ...)) (٣) ، وقال أبو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَي عَابِم اللّهِ اللهُ عَيْرُ مَا اللهِ عَيْرُ مَخُلُوقٍ ...)) (١) ، وقال أبو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَي عَابِم اللّهِ عَيْرُ مَخُلُوقٍ ...)) (١) ، وقال الله مُحَمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَي عَابِه الْعُلَمَاء فِي جَمِيع الْأَمْصَارِ حِجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا الْمُمْصَارِ ، وَمَا أَذْرَكًا عَلَيْهِ الْعُلَمَاء فِي جَمِيع الْأَمْصَارِ حَجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا الْمُمْصَارِ ، وَمَا أَذْرَكًا عَلَيْهِ الْعُلَمَاء فِي جَمِيع الْأَمْصَارِ حَجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا الْمُنْمَاء فِي جَمِيع الْمُمْصَارِ حَجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا الْمُنْمَاء فِي جَمِيع الْأَمْصَارِ عَجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَا اللهِ مُعَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُوقُ المَاءًا وَلَى الْعَلَاءُ اللهُ اللهِ عُمَا أَذُوكًا عَلَى ال



<sup>(</sup>١) "الحجة في بيان المحجة" (١/٩٣)

<sup>(</sup>٢) "شرح السنة للمزني" (ص٧٤)

<sup>(</sup>٣) "شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة" (١٧٠/١)

فَكَانَ مِنْ مَذْهَبِهُ...))(١) ، وقال الإمام الصابوني رحمه الله : ((أما بعد فإني لما وردت آمد طبرستان وبلاد جيلان متوجما إلى بيت الله الحرام وزيارة مسجد نبيه محمد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الكرام، سألني إخواني في الدين أن أجمع لهم فصولا في أصول الدين التي استمسك بها الذين مضوا من أمَّة الدين وعلماء المسلمين والسلف الصالحين، وهدوا ودعوا الناس إليها في كل حين، ونهوا عما يضادها وينافيها جملة المؤمنين المصدقين المتقين، ووالوا في اتباعها وعادوا فيها، وبدعوا وكفروا من اعتقد غيرها، وأحرزوا لأنفسهم ولمن دعوهم إليها بركتها وخيرها، وأفضوا إلى ما قدموه من ثواب اعتقادهم لها، واستمساكهم بها، وإرشاد العباد إليها، وحملهم إياهم عليها، فاستخرت الله تعالى وأثبت في هذا الجزء ما تيسر منها على سبيل الاختصار، رجاء أن ينتفع به أولو الألباب والأبصار، والله سبحانه يحقق الظن، ويجزل علينا المن بالتوفيق والاستقامة على سبيل الرشد والحق بمنه وفضله . قلت وبالله التوفيق ))(^^ ، وهذا المنهج سلكه الصحابة رضى الله عنهم من قبل ، قال الإمام البخاري رحمه الله في كتاب الفتن / بَابٌ: كَيْفَ الأَمْرُ إِذَا لَمْ تَكُنْ جَمَاعَةُ : ((حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا الوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ، حَدَّثَنَا ابْنُ جَابِرٍ، حَدَّثَني بُسْرُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ الحَضْرَمِيُّ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا إِدْرِيسَ الخَوْلاَنِيَّ، أَنَّهُ سَمِعَ حُذَيْفَةً بْنَ اليَمَانِ، يَقُولُ: كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرّ، مَخَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ ۖ وَشَرٍّ، فَجَاءَنَا اللَّهُ بِهَذَا الْحَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنُ» قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: «قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ» قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الحَيْر مِنْ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ صِفْهُمْ لَنَا، قَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا» قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَني ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ» قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدْركَكَ الْمُوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ» (٣) ؛ فتبين مما سبق أنه واجب علينا تحري المعتقد الصحيح ، وتصحيح المعتقد ، ومن أعظم الأدلة على ذلك قوله تعالى : ((قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ، ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا )) [الكهف : ١٠٣-١٠٤] ، قال الحافظ ابن كثير رحمه الله : (( قَالَ الْبُخَارِيُّ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عَمْرِو عَنْ مُصْعَبِ قَالَ: سَأَلْتُ أَبِي يَعْني سَعْدَ بْنَ أَبِي وَقَاصٍ عن قول الله: قُلْ هَلْ نُنَبِّكُمْ بِالْأَخْسَرينَ أَعْمَالًا



<sup>(</sup>١) "السابق" (١/١٩٧)

<sup>(</sup>٢) "عقيدة السلف أصحاب احديث" ص١

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري" (١/٩)



#### مَسْأَلَةُ الإعْتِقَادِ لِعُمَرَ بْنِ أَحْمَدَ

أَهُمُ الْحُرُورِيَّةُ؟ قَالَ: لَا هُمُ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى، أَمَّا الْيَهُودُ فَكَذَّبُوا مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وَأَمَّا النصارى فكفروا بِالْجَنَّةِ وَقَالُوا: لَا طَعَامَ فِيهَا وَلَا شَرَاب، وَالْحَرُورِيَّةُ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ، فكان سَعْدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يُسَيِّيهُم الْفَاسِقِينَ، وَقَالَ عَلِيٌّ بْنُ أَيِي طَالِبٍ وَالضَّحَّاكُ وَغَيْرُ وَاحِدٍ: هُمُ الْحَرُورِيَّةُ «٣» ، وَمَعْنَى هَذَا عَنْ عَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ هَذِهِ الْآيَةَ الْكَرِيمَةَ تَشْمَلُ الْحَرُورِيَّةُ كَمَّ سَشَلُ الْحَرُورِيَّةُ كَمَّ سَلُ الْحَرُورِيَّةُ وَالْمَعْنَى هَذَا عَنْ عَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَلَى الْخُصُوصِ وَلَا هَوْلَاهٍ، بَلْ هِي أَعَمُّ مِنْ هَذَا، فَإِنَّ الْبَهُودِ وَالنَّصَارَى وَقَبْلَ وَجُودِ الْخَوَارِجِ بِاللَّكِيِّيَةِ، وَإِنَّمَا هِي عَلَمَّ مِنْ هَذَا، فَإِنَّ هَذِهِ الْآيَةَ مَكِيَّةٌ قَبْل خِطَابِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَقَبْلَ وُجُودِ الْخَوَارِجِ بِالْكَلِيَّةِ، وَإِنَّمَا هِيَ عَلَمْ مُن الْتَهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ مُنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْ الْمُولُونَ مَحْبُولُونَ مَصْرَعَةٍ مَوْضَيَةٍ مَقْبُولَةٍ وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُنْهُ وَلَو مَلْ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَيْرِ شَرِيعَةٍ مَسْرُوعَةٍ مَرْضِيَةٍ مَقْبُولَةٍ وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى عَلَى عَيْرِ شَرِيعَةٍ مَشُولُةٍ وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ مَنْمُولُونَ مَحْبُولُونَ مَصْرَاقِ الْعَلَى اللَّذِينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَيْرِ شَرِيعَةٍ مَسْرُوعَةٍ مَرْضِيَّةٍ مَقْبُولُةٍ وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ مَنْ وَلَقَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الْمَعْوَلِ وَالْمَعْلُولُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَالِ الْمَعْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْمَعْمُ اللَّهُ عَلَى الْمَعْولُ



<sup>(</sup>۱) "تفسير ابن كثير" (۱۸۰/۵)

### ولة

#### سبب استضراج هذه المعتقد

إن الذي دفعني إلى الاعتناء بهذا المعتقد عدة أمور:

- ۱- سلامة معتقد مصنفها رحمه الله (۱) ، فقد سار على منهج أهل السنة والجماعة كما سنبين لاحة أ<sup>(۱)</sup>.
  - ٢- كثرة العقائد الفاسدة في هذا الزمن ، وإدعاء كل منهم أنهم على السنة (٣)
     وكل يدَّعى وصلاً بليلي .... وليلي لا تقر لهم بذاكا
- ٣- هذا المعتقد جاء ضمن مصنف كبير ، فرأيت أن أفرده ليسهل الوقوف عليه ، قال ابن حزم رحمه الله في بيان مقاصد التأليف : ((اما شيء لم يسبق الى استخراجه فيستخرجه
  - واما شيء ناقص فيتممه .
  - واما شيء مستغلق فيشرحه
  - واما شيء طويل فيختصره ، دون ان يحذف منه شيئا يخل حذفه اياه غرضه .

(١) قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله : ((يجب على طالب العلم أن يحرص على الكتب الأممات الأصول دون المؤلفات حديثًا؛ لأن بعض المؤلفين حديثًا ليس عنده العلم الراسخ، ولهذا إذا قرأت ما كتبوا تجد أنه سطحي، قد ينقل الشيء

بلفظه، وقد يحرفه إلى عبارة طويلة لكنها غثاء، فعليكُ بالأممات، كتب السلف، فإنها خير وأبرك بكثير من كتب الخلف.

- لأن غالب كتب المتأخرين قليلة المعاني، كثيرة المباني، تقرأ صفحة كاملة يمكن أن تلخصها بسطر أو سطرين، لكن كتب السلف تجدها هينة، لينة، سهلة، رصينة، لا تجد كلمة واحدة ليس لها معنى)).[ مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين (٣٣٨/٢٦)]، قلت : ومن علامة توفيق طالب العلم أن يوفقه الله تعالى للوقوف على كتب السلف، وهو —والله اعلم- يدخل تحت قول الإمام أيوب السختياني رحمه الله : «إنَّ مِنْ سَعَادَةِ الْحَدَثِ وَالْأَعْجَمِيّ أَنْ يُوفِقَهُمَا اللَّهُ لِعَالِمٍ مِنْ أَهْلِ السُّنَةِ» [شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٦٦/١)]
- (٢) قال اللالكائي رحمه الله : ((إِنَّهُ لَمْ يَزَلْ فِي كُلِّ عَصْرٍ مِنَ الْأَعْصَارِ إِمَامٌ مِنْ سَلَفٍ، أَوْ عَالِمٌ مِنْ خَلَفٍ، قَايِمٌ لِلَّهِ بِحَقِّهِ، وَنَاصِحٌ لِدِينِهِ فِيهَا، يَصْرِفُ هِمْتَهُ إِلَى جَمْعِ اعْتِقَادِ أَهْلِ الْحُدِيثِ عَلَى سُنَنِ كِتَابِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَآثَارِ صَحَابَتِهِ، وَيَجْتَهِدُ فِي وَنَاصِحٌ لِدِينِهِ فِيهَا، يَصْرِفُ هِمْتَهُ إِلَى جَمْعِ اعْتِقَادِ أَهْلِ الْحُدِيثِ عَلَى سُنَنِ كِتَابِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَآثَارِ صَحَابَتِهِ، وَيَجْتَهِدُ فِي وَنَاصِحٌ لِدِينِهِ فِيهَا، يَصْرِفُ هِمْتَهُ إِلَى جَمْعِ اعْتِقَادِ أَهْلِ الْحُدِيثِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَلْكِينَ وَيُعْدِبُ نَفْسَهُ فِي تَهْذِيهِهِ؛ رَغْبَةً مِنْهُ فِي إِحْيَاءِ سُتَتَّةِهِ، وَبَعْدِهِ وَتَطْرِيَةِ ذِكْوِهِمَا عَلَى أَسْمَاعِ الْمُتَمَسِّكِينَ عَصْرِيهِ وَاللهِ عَلَيْهِ بَعْدِهِ عَلَيْ فِي بِدْعَتِهِ، أَوْ مُسْتَعْرِقٍ يَدْعُو إِلَى ضَلَالَتِهِ، أَوْ مُفْتَتِنٍ بِجَهَالَتِهِ لِقِلَّةِ بَصِيرَتِهِ) [السابق بِعِمَا مِنْ أَهْلِ مِلَّتِهِ، أَوْ لِرَجْرٍ غَالٍ فِي بِدْعَتِهِ، أَوْ مُسْتَعْرِقٍ يَدْعُو إِلَى ضَلَالَتِهِ، أَوْ مُفْتَتِنٍ بِجَهَالَتِهِ لِقِلَّةِ بَصِيرَتِهِ) [السابق لَمِنْ أَهْلِ مِلَّتِهِ، أَوْ لِرَجْرٍ غَالٍ فِي بِدْعَتِهِ، أَوْ مُسْتَعْرِقٍ يَدْعُو إِلَى ضَلَالَتِهِ، أَوْ مُسْتَعْرِقٍ يَدْعُو إِلَى ضَلَالَتِهِ، أَوْ مُفْتَتِنٍ بِجَهَالَتِهِ لِقِلَةِ بَصِيرَتِهِ) [السابق
- (٣) قال الحافظ الذهبي رحمه الله : ((وكذلك عامةُ الطوائف تَدَّعي أَنَّها أهل السُّنة، وتُبَدِّعُ مَنْ خالفها )) [التمسك بالسنن ص٩٦]



- واما شيء متفرق فيجمعه .

-واما شيء منثور فيرتبه  $)^{(1)}$ ، وما أجمل ما قال الندوي رحمه الله عن كتاب زاد المعاد : ( إن أُفرز من هذا الكتاب كل موضوع على حدة تسنت الاستفادة منه $)^{(1)}$ 

#### ترجمة المصنف (٣)

الشَّيْخُ، الصَّدُوْقُ، الحَافِظُ، العَالِمُ، شَيْخُ العِرَاقِ، وَصَاحِبُ (التَّفْسِيْرِ الكَبِيْرِ)، أَبُو حَفْصٍ عُمَرُ بنُ أَحْمَدَ بنِ عُثْمَانَ بنِ أَحْمَدَ بنِ مُحَمَّدِ بنِ أَيُّوْبَ بنِ أَزدَاذَ البَغْدَادِيُّ، الوَاعِظُ.

مَوْلِدُهُ - بخطِّ أَبِيهِ - فِي صَفَرٍ ، سَنَةَ سَبْعِ وَتِسْعِيْنَ وَمائَتَيْنِ.

وَقَالَ هُوَ: أَوَّلُ مَا كَتبتُ الحَدِيثَ بِيدِي فِي سَنَةِ ثَمَانٍ وَثَلاَثِ مائةٍ.

سَمِعَ: أَبَا بَكْرٍ مُحَمَّدَ بنَ مُحَمَّدٍ البَاغَنْدِيَّ، وَأَبَا القَاسِمِ البَغَوِيَّ، وَأَبَا خُبيبِ العَبَّاسَ بنَ البِرْتِيِّ، وَأَبَا بَكْرٍ بنَ أَبِي دَاوُدَ، وَشُعَيْبَ بنَ مُحَمَّدِ الذَّارِعَ، وَأَبَا عَلِيٍّ مُحَمَّدَ بنَ سُلَيْمَانَ المَالِكِيَّ، وَيَحْيَى بنَ صَاعِدٍ، وَأَبَا عَلِيٍّ مُحَمَّدَ بنَ سُلَيْمَانَ المَالِكِيَّ، وَيَحْيَى بنَ صَاعِدٍ، وَأَبَا عَلِيٍ مُحَمَّدَ بنِ المُجَدِّرِ، وَالحُسَيْنَ بنَ أَحْمَدَ بنِ بِسطَامَ، وَنَصْرَ بنَ الفَرَائِضِيَّ، وَمُحَمَّدَ بنِ رَعَيْلٍ، وَمُحَمَّدَ بنَ رُهَيْرٍ الأَبْلِيَّ.

وَارْتَحَلَ بَغْدَ الثَّلَاثِيْنَ، فَسَمِعَ بِدِمَشْقَ مِنْ: أَحْمَدَ بنِ سُلَيْمَانَ بنِ زَبَّانَ، وَأَبِي إِسْحَاقَ بنِ أَبِي ثَابِتٍ، وَأَبِي عَالِتٍ، وَأَبِي عَلِيّ بنِ أَبِي حُذَيْفَةً.

وَجَمَّعَ وَصَنَّفَ الكَثيرَ، وَتَفْسِيرُهُ فِي نَيِّفٍ وَعِشْرِيْنَ مُجَلَّداً، كُلُّهُ بأَسَانِيدَ.

حَدَّثَ عَنْهُ: أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بنُ إِسْمَاعِيْلَ الوَرَّاقُ - رَفِيقُهُ -، وَأَبُو سَعْدٍ الْمَالِيْنِيُّ، وَأَبُو بَكْرٍ البَرْقَانِيُّ، وَأَحْمَدُ بنُ مُحَمَّدٍ الْجَوْهَرِيُّ، وَالْحَسَنُ بنُ مُحَمَّدٍ الْجَوْهَرِيُّ، وَالْحَسَنُ بنُ مُحَمَّدٍ الْجَلَوْهَرِيُّ، وَالْحَسَنُ بنُ مُحَمَّدٍ الْجَلَوْلُ، وَأَبُو الْقَاسِمِ التَّنُوْ خِيُّ، وَخَلْقُ كَثِيْرٌ. طَالِبٍ العُشَارِيُّ، وَأَبُو الْحُسَيْنِ بنُ اللَّهِ عَلَى إِللَّهِ، وَأَبُو القَاسِمِ التَّنُوْ خِيُّ، وَخَلْقُ كَثِيْرٌ.

قَالَ أَبُو الفَتْح بنُ أَبِي الفَوَارِسِ: ثِقَةٌ، مأْمُوْنٌ، صَنَّفَ مَا لَمْ يُصَيِّفْهُ أَحدٌ.

وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ الْخَطِيْبُ: كَانَ ثِقَةً، أَمِيناً، يَسكنُ بِالجَانبِ الشَّرْقِيِّ.



<sup>(</sup>۱) رسائل ابن حزم (۱۸٦/۲)

<sup>(</sup>٢) "رجال الدعوة " (٣١٩/٢)

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٢٦/١٦٤ ، تاريخ بغداد: ١١ / ٢٦٥ - ٢٦٨، المنتظم: ٧ / ١٨٢ - ١٨٣، تذكرة الحفاظ: ٣ / ٣١٦ - ٩٨٧ ، تذكرة الحفاظ: ٣ / ٣١٦ - ٩٨٧ ، وول الإسلام: ١ / ٢٣٤، مرآة الجنان: ٢ / ٤٢٦، البداية والنهاية: ١ / ٢٩٨، دول الإسلام: ٤ / ٢٨٣ - ٢٨٥، النجوم الزاهرة: ٤ / ١٧٢، طبقات الحفاظ: ٣٩٠، ح.١١٧، غاية النهاية: ١ / ٨٨٠، لسان الميزان: ٤ / ٢٨٣ - ٢٨٥، النجوم الزاهرة: ٤ / ٢٨١، الرسالة المستطرفة: ٣٨.

وَقَالَ الأَمِيْرُ أَبُو نَصْرٍ: هُوَ الثِّقَةُ، الأَمِيْنُ، سَمِعَ بِالشَّامِ، وَالعِرَاقِ، وَفَارِسَ، وَالبَصْرَةِ، وَجَمعَ الأَبْوابَ وَالتَّرَاجِمَ، وَصَنَّفَ كَثِيْراً.

الحَطِيْبُ: أَنْبَأَنَا أَبُو الحُسَيْنِ مُحَمَّدُ بنُ عَلِيّ الهَاشِمِيُّ، أَنَّ ابنَ شَاهِيْنٍ قَالَ لَهُم: أَوَّلُ مَا كتبتُ سَنَةَ ثَمَانٍ وَثَلاَثُ مائَةِ مُصَنَّفٍ، أَحَدُهَا (التَّفْسِيْرُ) أَلفُ جُزءٍ، وَ (المُسْنَدُ) أَلفٌ وَثَلاَثُ مائَة جُزءٍ، وَ (المُسْنَدُ) أَلفٌ وَثَلاَثُ مائَة جُزءٍ، وَ (التَّارِيْخُ) مائَة وَخَمْسِيْنَ جُزءً، وَ (الرُّهْدُ) مائَة جُزءٍ، وَأَوّلُ مَا حَدَّثْتُ بِالبَصْرَةِ سَنَةَ اثْنَتَيْنِ وَثَلاَثِيْنَ وَثَلاَثِ مائَةٍ .

قَالَ الْخَطِيْبُ: سَمِعْتُ القَاضِي أَبَا بَكْرٍ مُحَمَّدَ بنَ عُمَرَ الدَّاوُودِيَّ: سَمِعْتُ أَبَا حَفْصٍ بنَ شَاهِيْنِ يَقُوْلُ: حَسبتُ مَا اشتريتُ بِهِ الحِبْرَ إِلَى هَذَا الوَقْتِ، فَكَانَ سبعَ مائَةِ دِرْهَم.

قَالَ الدَّاوُودِيُّ: وَكُنَّا نشترِي الحِبْرَ أَرْبَعَةَ أَرطَالٍ بِدِرْهُم.

قَالَ: وَكَتَبَ أَبُو حَفْصٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَمَاناً .

قَالَ حَمْزَةُ السَّهْمِيُّ: سَمِعْتُ الدَّارَقُطْنِيَّ يَقُوْلُ: ابْنُ شَاهِيْنٍ يلحُّ عَلَى الخَطَأِ وَهُوَ ثِقَةٌ.

وَقَالَ أَبُو الوَلِيْدِ البَاجِيُّ: هُوَ ثِقَةُ.

وَقَالَ أَبُو القَاسِمِ الأَزْهَرِيُّ: كَانَ ثِقَةً، عِنْدَهُ عَنِ البَغَوِيِّ سَبعُ مائَةِ جُزءٍ.

قَالَ الْخَطِيْبُ: وَسَمِعْتُ مُحَمَّدَ بنَ عُمَرَ الدَّاوُودِيَّ يَقُولُ:

ابْنُ شَاهِيْنِ ثِقَةٌ، يُشبهُ الشُّيُوْخَ إِلاَّ أَنَّهُ كَانَ لَحَّاناً، وَكَانَ أَيْضاً لاَ يعرفُ مِنَ الفِقْهِ لاَ قَليلاً وَلاَ كَثِيْراً، وَإِذَا ذُكِرَ لَهُ مَذَاهِبُ الفُقَهَاءِ كَالشَّافِعِيّ وَغَيْرِهِ، يَقُوْلُ: أَنَا مُحَمَّدِيُّ المَذْهَبِ.

قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ الدَّارَقُطْنِيُّ يَوْماً: مَا أَعْمَى قَلَبَ أَبِي حَفْصٍ بنِ شَاهِيْنٍ (')! حَمَلَ إِلَيَّ كِتَابَهُ الَّذِي صَنَّفَهُ فِي التَّفْسِيْرِ، وَسَأَلَنِي أَنْ أُصلحَ مَا فِيْهِ مِنَ الخَطَأِ، فَلقِيتُهُ قَدْ نَقَلَ (تَفْسِيْرَ أَبِي الجَارُوْدِ) ، وَفَرَّقَهُ فِي الْكِتَابِ، وَجعلَهُ عَنْ أَبِي الجَارُوْدِ، عَنْ زِيَادِ بنِ المُنْذِرِ، وَإِنَّمَا هُوَ اسْمُ أَبِي الجَارُوْدِ.

ثُمَّ قَالَ الدَّاوُودِيُّ: وَسَمِعْتُ ابنَ شَاهِيْنِ يَقُوْلُ: أَنَا أَكْتَبُ وَلاَ أُعَارِضُ.

وَكَذَا حَكَى عَنْهُ البَرْقَانِيُّ - يَعْنِي: ثِقَةً بِنَفْسِهِ فِيمَا ينقلُ -، قَالَ البَرْقَانِيُّ: فلذَلِكَ لَمْ أَسْتكَثِرْ مِنْهُ زُهداً فِيْهِ قُلْتُ (الذهبي): وَ (تَفْسِيْرُهُ) موجودٌ بِمدينَةِ وَاسِطَ اليَوْمَ.

وَقَالَ الدَّاوُودِيُّ: رَأَيْتُ ابنَ شَاهِيْنٍ اجْتَمَعَ مَعَ الدَّارَقُطْنِيّ يَوْماً، فَمَا نَطقَ حَرْفاً.

قُلْتُ (الذهبي): مَاكَانَ الرَّجُلُ بِالبَارِعِ فِي غَوامِضِ الصَّنْعَةِ (٢)، وَلَكِنَّهُ رَاوِيَةُ الإِسلام - رَحِمَهُ اللهُ -.

<sup>(</sup>٢) قال العلامة الألباني رحمه الله : ((قد لمسنا في توثيقات ابن شاهين من التساهل ما عرف به غيره، وإذا رجعت إلى



<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام رحمه الله : ((ابْنُ شَاهِينَ يَرْوِي الْغَثَّ وَالسَّمِينَ)) [مجموع الفتاوى (٢٥/٤)]



#### مَسْأَلَةُ الإعْتِقَادِ لِعُمَرَ بْنِ أَحْمَدَ

8

قَالَ العَتِيْقِيُّ: مَاتَ فِي ذِي الحِجَّةِ، سَنَةَ خَمْسٍ وَثَمَانِيْنَ وَثَلاَثِ مائةٍ.

قُلْتُ (الذَّهبي): عَاشَ تِسْعاً وَثَمَانِيْنَ سَنَةً، وَعَاشَ بَعْدَ الدَّارَقُطْنِيِّ أَيَّاماً يَسِيْرَةً، وَمَاتَ قَبلَهُمَا فِي العَامِ الزَّاهِدُ القُدْوَةُ المُحَدِّثُ أَبُو الفَتْح يُوْسُفُ بنُ عُمَرَ القَوَّاسُ.

وَفِيْهَا مَاتَ: وَزِيْرُ العجمِ الصَّاحُبُ إِسْمَاعِيْلُ بنُ عَبَّادٍ الطَّالقَانِيُّ، وَمُحَدِّثُ مِصْرَ أَبُو بَكْرٍ أَحْمَدُ بنُ مُحَمَّدِ بنِ إِسْمَاعِيْلَ اللهِ بنِ سُكَّرَةَ العَبَّاسِيُّ البَغْدَادِيُّ، وَالقَاضِي عَلِيُّ بنُ الْحُسَيْنِ الأَذَنِيُّ صَاحبُ ابْنِ فِيْلِ.

#### أهبيه كتابه

١- كونه مسنداً ، ونقل كلام السلف ، قال شيخ الإسلام رحمه الله : ((وَالْأَحَادِيثُ وَالْآثَارُ فِي هَذَا (رَوْيَة الله تعالى) كَثِيرَةٌ مَشْهُورَةٌ قَدْ دَوَّنَ الْعُلَمَاءُ فِيهَا "كُثبًا " مِثْلَ: "كِتَابِ الرُّوْيَةِ " للدارقطني وَلِأَبِي نُعَيْم وللآجري؛ وَذَكَرَهَا الْمُصَنِّفُونَ فِي السُّنَّةِ كَابْنِ بَطَّةَ واللالكائي وَابْنِ شَاهِينَ وَقَبْلَهُمْ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَد بْنِ حَنْبَلٍ وَحَنْبَلُ بْنُ إِسْحَاقَ وَالْخَلَّالُ والطَّبَرَانِي وَغَيْرُهُمْ. وَخَرَّجَهَا وَقَبْلَهُمْ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَد بْنِ حَنْبَلٍ وَحَنْبَلُ بْنُ إِسْحَاقَ وَالْخَلَّالُ والطَّبَرَانِي وَغَيْرُهُمْ. وَخَرَّجَهَا أَصْحَابُ الصَّحِيح وَالْمَسَانِدِ وَالسُّنَنِ وَغَيْرِهِمْ)) (١٠).

٢- نقولات أهل العلم عنه : كالخطيب البغدادي ، وابن عساكر ، وابن تيمية ، والسيوطي ،
 وغيرهم عليهم رحمة الله

#### فائدة

هذا الكتاب لم يصل إلينا منه إلا الأجزاء الأخيرة ( الثامن عشر ، والتاسع عشر ، والعشرين) ، وهي في فضائل الصحابة رضي الله عنهم ، وآل البيت رضي الله عنهم ، وفي آخرها ذكر معتقده ، الذي نحن بصدده.

ترجمته في "التذكرة" و "السير"؛ رأيت فيه كلاماً كم حيث معرفته بالرجال، فراجع لكي تتحقق مما نقول، ولا تكن ممن يعرف الحق بالرجال!)) الضعيفة (٢٢٧/١)

(۱) مجموع الفتاوي (۲/۵۸۶)



### من فوائد الإمام

قال أبو حفص بن شاهين: ((وأبو حنيفة، فقد كان في الفقه ما لا يدفع من علمه فيه، ولم يكن في الحديث بالمرضي، لأنه للأسانيد نقادا، فإذا لم يعرف الإسناد ما يكتب وما كذب نسب إلى الضعف))(١).

## اسم الكتاب

شرح مذاهب أهل السنة ، ومعرفة شرائع الدين ، والتسك بالسنن

ذكره الإمام الألباني رحمه الله باسم: " شرح السنة " كما في سلسلة الأحاديث الضعيفة (٢٩٤/٢) ، (٣٩١/٨)

وذكره باسم: "السنة "كما في الضعيفة (٢٢٩/٤) تبعاً لجلل الدين السيوطي رحمه الله في "الجامع الصغير"، ووافقه المناوي كما في التيسير (٤٢٨/١)، والصنعاني كما في "التنوير" (٥١٥/٤)



<sup>(</sup>١) كذا في فوائد ثبتت في آخر نسخة " تاريخ جرجان " (ص ٥١٠ - ٥١١)



## نص المعتقد

قَالَ أَبُو حَفْصِ عُمَرُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عُثْنَانَ الْمَعْرُوفُ بِابْنِ شَاهِينَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَنَفَعَهُ بِمَا كَانَ يَعْتَقِدُهُ مِنَ السُّنَّةِ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَسْكَنَ الْإِيمَانَ قُلُوبَنَا، وَأَنَارَ بِالْإِسْلَام فُهُومَنَا، وَبَصَّرَنَا مَعَالِمَ دِينِنَا، فَهُوَ الْمَالِكُ لَنَا وَلِنْفُوسِنَا، أَمْلَكَ مِنَّا لَهَا، فَمَنَّ عَلَيْنَا بِخَيْرِ دَيْنِ، وَأَكْرَم رَسُولٍ، وَأَنْورِ زَمَانِ، فَوَهَبَ لَنَا مِنْ لَطِيفِ لَطْفِهِ، مَا لَمْ نَكُنْ نُحْسِنُ أَنْ نَتَمَنَّاهُ لِأَنْفُسِنَا، وَهَدَانَا لِدَيْنِ لَمْ تَكُنْ عُقُولُنَا تَقْدَحُ إِلَى عُلُومِهِ، وَحَبَّبَ إِلَيْنَا دِينًا لَا نَقْبَلُ مِنَ الْأَدْيَانِ غَيْرَهُ، فَقَالَ تَعَالَى: {وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَام دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ} [آل عمران: ٨٥] . وَرَضِيَ لَنَا دِينًا، فَلَمْ يَبْلُنَا بِالشَّكِّ فِيهِ، فَقَالَ: {وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا} [المائدة: ٣] . وَجَعَلَ قَوَاعِدَهُ الْإِيمَانَ بِشَرَائِعِ مَعَانِيهِ، فَحَبَّبَ إِلَيْنَا الْإِيمَانَ، كَمَا كَرَّهَهُ إِلَى غَيْرِنَا، فَقَالَ: {حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ آلِكُنْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ} [الحجرات: ٧] . وَأَلْزَمَنَا الْمَنَّانُ عَلَيْنَا ۚ إِلْزَامًا لَا نَقْدِرُ عَلَى الْخُرُوجِ مِنْهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مَا جَعَلَهُ بِمَجَاتِنَا، إِذْ كُنَّا لَمْ نَعْرِفْ رَشْدَنَا إِلَّا بِتَعْرِيفِهِ لَنَا، فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: {وَأَلْزَمَهُمْ كَلَّمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا} [الفتح: ٢٦] . فَسُبْحَانَ مَنْ مَنَّ عَلَيْنَا بِمَا إِنْ طَالَبَنَا بِشُكْرِهِ عَجَزْنَا، وَإِنْ طَالَبَنَا بِحَقِّهِ فِيهِ ضَعُفْنَا، وَإِنْ أَقَامَ عَلَيْنَا الْعَدْلَ فِي قَبِيحٍ أَفْعَالِنَا أَهْلَكَنَا. فَالْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَكْرَمَنَا، وَشَرَّفَنَا، وَبَصَّرَنَا، وَهَدَانَا، وَنُصَرَنَا، فَرَحِمَ اللَّهُ مَنْ سَمِعَ رَسَّالَتِي فَفَهِمَهَا، وَدَانَ بِهَا، وَجَعَلَهَا نُصْبَ عَيْنِهِ، إِ ذْكَانَ الْأَمْرُ صَائِرًا إِلَى جَمِيعٍ مَا ذُكِرَ فِيهَا، وَجَعَلَ السُّؤَالَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَنِ الْإِيمَانِ ثُمَّ ذَكَرَهُ فِيهَا. فَأَوَّلَ مَا أَبْدَأُ بِهِ مِنْ ذَلِكَ وَمَا هُوَ اعْتِقَادِي وَدِينِي الَّذِي أَدِينُ اللَّهَ بِهِ، وَأَلْقَاهُ عَلَيْهِ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ، بِفَصْلِهِ الَّذِي تَقَدَّمَ لِي قَبْلَ خَلْقِي، وَمَا مَاتَ عَلَيْهِ أَبِي وَجَدِّي، وَجَمِيعُ أَهْلِي رَحِمَهُمُ اللَّهُ، شَهَادَتِي، وَعَقِيدَتِي، وَنُطْقِي، وَحَرَكَتِي، وَقِيَامِي، وَقُعُودِي، وَرُكُوعِي، وَسُجُودِي، وَنَوْمِي، وَيَقَظَّتِي، وَسَهْوِي، وَغَفْلَتِي، وَعَقْلِي، وَبَصَرِي، وَمَحْيَايَ، وَمَمَاتِي بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَلَا وَلَدَ لَهُ، وَلا وَالِدَ لَهُ، وَلا صَاحِبَةَ لَهُ، وَلا وَزِيرَ لَهُ، وَلَا مُعِينَ لَهُ، وَلَا مُؤْنِسَ لَهُ، وَلَا مُشِيرَ لَهُ، لَمْ يَكُنْ قَبْلَهُ إِلَهٌ فَيَكُونَ هُوَ ثَانِيًا، وَلَا يَكُونُ بَعْدَهُ إِلَّهُ فَيَكُونَ هُوَ أَوَّلًا لِثَانِ، بَلْ هُوَ الْأَوَّلُ قَبْلَ كُلِّ أَوَّلٍ، وَأَخِيرٌ بَعْدَ كُلِّ آخِرٍ، وَالظَّاهِرُ فَلَا شَيْءَ فَوْقَهُ،



وَالْبَاطِنُ فَلَا شَيْءَ دُونَهُ (١)، وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ، الْأَحَدُ، الصَّمَدُ، الْفَرْدُ. أَشْهَدُ بِدَلِكَ وَأَدِينُ اللّهَ، وَيَشْهَدُ بِهِ فِطْرَتِي، وَلَحْمِي، وَدَهِي، وَمُخِي، وَعَظْمِي، وَجِلْدِي، وَعُرُوقِي، وَشَعْرِي، وَبَشَرِي، وَطُفْرِي، وَيَسْهَدُ بِهِ فِطْرَتِي، وَمَعْوَيَة، وَكُلُّ سُلُطَانِ لِرَتِي عَزَّ وَجَلَّ فِيَّ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّهَ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَمَعُونَةً عَلَى سُلْطَانِهِ، وَفُورًا بَيْنَ يَدَيْ صِرَاطِهِ، وَحُجَّةً عِنْدَ سُؤالِهِ، وَتَبَرُّوا مِنْ أَعْدَائِهِ عُدَّةً لِلقَائِهِ، وَمَعُونَةً عَلَى سُلْطَانِهِ، وَفُورًا بَيْنَ يَدَيْ صِرَاطِهِ، وَحُجَّةً عِنْدَ سُؤالِهِ، وَتَبَرُّوا مِنْ أَعْدَائِهِ الْجَاحِدِينَ بِهَذِهِ الْمُقَالَةِ، وَالْمُواحِي لِمَنْ كَانَ مَعِي عَلَى الشَّهَادَةِ، إِقْرَازَ غَيْرَ شَالَةٍ فِي قَوْلِهِ، وَلَا مُعَظِّيّنَا عَلَيْهِ، مُؤْمِنًا بَعَيْمِ لِمُونَا بِعَوْمِ عَلَى الشَّهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ، وَرَسُولُهُ، وَصَفِيتُهُ وَخِيرَتُهُ مِنْ خَلْقِهِ، مُقِوّا بِنُبُوتِيهِ، مُثَيِّعًا لِسُنَّيَه، حَرِيصًا عَلَى وَشُولُه، وَصَفِيتُهُ وَخِيرَتُهُ مِنْ خَلْقِه، مُقِوّا بِنُبُوتِيه، مُثَيِّعًا لِسُنَّيَه، حَرِيصًا عَلَى وَهُ السَّلِه، وَالله إِنَّى الله عَلَى وَجُهِ الشَّكِ، وَمُولُونِ بَوَلِكَ مَعْمِي الْبَيْعِهِ عَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله عَلَى مُولِعِنِ مُولِكَ مَلُونِ بَالله عَلَى جَمِيع أَنْبِيائِهِ مِنَ الْأَوْلِينَ وَالْآخِرِينَ، وَخَصَّ نَبِيتَا بِأَفْضَلِ صَلُواتِهِ. وَالْمُنْهَانِهِ النِينِي الله عَلَى مُولِه مِنَ الْمُؤْونِ وَعَلَى الله وَعُولِ عَلَى مُؤْمِنٌ بِجَمِيع أَنْبِيائِهِ مِنَ الْأَوْلِينَ وَالْمُؤُونِ وَالْمُنْسَانِهِ الله عَلَى كُلِ وَلْمُ وَلَا مُعْمَلِ مَالُوقِ وَعَلَى كُلُوقٍ وَلَا لَمُنْهُولِ وَالْمُنْسَانِهِ وَلَالْمَ الله عَلَى كُلِقَ مَلْوقِ وَلَمُ الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلِكَ مَا لَالله عَلَى الله عَلَى عَلْمَ وَلَهُ عَلَى عَلْقَ الله وَالْمَالِيقِيهِ وَالْمَاسَانِيَا وَالْمَوْلِ وَالْمَلْمِ وَالْمَالِهُ وَلِكُ مَا الله عَلَى عُلُولَ

<sup>(</sup>۲) قال الإمام الصابوني رحمه الله : ((يشهد أصحاب الحديث ويعتقدون أن القرآن كلام الله وخطابه ووحيه وتنزيله غير مخلوق، ومن قال بخلقه واعتقده فهو كافر عندهم، والقرآن -الذي هو كلام الله ووحيه - هو الذي نزل به جبريل على الرسول صلى الله عليه وسلم قرآنا عربياً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراً، كما قال عز وجل: {وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ على الرسول صلى الله عليه وسلم قرآنا عربياً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراً، كما قال عز وجل: {وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ } [الشعراء: ١٩٥ - ١٩٥]. وهو الذي بلغه الرسول صلى الله عليه وسلم أمته كما أمر به في قوله تعالى: {يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ } = =



<sup>(</sup>١) وهذا موافق للحديث: ((اللهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الطَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ، اقْضِ عَنَّا الدَّيْنَ، وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ)) [صحيح مسلم / كتاب الذِّكْرِ وَالدُّعَاءِ وَالتَّوْبَةِ وَالإِسْتِغْفَارِ (٢٧١٣)]

وهذا مسلك سلفي أي: التعبير عن الحق بالألفاظ الشرعية ، قال شيخ الإسلام ابن تيبية رحمه الله: ((فطريقة السلف والأئمة أنهم يراعون المعاني الصحيحة المعلومة بالشرع والعقل، ويراعون أيضاً الألفاظ الشرعية، فيعبرون بما ما وجدوا إلى ذلك سبيلاً، ومن تكلم بما فيه معنى باطل يخالف الكتاب والسنة ردوا عليه، ومن تكلم بلفظ مبتدع يحتمل حقاً وباطلاً نسبوه إلى البدعة أيضاً، وقالوا: إنما قابل بدعة ببدعة، ورداً باطلاً بباطل)) [درء تعارض العقل والنقل (٢٥٤/١)]



#### مَسْأَلَةُ الإعْتِقَادِ لِعُمَرَ بْنِ أَحْمَدَ

12

وَكُلُّ كُنْبِ رَبِّي الْمُنَزَّلَةِ أَشْهَدُ أَنَّهَا غَيْرُ مَخْلُوقَةٍ، وَأَشْهَدُ أَنَّ الْإِيمَانَ قَوْلٌ وَعَمَلٌ، وَلَا قَوْلَ، وَلَا عَمَلَ إِلَّا يُنِيَّةٍ ('). وَأَشْهَدُ أَنَّ جَمِيعَ الصِّفَاتِ الَّتِي وُصِفَ بِهَا اللَّهُ عَزَّ

[المائدة: ٢٧] فكان الذي بلغهم بأمر الله تعالى كلامه عز وجل، وفيه قال صلى الله عليه وسلم: (أتمنعونني أن أبلغ كلام ربي) وهو الذي تحفظه الصدور، وتتلوه الألسنة، ويكتب في المصاحف، كيفما تصرف بقراءة قارئ ولفظ لافظ وحفظ حافظ، وحيث تلي، وفي أي موضع قرئ أو كتب في مصاحف أهل الإسلام وألواح صبيانهم وغيرها كله كلام الله جل جلاله غير مخلوق؛ فمن زعم أنه مخلوق فهو كافر بالله العظيم سمعت الحاكم أبا عبد الله الحافظ يقول: سمعت أبا الوليد حسان بن محمد يقول: سمعت الإمام أبا بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق؛ فمن قال: إن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم، ولا تقبل شهادته، ولا يعاد إن مرض، ولا يصلى عليه إن مات، ولا يدفن في مقابر المسلمين، يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه)).

وقال الإمام الآجري رحمد الله : ((بَابُ ذِكْرِ الْإِيمَانِ بِأَنَّ الْقُرْآنَ كَالَامُ اللّهِ تَعَالَى، وَأَنَّ كَلَامُهُ لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ وَمَنْ رَعَمَ أَنَّ وَلِ الْمُسْلِحِينَ اللّهِينِ اللّهِيَّةِ وَلَيْلُونَ خَلُوقًا لِلرَّشَادِ قَدِيمًا وَحَدِيمًا أَنَّ الْفُرْآنَ كَلامُ اللّهِ تَعَالَى لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ؛ لِأَنَّ الْقُرْآنَ مِنْ عِلْمِم اللّهِ، وَعِلْمُ اللّهِ لَا الْحَقِّ، وُوْفَقُوا لِلرَّشَادِ قَدِيمًا وَحَدِيمًا أَنَّ الْفُرْآنَ كَلامُ اللّهِ تَعَالَى لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ؛ لِأَنَّ الْقُرْآنَ مِنْ عِلْمِم اللّهِ، وَعِلْمُ اللّهِ لَا يَكُونُ خُلُوقًا، تَعَالَى اللّهُ عَنْ ذَلِكَ دَلَّ عَلَى ذَلِكَ الْقُرْآنُ وَالسَّنَةِ، وَقُولُ الصَّحَابَةِ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وقُولُ أَيْحَة الْمُسْلِحِينَ لَا يُنْكِرُ هَذَا إِلّا جَهْمِيُّ عَبِيتٌ، وَالجُهْبِيُ فَعِنْدَ الْعُلْمَاءِ كَافِرٌ قَالَ اللّهُ تَعَالَى: { وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اللّهُ عَنْهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا عَقْلُوهُ } [البقرة: 7] ، وقالَ تَعَالَى: { وَقَدْ كَانَ فَرِيقًا مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا السَّمَواتِ وَالْأَرْقِ لَا إِلَيْهِ السَّلَامُ } { وقالَ تَعَالَى لِنِيَّةِ عَلَيْهِ السَّلَامُ } وقالَ لَعَالَى إِللّهِ وَرَسُولِهِ النِّيِي وَبُكَامِينَ } إللّهِ وَيَعْمِلُونَ لَكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ السَّلَامُ وَقُولُ الْعَلَيْقِ وَيُعَلِّلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَوْلِي اللّهِ وَلَالَعُونَ كُومَ اللّهُ اللّهُ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاقِي وَبِكَامِعِي } [الأعراف: ٤٤] وقل لَعَالَى إللهِ وَلَا تَعَالَى: { وَمَنْ حَاجَاتُ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِلَيْ اللّهُ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاقِي وَبِكَامِمِي } [البقرة: وقالَ تَعَالَى أَوْقُولُ الْعُلْمَاءِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى النَّاسِ عِيمًا مَنْ لَهُ عِلْمُ وَعَقْلُ مَنْ وَلَا لَكُولُ وَقُولُ الْعُلْمَاءِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعُلْمِ وَلَوْلُولُ الْعُلْمَاءِ الْذِينَ لَا لَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَل

(١) وقال رحمه الله تعالى: ((بَابُ الْقُوْلِ بِأَنَّ الْإِمَانَ تَصْدِيقٌ بِالْقَلْبِ، وَإِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ، وَعَمَلٌ بِالْجُوَارِحِ لَا يَكُونُ مُؤْمِنًا، إِلَّا أَنْ بَحْتَمِعَ فِيهِ هَذِهِ الْخِصَالُ الثَّلَاثُ قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ: اعْمَلُوا رَحِمَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكُمْ أَنَّ الَّذِي عَلَيْهِ عُلَمَاءُ الْمُسْلِمِينَ أَنَّ الْإِمَانَ وَاحِبٌ عَلَى جَمِيعِ الْخُلْقِ، وَهُوَ تَصْدِيقٌ بِالْقُلْبِ، وَإِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ، وَعَمَلٌ بِالْخُوَارِح، ثُمَّ اعْلَمُوا أَنَّهُ لَا بُحْزِئُ



الْمَعْرِفَةُ بِالْقَلْبِ وَالتَّصْدِيقُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَعَهُ الْإِيمَانُ بِاللِّسَانِ نُطْقًا، وَلَا تُجْزِيءُ مَعْرِفَةٌ بِالْقَلْبِ، وَنُطْقٌ بِاللِّسَانِ، حَتَّى يَكُونَ عَمَلٌ بِالْحُوَارِح، فَإِذَا كَمُلَتْ فِيهِ هَذِهِ الثَّلَاثُ الْخِصَالِ: كَانَ مُؤْمِنًا دَلَّ عَلَى ذَلِكَ الْقُرْآنُ، وَالسُّنَّةُ، وَقَوْلُ عُلَمَاءُ الْمُسْلِمِينَ: فَأَمَّا مَا لَزَمَ الْقَلْبَ مِنْ فَرْضِ الْإِيمَانِ فَقَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْمَائِدَةِ: { يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ } [المائدة: ٤١] وَقَالَ تَعَالَى: {مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَالْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ } [النحل: ١٠٦] وَقَالَ تَعَالَى: {قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ} [الحجرات: ١٤] الْآيَةَ فَهَذَا مِمَّا يَدُلُّكُ عَلَى أَنَّ عَلَى الْقَلْبِ الْإِيمَانَ، وَهُوَ التَصْدِيقُ وَالْمَعْرِفَةُ، وَلا يَنْفَعُ الْقَوْلُ إِذْ لَمْ يَكُن الْقَلْبُ مُصَدِّقًا بِمَا يَنْطِقُ بِهِ اللِّسَانُ مَعَ الْعَمَلِ، فَاعْلَمُوا ذَلِكَ وَأَمَّا فَرْضُ الْإِيمَانِ بِاللِّسَانِ: فَقَوْلُهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْبَقَرَةِ {قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ، وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ، وَإِسْمَاعِيلَ، وَإِسْحَاقَ، وَيَعْقُوبَ، وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ رَهِّيمْ، لَا نُقُرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ، فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْل مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا } الْآيَةَ وَقَالَ تَعَالَى مِنْ سُورَةٍ آلِ عِمْرَانَ: {قُلْ آمَنَّا بِاللَّهِ، وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ} [آل عمران: ٨٤] الْآيَةَ وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَيِّي رَسُولُ اللَّهِ» وَذَكَرَ الْحَدِيثَ فَهَذَا الْإِيمَانُ بِاللِّسَانِ نُطْقًا فَرْضًا وَاحِبًا وَأَمَّا الْإِيمَانُ بِمَا فُرِضَ عَلَى الجُوَارِح تَصْدِيقًا بِمَا آمَنَ بِهِ الْقَلْبُ، وَنطَقَ بِهِ اللِّسَانُ: فَقَوْلُهُ تَعَالَى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا} [الحج: ٧٧] إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: {تُفْلِحُونَ} [البقرة: ١٨٩] وَقَالَ تَعَالَى: {وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ } [البقرة: ٤٣] فِي غَيْرٍ مَوْضِع مِنَ الْقُرْآنِ، وَمِثْلُهُ فَرْضُ الصّيّامِ عَلَى جَمِيع الْبَدَنِ، وَمِثْلُهُ فَرْضُ الجِّهَادِ بِالْبَدَنِ، وَبِجَمَيع الْجُوَارِحِ فَالْأَعْمَالُ رَحِمَكُمُ اللَّهُ بِالْجُوَارِحِ: تَصْدِيقٌ عَنِ الْإِيمَانِ بِالْقَلْبِ وَاللَّسَانِ، فَمَنْ لَمْ يُصَدِّقِ الْإِيمَانَ بِعَمَلِهِ وَبِجَوَارِحِهِ: مِثْلُ الطَّهَارَةِ، وَالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ، وَالصِّيَامِ وَالْحَجِّ وَالْجِهَادِ، وَأَشْبَاهٌ لِهَذِهِ وَرَضِيَ مِنْ نَفْسِهِ بِالْمَعْرَفِةِ وَالْقَوْلِ لَمْ يَكُنْ مُؤْمِنًا، وَلَمْ يَنْفَعْهُ الْمَعْرِفَةُ وَالْقَوْلُ، وَكَانَ تَرْكُهُ لِلْعَمَلِ تَكْذِيبًا مِنْهُ لِإيمَانِهِ، وَكَانَ الْعَمَلُ بِمَا ذَكَرْنَاهُ تَصْدِيقًا مِنْهُ لإيمَانِهِ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيِّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: {لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} [النحل: ٤٤] فَقَدْ بَيَّنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأُمَّتِهِ شَرَائِعَ الْإِيمَانِ أَنَّهَا عَلَى هَذَا النَّعْتِ فِي أَحَادِيثَ كَثِيرَةٍ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ، وَبَيَّنْ فِي غَيْرِ مَوْضِعِ أَنَّ الْإِيمَانَ لَا يَكُونُ إِلَّا بِعَمَلِ، وَبَيَّنَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خِلَافَ مَا قَالَتِ الْمُرْجِئَةُ، الَّذِينَ لَعِبَ بِهِمُ الشَّيْطَانُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْبَقَرَةِ: {لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَي وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا، وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ } [البقرة: ١٧٧] إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: {الْمُتَّقُونَ } [البقرة: ١٧٧] قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ: سَأَلَ أَبُو ذَرِّ النَّيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْإِيمَانِ فَتَلَا عَلَيْهِ هَذِهِ الْآيَةَ )) [الشريعة (٢١١/٦-٢١٥)]



وَجَلَّ فِي الْقُرْآنِ حَقُّ، سَمِيعٌ بَصِيرٌ بِلَا حَدٍّ مَحْدُودٍ<sup>(١)</sup>، وَلَا مِثَالِ مَضْرُوبٌ، جَلَّ عَنْ أَنْ يُضْرَبَ لَهُ الْأَمْثَالُ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ أَسْرَى بِعَبْدِهِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى السَّمَاءِ، أَرَاهُ مِنْ آيَاتِهِ عَجَائِبَهُ مَا أَرَاهُ فِي يَقَطَٰتِهِ، لَا حُلْمَ وَلَا مَنَامَ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ الْكَرِيمَ مُتَكَلِّمٌ، كَلَّمَ مُوسَى تَكْلِيمًا. وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَأَى رَبَّهُ عَزَّ وَجَلَّ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَرَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَيَتَجَلَّى لِخَلْقِهِ، فَيَرَاهُ أَهْلُ السَّعَادَةِ، وَيَحْتَجِبُ عَنْ أَهْلِ الْجُحُودِ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ قَدَّرَ الْأَفْعَالَ كُلَّهَا مِنْ خَيْرِ وَشَرٍّ، لَا أَقْدِرُ لِنَفْسِي عَلَى ضَرٍّ وَلَا نَفْع، وَلَا مَوْتٍ وَلَا حَيَاةٍ، وَلَا نُشُورٍ، وَلَا أَسُوقُ إِلَى نَفْسِي خَيْرًا، وَلَا أَصْرِفُ عَنْهَا سُوءًا، فَإِنِّي مُؤْمِنٌ بِجَمِيعَ قَضَاءِ اللَّهِ كُلِّهِ وَقَدَرِهِ، وَحُلْوهِ، وَمُرّهِ، قَضَاءً مِنَ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ، قَدّرَ الْخَيْرَ وَالشَّرَّ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا، خَلَقَ الْجَنَّةَ وَجَعَلَهَا دَارَ نَعَيمِهِ، وَخَلَقَ النَّارَ وَجَعَلَهَا دَارَ عِقَابِهِ، وَأَنَّهُمَا مَخْلُوقَتَانِ، فَإِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ بِيَدِهِ مِنْ الطِينِ، وَخَلَقَ وَلَدَهُ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينِ، فَأَخَذَ عَلَيْهُمُ الْعَهْدَ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَهُمْ ذَرٌ فِي أَصْلَابِ الْآبَاءِ، فَأَضَلَّ بِعِلْمِهِ مَنْ شَاءَ، وَأَسْعَدَ بِعِلْمِهِ مَنْ شَاءَ، فَأَهْلُ الْجَنَّةِ مَعْدُودُونَ، وَأَهْلُ النَّارِ مَعْدُودُونَ، وَلَا يُزَادُ مِنْهُمْ، وَلَا يُنْقَصُ مِنْهُمْ، ثُمَّ يُمِيتُهُمْ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ وَالنُّشُورِ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الَّذِي خَلَقَهُمْ، وَهُوَ الَّذِي يُمِيتُهُمْ، وَهُوَ الَّذِي يَحْيِيهِمْ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُنْكَرًا وَنَكِيرًا حَقُّ (٢)، وَهُمَا عَبْدَانِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، وَيَأْتُونَ إِلَى عِبَادِهِ فِي قُبُورِهِمْ، فَيَسْأَلُونَهُمْ، وَأَشْهَدُ أَنَّ الْبَعْثَ وَالنُّشُورَ مِنَ الْقُبُورِ حَقُّ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ، فَيُشْهِدُهُمْ أَعْمَالَهُمْ، وَيُحْضِرُهُمْ أَفْعَالَهُمْ، وَيُعْطِقُ عَلَيْهِمْ أَفْخَاذَهُمْ. وَأَشْهَدُ أَنَّ الْحِسَابَ وَالْوْقُوفَ حَقٌّ، وَأَشْهَدُ أَنَّ الْمِيزَانَ حَقٌّ، وَهُوَ قُدْرَةٌ مِنْ قُدَر اللَّهِ، وَأَنَّ الْحَوْضَ لِمُحَمَّدٍ حَقٌّ، وَأَنَّ الصِّرَاطَ حَقٌّ. وَأَشْهَدُ أَنَّ الشَّفَاعَةَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَقٌّ. وَأَنَّ اللَّهَ خَيْرَ نَبِيَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاخْتَارَ الشَّفَاعَةَ. وَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ قَوْمًا النَّارَ مِنْ أَهْلِ النَّوْحِيدِ بِذُنُوبِهْ، ثُمَّ يُخْرِجُهُمْ بِشَفَاعَةِ الشَّافِعِينَ، فَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ. وَأَشْهَدُ أَنَّ جَمِيعَ مَا وَعَدَنَا بِهِ رَبُّنَا فِي الْقِيَامَةِ حَقٌّ

فزاد الاعتقاد بالقلب، ومن قال: قول وعمل ونية؛ قال: القول يتناول الاعتقاد وقول اللّسان، وأمّا العمل؛ فقد لا يُفهم منه النّيّة فزاد ذلك، ومن زاد اتباع السُّنّة؛ فلأنّ ذلك كلّه لا يكون محبوباً لله إلاّ باتّباع السُّنّة، وأولئك لم يريدوا كلّ قول وعمل، إنّما أرادوا ما كان مشروعاً من الأقوال والأعمال، ولكن كان مقصودهم الرّد على ((المرجئة)) الذين جعلوه قولاً فقط؛ فقالوا: بل هو قول وعمل. والذين جعلوه ((أربعة أقسام)) فسّروا مرادهم كما سئل سهل بن عبد الله التّستريّ عن الإيمان: ما هو؟ فقال: قول وعمل ونيّة وسنّة؛ لأنّ الإيمان إذا كان قولاً بلا عمل فهو كفر، وإذا كان قولاً وعملاً بلا نيّة فهو نفاق، وإذا كان قولاً وعملاً ونيّة بلا سنّة فهو بدعة)) [مجموع الفتاوي] (٧ / ١٧١)

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ الألباني رحمه الله عن أدلة إثبات عذاب القبر : ((وهي متواترة كما ذكرت آنفا إلا تسمية الملكين بمنكر ونكير ففيه حديث بإسناد حسن مخرج في " الصحيحة " (١٣٩١) ))



<sup>(</sup>١) انظر : معارج القبول (١/٣٦٥) فقد نقل كلاماً للإمام أحمد رحمه الله مقارباً لهذا

لَا رَيْبَ فِيهِ، وَأَنَّ اللَّهَ يَنْزِلُ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَأُعْطِيَهُ، بِلَا حَدٍ وَلَا صِفَةٍ. وَأَنَّ أَفُو بَكْرٍ وَعُمْرُ وَعُثْمَانُ وَعَلِيٌّ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ('). وَأَنَّ أَفُوضَلَ النَّاسِ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُّهُمْ أَخْيَارُ أَبْرَارٌ. وَإِنِّي أَدِينُ اللَّهَ بِمَحَبَّتِهِمْ كُلِّهِمْ، وَأَبْرَأُ مِمَّنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُّهُمْ أَخْيَارُ أَبْرَارٌ. وَإِنِّي أَدِينُ اللَّهَ بِمَحَبَّتِهِمْ كُلِّهِمْ، وَأَبْرُأُ مِمَّنْ الْبُيُوتِ بَيْتُ مُحَمَّدٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ، وَأَزْوَاجِهِ، سَجَّهُمْ، أَوْ ضَلَّلَهُمْ، أَوْ خَوَّنَهُمْ، أَوْ كَفَّرَهُمْ. وَأَنَّ خَيْرَ الْبُيُوتِ بَيْتُ مُحَمَّدٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ، وَأَزْوَاجِهِ، وَأَوْلَادِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَلْ الْعُمْعَةَ فَرْضُ فَرَضَ فَرَضَهَا اللَّه. وَأَنَّ صَلَاةَ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنَ الْفُرَادَى. وَأَنَّ الْجُمُعَةَ فَرْضٌ فَرَضَ فَرَضَهَا اللَّه. وَالصَّلَاةَ عَلَى جَمِيع أَهْلِ الْقِبْلَةِ. وَأَنْ لَا أَكْفِرَا أَحَلًا الْحَبَاعَةِ وَيْنُ لَا أَكْفِرَ أَحَلًا عَلِيهِ سَبِيلًا، وَالصَّلَاةَ عَلَى جَمِيع أَهْلِ الْقِبْلَةِ. وَأَنْ لَا أَكْفِرَا أَكُولُ الْحَبَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيْلَةِ. وَأَنْ لَا أَكْفِرَ أَحَدًا

وأما إن صلى عليه أحيانا بحيث لا يجعل ذلك شعارا كما صلي على دافع الزكاة ، وكما قال ابن عمر : للميت صلى الله عليه ، وكما صلى النبي صلى الله عليه وسلم على المرأة وزوجها ، وكما روي عن علي مِن صلاته على عمر ، فهذا لا بأس به ، وبهذا التفصيل تتفق الأدلة وينكشف وجه الصواب ، والله الموفق " انتهى من "جلاء الأفهام" ص (٤٦٥).



<sup>(</sup>١) استعمال لفظ " عليه السلام " لغير الأنبياء ، فيه خلاف بين أهل العلم ، ملحق بخلافهم في الصلاة عليه انفرادا ، والراجح جوازه إذا فعل أحيانا ، ولم يتخذ شعارا ، يخص به صحابي عمن هو أفضل منه .

وقد بسط ابن القيم رحمه الله الكلام على هذه المسألة في كتابه: "جلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد خير الأنام صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" ، ونسب القول بالكراهة إلى ابن عباس وطاووس وعمر بن عبد العزيز وأبي حنيفة ومالك وسفيان بن عيينة وسفيان الثوري وأصحاب الشافعي .

ونسب القول بالجواز – نقلا عن القاضي أبي يعلى – إلى : الحسن البصري وخصيف ومجاهد ومقاتل بن سليمان ومقاتل بن حيان وكثير من أهل التفسير . قال وهو قول الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه وأبي ثور ومحمد بن جرير الطبري.

وساق للمانعين عشرة أدلة ، وللمجيزين أربعة عشر دليلا ، وانتهى إلى قوله : " وفصل الخطاب في هذه المسألة أن الصلاة على على غير النبي إما أن يكون آله وأزواجه وذريته أو غيرهم ، فإن كان الأول ، فالصلاة عليهم مشروعة مع الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وجائزة مفردة .

وأما الثاني : فإن كان الملائكة وأهل الطاعة عموما الذين يدخل فيهم الأنبياء وغيرهم جاز ذلك أيضا ، فيقال اللهم صل على ملائكتك المقربين وأهل طاعتك أجمعين .

وإن كان شخصا معينا أو طائفة معينة كُره أن يتخذ الصلاة عليه شعاراً لا يخل به ، ولو قيل بتحريمه لكان له وجه ، ولا سيما إذا جعلها شعارا له ومنع منها نظيره أو من هو خير منه ، وهذا كما تفعل الرافضة بعلي رضي الله عنه ، فإنحم حيث ذكروه قالوا عليه الصلاة والسلام ولا يقولون ذلك فيمن هو خير منه ، فهذا ممنوع ، لا سيما إذا اتخذ شعارا لا يخل به ، فتركه حينئذ متعين .

مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ بِذَنْبٍ (')، وَلَا أَقْطَعُ لَهُ بِشَهَادَةٍ إِلَّا مَا شَهِدَ لَهُ بِهِ الْقُرْآنُ، وَالرَّسُولُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وَمَذْهَبِي الْمَسْخُ عَلَى الْخُفَّيْنِ، لِلْمُقِيمِ يَوْمًا وَلَيْلَةً، وَلِلْمُسَافِرِ ثَلَاثًا. وَالطَّلَاقُ ثَلَاثُ جَمَعَهَا ('') أَوْ فَرَّقَهَا فَهِيَ عَلَيْهِ حَرَامٌ حَتَّى الْخُفَيْنِ، لِلْمُقِيمِ يَوْمًا وَلَيْلَةً، وَلِلْمُسَافِرِ ثَلَاثًا. وَالطَّلَاقُ ثَلَاثُ جَمَعَهَا أَوْ فَرَقَهَا فَهِي عَلَيْهِ حَرَامٌ حَرَامٌ حَرَامٌ وَأَنَّ الْمُسْكِرَ قَلِيلَهُ وَكَثِيرَهُ حَرَامٌ. وَأَيِّى بَرِيءٌ مِنْ كُلِّ عَلَيْهِ حَرَامٌ حَرَامٌ حَرَامٌ وَأَنَّ الْمُسْكِرَ قَلِيلَهُ وَكَثِيرَهُ حَرَامٌ. وَأَيْ بَرِيءٌ مِنْ كُلِّ عَلَيْهِ مِنْ عَلْدِهِ وَلَوْ مَنْ فَكُورٍ، وَإِرْجَاءٍ، وَرَفْضٍ، وَنَصْبٍ، وَاعْتِزَالٍ. وَاعْتِقَادِي فِي دِينِي، وَإِمَامِي فِي سُنَّتِي (") أَبُو عَبْدِ بِدُعَةٍ مِنْ قَدَرٍ، وَإِرْجَاءٍ، وَرَفْضٍ، وَنَصْبٍ، وَاعْتِزَالٍ. وَاعْتِقَادِي فِي دِينِي، وَإِمَامِي فِي سُنَّتِي (") أَبُو عَبْدِ

(١) سألت شيخنا الفاضل صاحب المخلق العالي عبدالله بن عسر الدميهي عن قول بعض المعاصرين :
 (﴿وَلَا نُكُفِّرُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ بِنَرَنْبٍ، مَا لَمْ يَسْتَحِلَّهُ))

العبارة وإن كانت دارجة في متون العقيدة وأكثرهم اعتمد نص الإمام الطحاوي في عقيدته المشهورة. وهي غير دقيقة لعدة اعتبارات منها:

1- أنه أطلق الذنب. وهذا دارج على مذهب المرجئة وهذا الإطلاق غير دقيق لأن من الذنوب ماهو مكفر بالإجماع بل الشرك ذنب وكبيرة من الكبائر كما في حديث ابن مسعود: أي الذنب أعظم ؟ وحديث عدّ الكبائر وأعظمها الشرك بالله. وغير ذلك من الذنوب المكفرة.

ولذلك اضطر المعلق على الاستداك وتقييد هذا الإطلاق بأن المراد بكل ذنب وهو ماعناه ب: نفي العموم. يعني. عموم الذنوب. وليس النفي العام أي نفي التكفير مطلقا.

٢- أنه قرنه بالاستحلال. وظاهره ان التكفير لا يكون بارتكاب الذنوب المكفرة ولكن بشرط اعتقاد استحلالها وهذا دارج أيضا على مذهب المرحئة لأنهم لا يرون شيئا من الأعمال مكفرا وإنما المكفر هو الإعتقاد وهذا مبني على ان الإيمان هو الاعتقاد فكذلك ما يقابله فالكفر هو اعتقاد الاستحلال لا مباشرة الذنب. وأهل السنة كما يقررون ان الإيمان قول وعمل واعتقاد فكذلك الكفر يكون بالقول وبالعمل وبالاعتقاد

٣- ثم ان الاستحلال مكفر مستقل وان لم يحصل العمل فمن استحل الزبي او الرباكفر وان لم يزن ولم يرابِ

والعبارة السديدة ماذكرها ابن تيمية في الواسطية لما ذكر أن من أصول السنة عدم التكفير بمطلق الذنب ... وهذا خلاف ماعليه الخوارج لتكفيرهم بمطلق الذنب.

والعبارة السابقة ( الأولى )يلتمس لمن أطلقها أن مراده معروف ومقصوده الرد على الخوارج لكن الصياغة كما أسلفت غير دقيقة

أرجو ان تكون وضحت المسألة ولمزيد الإيضاح يمكن الرجوع الى تسجيل التعليق على شرح الطحاوية عند عبارة الطحاوي في هذه المسألة والله أعلم.

- (٢) هذه المسألة خلافية ، ولا إلزام فيها
- (٣) قدِ اشتُهرَ عن الإمامِ أحمد -رحمهُ اللهُ- قولُه لبعض أصحابِه: «إيَّاكَ أنْ تتكلمَ في مسألةٍ ليسَ لكَ فيها إمامٌ» ، وإن =





مَسْأَلَةُ الِاعْتِقَادِ لِعُمَرَ بْنِ أَحْمَدَ

17

اللّهِ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ حَنْبَلٍ، رَحِمَهُ اللّهُ. وَكُلُّ مَذْهَبٍ اعْتَقَدَهُ أَهْلُ الْعِلْمِ بِالسَّنَّةِ مِمَّا لَمْ يَبْلُغْنِي فَهُوَ مَذْهَبِي. فَهَذِهِ رِسَالَتِي لِجَمِيعِ مَنِ اسْتَنْصَحَنِي مُؤَاخٍ لِكُلِّ مَنْ كَانَ مَذْهَبُهُ مَذْهَبِي، مُجَانِبٌ لِكُلِّ مَنْ خَانَ مَذْهَبُهُ مَذْهَبِي، مُجَانِبٌ لِكُلِّ مَنْ خَالَفَنِي عَلَى شَيْءٍ مِنَ اعْتِقَادِي، وَمِمَّا غَابَ عَنِي مِمَّا لَمْ أَذْكُرُهُ فِي رِسَالَتِي، مِمَّا دَعَانِي اللَّهُ إِلَى مَعْرِفَتِهِ وَالْإِيمَانِ بِهِ، فَأَنَا بِهِ مُؤْمِنٌ، وَإِلَيْهِ أَذْهَبُ، وَعَلَيْهِ أَحْيَا، وَعَلَيْهِ أَمُوتُ إِنْ شَاءَ اللّهُ.

#### تمت وبله المحيد

كان الأولى بالمصنف رحمه الله أن يقول إمامي في ديني رسول الله على ، قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ في تفسير قوله تعالى : "وْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا" : ((هَذَا أَكْبَرُ شَرَفٍ لِأَنْ إِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا" : ((هَذَا أَكْبَرُ شَرَفِ لِأَنَّ إِمَامَهُمُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)) [تفسير ابن كثير (٥/٥٠)] ، وقال الإمام اللالكائي رحمه الله تعالى : ((ثُمُّ كُلُ مَنِ اعْتَقَدَ مَذْهَبًا فَإِلَى صَاحِبِ مَقَالَتِهِ الَّتِي أَحْدَثَهَا يُنْسَبُ، وَإِلَى رَأْيِهِ يَسْتَنِدُهِ إِلَا أَصْحَابَ الْحُدِيثِ، فَإِلَى عَلْمِهِ يَسْتَنِدُونَ، وَبِهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – فَهُمْ إِلَيْهِ يَنْتَسِبُونَ، وَإِلَى عِلْمِهِ يَسْتَنِدُونَ، وَبِهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – فَهُمْ إِلَيْهِ يَنْتَسِبُونَ، وَإِلَى عِلْمِهِ يَسْتَنِدُونَ، وَبِهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – فَهُمْ إِلَيْهِ يَشْتِبُونَ، وَإِلَى عِلْمِهِ يَسْتَنِدُونَ، وَبِذَلِكَ يَقْتَخِرُونَ، وَعَلَى أَعْدَاءِ سُنَّتِهِ بِقُرْجِمِمْ مِنْهُ يَصُولُونَ، فَمَنْ يُوازِيهِمْ فِي سَاحَةِ الْفَحْرِ وَعُلُو الإسْمِ؟)) [شرح أصول اعتقاد اهل السنة والجماعة (٢٤/١)] .

وإن كان الإمام أحمد رحمه الله إمام في المعتقد ، قال الإمام محمد بن جرير الطبري رحمه الله : ((وَأَمَّا الْقُوْلُ فِي أَلْفَاظِ الْعِبَادِ بِالْقُرْآنِ، فَلَا أَثَرَ فِيهِ نَعْلَمُهُ عَنْ صَحَابِيٍّ مَضَى، وَلَا تَابِعِيٍّ قَضَى، إِلَّا عَمَّنْ فِي قَوْلِهِ الْغَنَاءُ وَالشِّفَاءُ رَحْمُةُ اللَّهِ عَلَيْهِ بِالْقُرْآنِ، فَلَا أَثَرَ فِيهِ نَعْلَمُهُ عَنْ صَحَابِيٍّ مَضَى، وَلَا تَابِعِيٍّ قَضَى، إلَّا عَمَّنْ فِي قَوْلِهِ الْغَنَاءُ وَالشِّفَاءُ رَحْمُةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرِضُوانَهُ، وَفِي اتَّبَاعِهِ الرُّشُدُ [ص:٢٦] وَالْمُدَى، وَمَنْ يَقُومُ قَوْلُهُ لَدَيْنَا مَقَامَ قَوْلِ الْأَثِمَةِ الْأُولَى: أَبِي عَبْدِ اللَّهِ أَحْمَدَ بْنِ عَنْبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ...) [صريح السنة ص٢٥] .

#### فائدة:

((قيل للشيخ عبد القادر الجيلي قدس الله روحه هل كان لله ولي على غير اعتقاد أحمد بن حنبل؟ فقال: لا كان ولا يكون والاعتقاد إنما أضيف إلى أحمد لأنه أظهره وبينه عند ظهور البدع وإلا فهو كتاب الله وسنة ورسوله حظ أحمد منه كحظ غيره من السلف: معرفته والإيمان به وتبليغه والذب عنه كما قال بعض أكابر الشيوخ الاعتقاد لمالك والشافعي ونحوهما من الأئمة والظهور لأحمد ابن حنبل)) [درء تعارض العقل والنقل (٥/٥)]



نَسْأَلُ اللَّهُ رَوَامَ مَا أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْنَا مِنِ التِّبَاعِ السُّنَّةِ وَالْجُمَاعَةِ وَإِثْمَامِهَا عَلَيْنَا فِي وَسَأَلُ اللَّهُ وَوَامَ مَا أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْنَا مِنِ التَّبَاعِ السُّنَّةِ وَالْجُمَاعَةِ وَإِثْمَامِهَا عَلَيْنَا فِي السُّنَةِ وَالْجُمَاعِةِ وَلِعَمْتِهِ، إِنَّهُ عَلَى مَا يَشَاءُ قَدِيرٌ، وَبِعِبَادِهِ لَطِيفَ " وَيَغِبَادِهِ لَطِيفَ " خَبِيرٌ: خَبِيرٌ:

أبو المحسن العراقي الأثري العراق / الانبار / الرمادي ٢٠/ربيع الأول / ١٤٣٧ ه



## هذا الكتاب منشور في

